

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







102



#### LIBRARY

OF THE

#### DIVINITY SCHOOL.

FROM THE LIBRARY OF

REV. HENRY WILDER FOOTE

OF BOSTON.

Received 26 March, 1891.

## Gott und die Ratur.

Henry W. Foote -FE 6. 6, 1875-

# Gott und die Ratur.

**a** 

Bon.

Dr. Hermann Ulrici.

19t (d. 1862). Zweite neu bearbeitete Auflage.

> **Leipzig,** T. O. 28 eigel. 1866.

From the Library of Rev. H W. FOOTH.

#### **Dormort**

#### gur erften Auflage.

Der Titel bes Werks, das ich hiermit dem Publicum vorlege, sollte bezeichnender lauten: Die Natur und Gott. Denn es ist die Natur und bie Natursforschung, von der die Abhandlung ausgeht; es sind die Ergebnisse der neueren Naturwissenschaft, auf die sie sich stützt; es sind die naturwissenschaftlichen Principien, Grundbezgriffe und Grundvoraussehungen, um deren Verbeutlichung und Berichtigung sie vorzugsweise sich demüht und aus denen sie ihre weizteren Folgerungen herleitet. Der Titel erlaubt sich eine Anticipation; er bezieht sich nicht auf den Sang der Untersuchung, sondern auf das Resultat derselben. Das Resultat ist: Gott ist der schöpferische Urheber der Natur und die absolute Voraussehung der Naturwissenschaft selbst.

Die Natur und ihre Erkenntniß ist der Prüfstein der religiösen Ideen wie der philosophischen Forschung nach den letzten Gründen des Seyns und Geschehens. Auht der Glaube an Gott auf Wahrsbeit, so wird jeder neue Fortschritt in der wissenschaftlichen Erkenntniß der Natur zu einem neuen Beweise seiner Berechtigung werden, ihn bestätigen, kräftigen, erhellen müssen. Denn gledt es einen Gott im religiösen Sinne des Worts, so ist nothwendig die Natur seine ersie und älteste Offenbarung. Ich habe jenen Prüfstein angelegt, ich habe nach ihm so scharf und genau, als ich es vermochte, gemesen und erwogen; und es hat sich mir ergeben, daß die moderne

Naturwissenschaft, weit entfernt dem Pantheismus, Materialismus und Atheismus in die Hände zu arbeiten, vielmehr in ihren Resultaten wie in ihren Grundbegriffen und Consequenzen zu der gerade entgegengesetzten Weltanschauung führt. Dieß Ergebniß habe ich wissenschaftlich darzuthun und nach allen Seiten zu begründen gessucht.

Rugleich aber wollte ich meinen Lefern jene Resultate ber Naturmissenschaft selbst porführen, theils damit Reder über die Richtigfeit ber von mir gezogenen Folgerungen selber urtheilen könne, theils weil Mancher, ber für diese Dinge sich interessirt, nicht Gelegenheit und Muße findet, die naturwissenschaftlichen Werke im Original zu studiren und aus der überwuchernden Rulle der Specialforschungen in allen Zweigen ber Naturwiffenschaft bie leitenden Gesichtspunkte und die allgemeinen, für das Ganze wichtigen Ergebnisse sich herauszusuchen. Ich wollte insbesondere Alle, denen noch Religion und Sittlichkeit am Bergen liegt, in Stanb fegen, die Einwürfe, die man auf Grund naturwiffenschaftlicher Lehren gegen ben Glauben an Gott, Freiheit und Unsterblichkeit erhoben hat, von ihrer eignen Basis aus zu beantworten. Ich habe daher überall die Korpphäen der neueren Naturwiffenschaft aus ihren eignen Schriften in ihren eignen Worten rebend eingeführt; ich habe insbesondere die naturwissenschaftlichen Grundbegriffe (Kraft - Stoff - Atom) sowie die naturwissenschaftlichen Theorien über die Welt- und Erdbildung, über den chemischen Broces, die Natur des Lichts, der Wärme, der Glektricität 2c., nach Anleitung der neuesten und anerkanntesten Lehrbücher der Astronomie und Geologie, der Physik, Chemie, Botanik und Physiologie dargelegt und näher erörtert; ich habe — um dem Zweifel an der Genauigkeit und Zuverlässigkeit meiner Darstellung zu begegnen — überall die naturwissenschaftlichen Werke, auf die ich mich berufe, genau bezeichnet und die aus ihnen entlehnten Stellen wörtlich angeführt. Das ist ber Grund der vielen Citate, von benen ich übrigens kein Freund bin.

Mein Buch möchte nicht bloß ben Männern ber Wissenschaft zeigen, daß Gott und die Natur, Glauben und Wiffen, Philosophie und eracte Wiffenschaft, keineswegs so weit auseinander liegen, wie man heutzutage gemeinhin annimmt; — es möchte auch in weitere Areise eindringen, um dem weit über die Gränzen der Wissenschaft hinaus verbreiteten Vorurtheil von der Unvereinbarkeit der naturwiffenschaftlichen Lehren mit Religion und Sittlichkeit entgegenzutre-Ich habe mich daher bemüht, eine Sprache zu reben die jeder Bebilbete zu verftehen im Stande fen, eine Sprache, die boch zugleich den Rechten und Forderungen der Wiffenschaft nichts vergebe. Lettere habe ich zu mahren gesucht, indem ich bestrebt mar, die Besonnenheit, Kälte und Objectivität der wissenschaftlichen Forschung, welche nach meinem Gefühl jeden Schmuck ber Darftellung verbietet, weil er ihr widerfpricht, auch in Styl und Ausdruck hervortreten ju laf-Man erwarte daber weder Schwung und Größe noch Anmuth und Eleganz der Rede. Mein einziges Trachten in formeller Beziehung ift auf größtmögliche Klarbeit, Ginfachbeit und Angemessenbeit des Ausbrucks gerichtet gewesen. Dadurch indessen glaube ich zugleich am beften berjenigen Bopularität ber Darftellung gebient zu haben, die allein von Werken dieser Art gefordert und erreicht werben tann.

Die Arbeit, die ich seit Jahren an die Bollendung meiner Schrift verwandt habe, ist zugleich mein Lohn; ich erwarte keinen andern. Aber die Arbeit steht im Verhältniß zu der Schwierigkeit der Aussgabe, und auf diese möchte ich Diesenigen ausmerksam machen, die nur nach der Größe und Neuheit der gewonnenen Resultate messen. Der Fortschritt der Wissenschaft wie der menschlichen Bildung übershaupt ist ein Schneckengang, der nicht einmal die gerade Linie einshält; und nirgend zeigt sich deutlicher die Unvollendbarkeit unsres Forschens und Erkennens, jener unlösliche Rest der in keinen Gesbanken ausgehen will, als wenn wir es versuchen die Naturerscheisnungen — wie wir doch müssen, weil sie selbst uns dazu nöthigen,

— auf ihren letten Grund und Zwed zurückzuführen. Hier, hoffe ich, wird mehr und mehr jene Lessing'sche Sinnese und Betrachtungse weise Geltung gewinnen, der es mehr darauf ankommt, die innere Unendlickeit des Gegenstandes aufzudeden und den in der Dürftigeteit unfres Wissens liegenden Impuls zu immer neuem Forschen zu verschärfen, als den Gegenstand unter eine neue bestimmte Formel zu fassen, die über kurz oder lang doch als zu eng sich erweist. Wen diese Betrachtungsweise schreckt, der tröste sich mit der Gewisheit, daß jedes noch so kleine Ergedniß wahrhaft wissenschaftlicker Forschung insosern von höchstem Werthe ist, als es ein nothwendiges Glied in der Kette des Ganzen bildet und somit als Bedingung weiteren Fortschrittes in alle Lukunst hineinreicht. —

H. Ulrici.

~7:

#### **Vorwort**

#### gur zweiten Auflage.

Die zweite Auflage biefes Buchs ist wider mein Erwarten so bald nothig geworben, daß ich, abgesehen von Ausbruck und Fassung, nur wenig zu berichtigen gefunden habe. Indessen waren boch die seitbem erschienenen Lehrbücher und theoretischen Darftellungen ber Physik, Chemie, Physiologie und Geologie, — ich meine die Werke von Moufson, Wiebemann, Hiller, Scherer, L. Meyer, Limpricht, Sid, Grove u. A., zu berücksichtigen, woburch die Abschnitte über ben chemischen Broceft, Licht und Wärme, Glektricität und Magnetismus, die Wechselwirtung der Kräfte, das Verhältniß von Leib und Seele, den Bilbungsproces des Erdförpers, einige Erweiterung erfahren haben. Durch die Schriften von Leuckart, Balbiani, Stein, Pasteur, über die Entstehung der Entozoen und Infusorien hat die Frage der genoratio aequivoca eine neue Basis erhalten, von der aus sie neu erörtert werden mußte und zu einer entscheidenden Antwort geführt wer-Von gleicher Bebeutung find die merkwürdigen Funde den fonnte. in den Belgischen Söhlen, bei Abbeville, im Neanderthal 2c. — beren wissenschaftlicher Werth erst neuerdinas festgestellt worden, — für die Frage nach dem Alter des Menschengeschlechts, so daß es sich nicht mehr vermeiben ließ, auf biefen Streitpunkt näher einzugeben. Es war mir baber leiber nicht möglich, ben Umfang meines Werks einzuschränken; es hat im Gegentheil noch um einige Bogen vergrö-Bert werben müffen.

In den letzten, die philosophischen Ergebnisse zusammenfassens den Abschnitten habe ich den Gegensatz meiner Ansicht gegen die deisklichen, pantheistischen, naturalistischen Weltanschauungen der seit Kant ausgetretenen Systeme schärfer hervorgehoden, das Verhältniß Gottes zur Welt klarer zu bestimmen gesucht, und die Frage nach dem Ursprung des Uedels, die durch Lotze wieder angeregt worden, eingehender erörtert. Ich hoffe, das dadurch, wie durch einzelne Verbesserungen und Zusätze die Darlegung meiner Weltanschauung an Präscisson und Abrundung gewonnen haben wird. Auch dürste die versänderte Disposition einzelner Partien die Klarheit der Entwickelung und Beweisssührung erhöht haben.

Zum richtigen Verständniß des Ganzen bemerke ich nur noch, daß ich durch die Folgerungen, die ich aus den Ergebnissen der nasturwissenschaftlichen Forschung gezogen, keineswegs dem religiössfittslichen Bewußseyn Gränzen ziehen oder es auf den Inhalt solcher Folgerungen beschränken wollte; — denn nicht die Natur und Nasturbetrachtung, sondern des Menschen eignes Gemüth ist die Quelle von Religion und Sittlichkeit; — ich wollte im Gegentheil nur zeizgen, daß die naturwissenschaftlichen Resultate, weit entsernt den Thatsachen und Forderungen des religiösssstittlichen Bewußtseyns zu widersprechen, vielmehr, richtig aufgefaßt und verstanden, in bestätigendem Einklang mit ihnen stehen. Die Berichtigungen der philosophischen Weltanschauung, die sich daraus ergeben, treffen nicht das religiössstittliche Bewußtseyn selbst, sondern nur die Beziehungen seines Inshalts zu den Fragen der Metaphysik, welche stets "offene" Fragen bleiben werden.

Salle, im Juni 1866.

5. Ulrici.

## Inhaltsübersicht.

|           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | seite |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ğin!      | eitung Die Beweise filr bas Dafepn Gottes und ihre wissenschaftliche Bebeutung, S. 2. — Ertenntnistheoretische Grundbegriffe, S. 7. — Glauben und Wissen, exacte Wissenschaft und wissenschaftlicher Glaube, S. 8. — Gewisheit und Eviden, S. 9. — Wissenschaftliche Nothwendigkeit metaphysischer Korschung, S. 12. — Naturwissenschaftliche Grundlage berjelben, S. 15. — Ausgangspunkt jeder metaphysischen Untersuchung, S. 16. | 1     |
|           | Erster Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
|           | Die naturwiffenschaftliche Lehre vom Senn und Weschehen in ber Ratur ober bie naturwiffenschaftliche Ontologie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
| <b>I.</b> | Die Materie fiberhaupt und die Atome                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 17    |
| it.       | Kraft, Stoff und Gefet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 30    |
| 11.       | Die allgemeinen physitalischen und chenischen Kräfte. Mechanismus und chemische Affinität                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 56    |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |

|     | Annither Processes & 78 Parara Thanis & 79 Guillit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Gei |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|     | chemischen Processes, S. 76. — Neuere Theorie, S. 78. — Kritische Erörterung berselben, S. 80. — Nothwendigkeit qualitativer Berschiebenheit der Atome, S. 85. — Resultat: es giebt noch keine wissenschaftliche Theorie der Chemie, S. 87. — Hiller's Einwände gegen die bisherige Theorie wie gegen die Theorie insbesondere, und seine                                                                                                                                                                                                                    |     |
| IV. | eigne thermo-elektrische Theorie, S. 88 Ann.<br>Die Kräfte bes Lichts, ber Barme, bes Magnetismus und ber Elek-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
|     | tricităt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9   |
| 1   | ) Das Licht .  Die neuere Bibrations- ober Unbulationstheorie, S. 93. — Kritik berfelben, S. 96. — Bebenken und ungelöfte Schwierigkeiten, S. 98. — Unerklärlichkeit der Fortpflanzung des Lichts, S. 104. — Refultat: die Undukations-Theorie ist noch keineswegs exact-wissenschaftlich festgestellt, S. 107.                                                                                                                                                                                                                                              | 9   |
| 2)  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 10  |
|     | Die altere (Stoff-) Theorie, S. 108. — Neuere (Bewegungs-) Theorie, S. 109. — Ibentität von Licht und ftrahlenber Wärme, S. 111. — Berhältniß von Licht und Wärme überhaupt, S. 113. — Die geleitete Wärme, S. 114. — Gebundene und freie Wärme, S. 116. — Ungelöfte Schwierigkeiten und Bebenken, S. 118. — Resultat: auch die Wärmetheorie erscheint noch sehr ungenügend, S. 121.                                                                                                                                                                         |     |
| 3)  | Der Magnetismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 122 |
|     | Der Magnetismus in Berhältniß zu Licht und Wärme, S. 123. — Erflärung des Magnetismus nach Ponillet, Baumgarten, Eisenlohr 2c. S. 125. — Artitische Erörterung der Theorie, S. 128. — Unhaltbarkeit derselben gegenüber dem Diamagnetismus, S. 132. — Neuere Erklärungsversuche Redtenbacher's, Ampère's, De sa Rive's, Wiedemann's, S. 133. — Auch sie erklären im Grunde nichts, S. 136.                                                                                                                                                                   |     |
| 4)  | Die Elettricität                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 127 |
|     | Berhältniß ber Elektricität zum Magnetismus, zur Wärme und zum Licht, S. 137. — Die Elektricität und der chemische Proceß, S. 142. — Mannichfaltigkeit der Erregungsformen der Elektricität, S. 145. — Die inducirte Elektricität, S. 147. — Der Elektromagnetismus, S. 148. — Simd Elektricität und Magnetismus identisch? S. 153. — Theorie der Elektricität nach Pouillet, Rieß, Eisenlohr, De la Rive, Redtenbacher, Spiller, Mousson, S. 158. — Schwierizstein einer zeden bloßen Bewegungstheorie, S. 166. — Resultat: Die Elektricität ist noch immer |     |
| ال  | wegungstheorie, S. 166. — Refultat: Die Elettricität ift noch immer eine "unbefannte Kraft", S. 168.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| 5)  | Die Bechselwirfung ber Kräfte ober bie fog. Aequivalente ber Actionen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 168 |
|     | Das mechanische Acquivalent ber Bärme und der chemischen Anzie-<br>hungstraft, S. 169. — der Elektricität, S. 170. — Liebig's Ansfassung<br>der Sache als einer Berwandlung der "Kräfte", S. 171. — Helmbolts's<br>Zurückführung aller Naturprocesse auf die Bärmevertheilung, S. 174.<br>— K. Suell's Hypothese von der wesenklichen Gleichartigkeit aller Kräste,<br>S. 177. — B. R. Grove's Ansicht, S. 181. — Resultat, S. 183.                                                                                                                          |     |
| V.  | Die fpecififch organischen Rrafte.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| 1)  | Die Lebenskraft und ber Organismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 185 |

auf künstlichem Wege berzustellen? S. 192. — Der Begriff bes Organismus nach den älteren Physiologen (Cuvier, Link, Burdach), S. 194. — Gegensat der neueren Physiologie, S. 195. — Die Streitfrage der Lebenskraft, S. 196. — H. Burmeister's und M. J. Schleiben's entgegengesetzte Ansichten, S. 197. — Joh. Müller's Erklärung der Lebenskraft, S. 204. — R. Bagner, B. Klourens, Schmidt, Bischff, Bertheidiger der Lebenskraft, S. 210. — Die Gegner der Lebenskraft: G. A. Spieß, S. 210. — Du Bois-Acymond, S. 211. — J. M. Schiff, S. 222. — C. Ludwig, S. 223. — A. Fid, S. 225. — Claude Bernard's und R. Birchow's Bermittelungsversuche, S. 226. — D. Loge Hauptvertreter einer vernkittelnben, aber die Lebenskraft doch beseitigenden Richtung, S. 231. — Nähere Darlegung und Kritif sem Ansicht, S. 233. — Merkmale des Lebendigen (Begriff des Organismus) nach Loge bassit auf die verworfene Lebenskraft, S. 240. — Schlußbetrachtung über Loge's Ansicht, S. 246. — Nachweis, daß die nnorganischen Kräfte das Leben und die Lebenskraft den Servorfene Kebenskraft und ihre eigenthümliche Birkungsweise die Boranssetzung aller Organisation, S. 258.

2) Die psychische Kraft, Seele und Leib . . . . . . . . . . . 261

Anerkennung besonderer psichischer Functionen durch die ausgezeichnetstein Physiologen, S. 262. — Die materialistische Hypothese entbehrt aller wissenschaftlichen Begründung, S. 263. — Hundamentaler Gegensach der phydischen und physischen Thätigkeitsweise, S. 266. — Unsäbigkeit der Physiologie die Empfindung und Borsellung auch nur dydothetisch zu erklären, S. 268. — Fid's, Griesinger's, Ludwig's Jugeständnisse, S. 269. — Uebersicht der physiologischen Ermittelungen siber die Gliederung und Birtsamkeit des Nervenschssens, S. 278. — Zweck dieserung und ber Borrichtungen, den erregten Nerven zu berruhigen, S. 278. — Bersuche den Site der Geele zu ermitteln und das Berhältniß der psychischen und physischen Kräste zu bestimmen, S. 283. — Rechwendigkeit verschieden Ehätigkeitsweisen der Seele anzunehmen, S. 291. — Einheit der Schoene Thätigkeitsweisen der Seele anzunehmen, S. 291. — Einheit der Hochischen Kräste, S. 294. — Gemeinsame Richtung der psychischen Edätigkeitsweisen der Seele anzunehmen, S. 291. — Einheit der Hochischen Erstigkeitsweisen der Seele anzunehmen, S. 291. — Einheit der Hochischen Edätigkeitsweisen der Seele anzunehmen, S. 291. — Einheit der Seinheit der Seele, S. 300. — Die Seele sein Atom, sein Fluidum imponderabler Atome, S. 301. — Rechsertigung der Annahme einer einigen continuirlichen, immateriellen Seelensubstanz, S. 312. — Die Einheit der Seele sordert nicht die Untheilbarteit, wohl aber die stossische Einheit der Seele siedes leitende Ehätigkeit, S. 320. — Ihre morphologische den Bau des Leides leitende Thätigkeit, S. 326. — Die Untherblichesteit der Seele, S. 330. — Der Glaude an sie ein Hostulat der Principien und Ergebnisse der physiologischen Korschung, S. 331.

#### Bweiter Abschnitt.

Die naturwiffenschaftliche Lehre vom Bau und Bildungsproces ber Welt ober bie naturwiffenschaftliche Kosmologie.

|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | eite |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|      | bie Materie beherrschenbe Macht voraussetzt, S. 346. — Bestätigung besselben burch Plateau's Experiment, S. 343. — Ungelöste Schwierigfeiten und Widersprüche, S. 344.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| II.  | Bilbungsproceß und Entwickelungsstadien des Erdförpers Erste Anfänge, S. 354. — Entstehung der Silicate, S. 355. — Die sedimentären Schichten, S. 358. — Structur der Erdrinde und ihre vier Hauptformationen, S. 359. — Die Hypothesen über die Entstehung der Diluvialgebilde und ihre Unhaltbarkeit, S. 360. — Schöpfungsperioden der organischen Welt, S. 363.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 353  |
| III. | Die Streitfrage ber generatio aequivoca, S. 366. — Darlegung und Kritit ber Gründe für die generatio aequivoca in beren verschiedenen Formen, S. 367. — Entstehung der Entozoen, S. 370. — Entstehung der Insusperien, S. 373. — Die generatio originaria im engern Sinne, S. 380. — Resultat, S. 381.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 366  |
| IV.  | Bilbungsstusen ber organischen Schöpfung und ihre haupttypen .  Die Hauptklassen und Grundsormen im Thierreich, S. 384. — Die brei Hauptperioden und ihre Prototypen, S. 385. — Plan und Gesey im Entwickelungsgauge des Thierreich, S. 389. — Die Hypothese werder Entstehung der Gattungen ans einander, S. 391. — Darwin's neue Begrindung derselben, S. 396. — Agasifis's entgegengesetzt Ansicht, S. 401. — Plan und Gesetz in den Entwickelungsperioden des Pflanzenreichs, S. 404. — Berhältniß zwischen Pflanzen- und Thierreich, S. 405. — Das Alter des Menschengeschlechts, S. 409. — Unterschold zwischen dem thierischen und menschlichen Organismus, S. 412. — Ziel des pslanmäßigen Fortschritts in der organismus, S. 412. — Blanmäßigen Fortschritts in der organismus, S. 418. — Planmäßigkeit der einzelnen organischen Bildungen, S. 418. — Planmäßigkeit der gesammten Weltbildung, S. 420. — Planmäßige Ausbecherstellung des Geichgewichts der Kräse, S. 426. — Planmäßige Disposition und Vertheilung der Stosse, S. 429. — Resultat und lebergang zum Folgenden, S. 430. | 383  |
|      | Dritter Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| (    | Bott als nothwendige Forderung und Boraussetzung der natur wissenschaftlichen Ontologie und Kosmologie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | s    |
| I.   | Die ontologischen Beweise für das Dasenn Gottes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 431  |
| 1)   | Gott bie nothwendige Boraussetzung bes Dasenns ber Atome                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 452  |
|      | Berichtigung ber Begriffe von Rraft und Stoff                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
|      | Löfung bes Problems über bas Berhaltnif von Kraft und Stoff,<br>S. 456. — Thatigfeit, Bewegung find einfache unbefinirbare Anichaunn-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
|      | gen, S. 453. — Der Begriff ber Kraft als bedingte Thätigkeit, S. 461. — Die Kraft im Berbältnif jum Stoffe, S. 462. — Die Kraftäußerung bes Wiberstandes als Grundbestimmung des Stoffs, als das Stoffliche am Stoffe, S. 466 f. — Das Atom als Einigungspunkt von Kräften, deren Centrum die Wiberstandskraft ift, S. 470.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |

| 2)  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 472         |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|     | Berhältnis der verschiedenen Anziehungsfräfte zu einander, S. 472.  Deduction der Grundsäte der Mechanit und des Gesets der Gravitation, S. 475. — Das Geset, fordert eine die Weltförper disponirende und centralisirende Kraft, S. 477. — Ertlärung der drei Aggregatzustände der Körper aus dem Princip der Centralisation, S. 481. — Eben darauf beruht die Krystallisation der sesten, die Rugelgestalt der slüffigen Körper, S. 482. — Wirtsamteit besseln Princips dei den organischen Bildungen, S. 483. — Die Kraft der Centralisation ift keine physische, sondern eine metaphysische Kraft, S. 485. — Aber auch die Wirtungen aller anziehenden Kräfte sind nothwendig durch eine metaphysische Kraft vermittelt, S. 486.                                                                                                                                                                                                                                               | 2.2         |
| 4)  | Gott als die die Centralisation der Massen und das Wirken ber welt-<br>bilbenden Kräfte vermittelnde Urkraft                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 489         |
|     | Nothwendige Annahme einer solcher Urtraft als schlechthin continuirlicher, Alles umfassender und durchdringender, allgegenwärtiger, unendlicher Krast, S. 490. — Gott als Grund und Boraussetzung (Schöpser) der Raturträfte selber, S. 491. — Uebergang zu den fosmologischen Beweisen, S. 493. — Schon die Birtungsweise des Lichts, der Codissons und Lebenstraft (der Krystallisation und Organisation) sorbert das Daseyn einer denstenden, planmäßig wirtenden Urtrast, S. 494. — Die Bianmäßigkeit erscheint im Organismus als immanente, selbsttbätige Zwedmäßigseit, S. 497. — Widerlegung der Einwände dagegen, S. 500.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
| IT. | Die tosmologischen Beweise für das Daseyn Gottes. Biderlegung der materialistischen Zusalkhypothese, S. 506. — Erster Beweis aus der Wirtungsweise der Naturkräfte überhaupt: Gott als. Schöd pfer der Welt, S. 507. (Widerlegung des Pantheismus, S. 508).  — Zweiter Beweis aus dem Begriff des Naturgeseiges, S. 510. — Dritter Beweis aus dem Begriff der Naturordnung, S. 513. — Vierter Beweis aus dem Begriff der Naturordnung, S. 513. — Vierter Beweis aus dem Begriff der Naturordnung, S. 510. — Dritter Beweis aus dem Begriff der Naturordnung, S. 510. — Eindehens, S. 516. (Neue Widerlegung des Pantheismus, S. 520). — Eindendungen gegen den Beweis, S. 521. — Fünfter Beweis aus der Existenz und Beschaffenheit der psychischen Krast und insbesondere der menschlichen Seele, S. 528. — Berwandtschaft und Unterschied zwischen der menschlichen Seele und der geistigen Urkast Gottes, S. 534. — Resumé: Grundzüge der neugewonnenen Weltanschauung, S. 537. | 505         |
|     | Vierter Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
|     | Gott als die nothwendige Voraussehung der Naturwissenschaft selbst.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| I.  | Allgemeine Brincipien wiffenschaftlicher Erfenntniß                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>54</b> 0 |
|     | Das Unterscheiben Bebingung aller Berception, Anschauung 2c. S. 540. — Die (reelle) Bestimmtheit ber Dinge ift ihrem allgemeinen Begriffe nach ibentisch mit bem (ibeellen) Unterschiebe, S. 543.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
| II. | Logische Bedingungen ter naturwissenschaftlichen Erkenntniß Bedingung ber Möglichkeit naturwissenschaftlicher Erkenntniß überbaupt, S. 547. — Schanken berfelben, Zweisel und Bedenken hinsichtlich ihrer Objectivität, S. 548. — Logische Grundlage der naturwissenschaftlichen Gewisheit, S. 552. — Gesammtresultat, S. 556.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 547         |

| III. | Gott als die unterscheibenbe ichopferische Urfraft bie erkenntnistheoretische Boraussetzung ber Naturwiffenichaft                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 557 |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|      | Das Unterschiedene als solches kann kein Unentstandenes, Ewiges senn, S. 557. — Gott als unterscheidende Urkraft, S. 559. — Widerlegung der gewöhnlichen Aufsassung des Absoluten, S. 560. — Die unterscheidende Urkraft ist zugleich schöferische Thätigkeit, S. 564. — Resultat: Gott ist erkenntnistheoretisch die Boranssetzung all' unseres Wissens und Erkennens, S. 570. — Der logische Beweis sür das Dasenn Gottes, S. 571.                                                                                                           |     |
| IV.  | Die Freiheit als Bebingung ber naturwiffenschaftlichen Erkenntniß Die Naturwiffenschaft kommt nur burch ein bewußtes, freithätiges Bollen und Hanbeln zu Stande, S. 573. — Grundlage der Willensfreiheit im motorischen Nervensuftem, S. 574. — Begriff der Wissensfreiheit, S. 578. — Das Bewußtsein der Freiheit eine unleugbare Thatsache, 583. — Berhältniß von Berstand und Willen, S. 585.                                                                                                                                               | 572 |
| V.   | Die Willensfreiheit und das Princip der Causalität                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| VI.  | Gott als ethische Boraussetzung der naturwissenschaftlichen Erkenntniß. Ethische Grundlagen der Naturwissenschaft, S. 603. — Gesetz, Ordung, Zweck sind ethische Grundelemente, S. 604. — Die Wahrheit ist ein ethischer Begriff, S. 605. — Ethische Gesichtspunkte der naturwissenschaftlichen Aussaliung und Beurrtheilung, S. 606. — Das Prinsch der Individuals natürliche Grundlage der Freiheit, S. 609. — Der Gattungsbegriff und die Idee der Bollommenheit, S. 610. — Ursprung des Begriffs der Bollommenheit, S. 612. — Die Bolltoms | 603 |
|      | menheit, die ethische Grund und Urkategorie, S. 612. — Berhältniß bes Wahren, Guten, Schönen zu ihr, S. 613. — Die Natur als Werfstätte ethischer Ibeen, S. 622. — Der baraus sich ergebende Beweis für das Dasehn Gottes, S. 623.                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |

#### Fünfter Abschnitt.

Speculative Erörterung der Idee Gottes und seines Berhältniffes zur Natur und Menschheit.

| l. | Das Wefen Gottes an und filr fich                                        | 627 |
|----|--------------------------------------------------------------------------|-----|
|    | Die 3bee Gottes gebort ju ben Bulfs- und Grangbegriffen unferes          |     |
|    | Denfens und Erfennens, S. 628 Rabere Darlegung ber Ratur bie-            |     |
|    | fer Begriffe, ber Begriffe Atom und Rraft, Belt unt Beltall, Empfin-     |     |
|    | bung und Gefühl, Gott und Universum, G. 629 3ft bie 3bee Got-            |     |
|    | tes ein Gebante ober eine bloge Mufion? G. 633 Sie ift ein Be-           |     |
|    | tes ent Gebante over eine bibge Junion? S. 633                           |     |
|    | bante, aber ein Granzbegriff unfres Denfens, S. 637 Erörterung           |     |
|    | bes Schöpfungsbegriffs. S. 638 ff. (Wiberlegung ber Anficht von Gott     |     |
|    | als ber Ginen Ursubstang, G. 640, - als ber bereinigenben Rraft ber      |     |
|    | Elemente und endlichen Dinge, S. 643, - ale ber Weltjeele, S. 647).      |     |
|    | Clemente und endition Dinge, S. 043, — und et alend Confess.             |     |
|    | - Der Schöpfungsbegriff ein Granzbegriff nafres Dentens, G. 652.         |     |
|    | - Die ichöpferische Thatigfeit Gottes in ihren ben feelischen Functionen |     |

analogen Acten, S. 653. — Die göttliche 3bee ber Welt, S. 656. — Berhältniß bes 3beellen und Reellen, ber Form und bes Inhalts im göttlichen Denken, S. 658.

Schwierigkeiten im Berhältniß Gottes zur Welt, S. 662. — Gottes Jumanenz und Transscendenz, S. 663. — Erörterung der Begriffe der Ewigkeit und Unendlichkeit, S. 664. — Die positive Bedeutung des Begriffs der Ewigkeit und das Princip der Zeitlichkeit in Gott, S. 670. — Die Weltschötzung ein freier Act Gottes und eben darum von Ewigkeit her, S. 671. — Die positive Bedeutung des Begriffs der Unendlichkeit, S. 674. — Unterscheidung Gottes von der Welt nach den logischen Kategorieen, S. 678, — nach der Kategorie des Raums und ber Zeit, S. 679, — nach der Kategorie des Ganzen und Theils, S. 682, — nach Innerem und Aeusterem, Wesen und Erscheinung, Substanz und Modification, S. 683, — nach Grund und Kolge, Ursache und Wirfung, S. 686, — nach Mits und Wechselwirfung (— Erhaltung und Regierung der Welt durch Gott —), S. 689, — nach Mittel und Zweck, Begriff und Idee, S. 690. — Uebergang zum Folgenden, S. 693.

III. Gott in feinem Berbaltnif jum menfchlichen Befen . . . . . . 694

Besen und Bedentung der ethischen Aategorieen im Unterschied von den ethischen Idean, S. 694. — Ursprung derselben aus der schöpferischen Thätigkeit und der ethischen Besenheit (Weisdeit) Gottes, und Beziehung derselben zur Freiheit und Glüdseligkeit, S. 695. — Entwidelung der Freiheit und des sittlichen Bewustsehns durch eigne Selbsticklung der Kreiheit und Berpsichung, S. 697. — Völung des Widerspruchs zwischen Areiheit und Berpsichung, Selbstdestimmung und Gelet, S. 698. — Die Weisheit als ethische Grundeigenschaft Gottes, S. 699. — Sie seth Almissenheit Gottes voraus, S. 700. — Die Almissenheit und die Idee des Wissenheit, S. 701. — Berhältnis von Denken (Wissen) wie der Mahrsellen, S. 701. — Berhältnis von Denken (Wissen) wie Zehn, S. 702. — Die Idee des Wissens und die Idee der Wahrbeit, S. 706. — Richt nur das Wissen, sond das Schaffen und Wissen Sortes ist ein ethisches, S. 710. — Das Gute als Iwed und Motiv der Weltschöftnung, S. 720. — Gott ist nicht nur die absolute Wahrheit, sondern auch die absolute Gite Liede), S. 723. (Wisberlegung der Einwände gegen diese Säte, Erörterung der Frage nach dem Frunde und Ursprunge des Uedels in der Welt, S. 724). — Daraus erklärt sich rückvärts das Dasepn der Welt und ihre stusenwise Entwicklung, S. 730. — Das Ziel derselben ist die Ethistung der gespähischen Wesen, ihre Einigung mit der ethischen Bolltommenheit Gottes, S. 782. — Das Einswerden der Welt mit Gott involvirt einen Proces der Bergeistigung des Materiellen, S. 734 f. — Das Ariom von der schlechtinnigen Unveränderlicheit der Atome ist undelbergreifens, S. 739. — Wessen und Vereiheit der Ereatur, S. 744. — Vösung des Widerspruche als Krast der Ausdehnung, des Umsassen und Uedergreifens, S. 739. — Wessen und Bedeutung des Ihrsigkeit der Seele als Krast der Ausdehnung, des Umsassen und Uedergreifens, S. 739. — Wessen und Vereiheit der Ereatur, S. 744. — Vösung des Widerspruches Wissen und Vereiheit der Ereatur, S. 744. — Vösung des Widerspruche Wottes, S. 745. — Die Freiheit der Ereatur und ber absoluten Ma

im jenseitigen Daseyn, S. 755. — Die erziehende Thätigkeit Gottes reicht über bas irdische Daseyn ber Menschheit hinaus und barin liegt bie Bürgschaft für die schließliche Erreichung ihres Zwecks, S. 756.

**.** 770.

### Einleitung.

Die Beweise für das Daseyn Gottes, nachdem sie lange Reit eine aroke Rolle in der Philosophie und Theologie gespielt haben, sind in neuerer Reit, besonders seit Kant's berühmter Kritik, in Mikachtung gerathen. Es ift seitbem die weitverbreitete Meinung ber Gläubigen und Ungläubigen, das Daseyn Gottes laffe fich nicht beweisen. Selbst Theologen stimmen bem bereitwillig zu, spotten ber vergeblichen Bersuche und wähnen bamit bem Glauben, ben sie predigen, einen Dienft zu leiften. Aber die Beweise für das Dasenn Gottes fallen in Gins zusammen mit ben Grunben für ben Glauben an Gott: fie find eben nur die wiffenschaftlich festgestellten objectiven Gründe biefes Giebt es keine solche Beweise, so giebt es auch keine folde Gründe, und ein Glaube ohne allen Grund, wenn überhaupt möglich, ware kein Glaube, sondern eine willkührliche, selbstgemachte, subjective Meinung. Ja ber religiöse Glaube wurde auf Eine Linie mit der bloßen Illusion oder der fixen Idee des Geisteskranken berabfinken, wenn ihm alle Objectivität, alle wissenschaftlich feststehenben Thatsachen und eine auf sie gegründete objective Weltanschauung Wie keine Religion je bestanden hat noch bestehen widerspräche. könnte, beren Inhalt den Säten der elementaren Mathematik widerftritte, so würde balb Riemand mehr an das Daseyn Gottes glauben, wenn sich ebenso evident barthun ließe, daß es der Natur der Dinge nach (naturwiffenschaftlich) keinen Gott geben könne, wie es kein Dreieck mit drei rechten Winkeln geben kann.

Die moderne Theologie, die so bereitwillig die Beweise für das Daseyn Gottes aufgiedt, giedt damit nicht nur sich selbst als Wissenschaft auf, sondern vernichtet auch im Grunde den Glauben und die Religion, deren Theologie sie ist. Statt auf Beweise beruft sie sich allerdings gern auf die s. Autorität. Man giedt dem Zweisler utrict. Son u. die Ratur. 2. Aus.

bie h. Schrift in die Hand: man forbert Glauben an ihren Anhalt auf die Autorität der Kirche hin und wegen der Glaubwürdigkeit der Beugen und Berichterstatter, — ohne zu bebenken, daß ber Glaube auf Autorität den Glauben an die Autorität voraussest, und daß biefer Glaube, wenn ihm keine Gründe zur Seite fteben, wiederum nur eine willführliche, subjective Annahme ift. Gbenso sett ber Glaube an die Wahrheit der Berichte den Glauben an die Wahrhaftigkeit und Untrüglichkeit ber Berichterstatter voraus. Und auch bieser Glaube wiederum forbert Gründe. Die Glaubwürdiakeit muß mithin bewiesen, die Autorität der Autorität muß dargethan werden, was minbestens ebenso schwierig seyn bürfte, als bas Dasem Gottes zu beweisen. Und wie vermag ich an die Autorität ber Kirche — bie boch nur auf die Voraussezung der in ihr waltenden göttlichen Wahrheit sich stütt - zu glauben, ohne an diese Wahrheit selbst schon zu glauben? — Dazu kommt, daß die h. Schrift wie bie Kirche überall ben Glauben an Gott porausfest. Bare biefer Glaube eine bloße Einbildung, so fiele nothwendig Alles, was die Bibel lehrt und die Kirche annimmt, über den Haufen und müßte, wenn historisch mahr, aus andern Ursachen als bem Seyn und Wirten Gottes hergeleitet werden. Endlich leuchtet von selbst ein, daß, wenn ich im religiösen Sinne an die von Schrift und Kirche vertretenen Lehren und Thatsachen glauben foll, sie sich mir nicht nur als historisch wahr, nicht bloß als wirklich zu jener Zeit und an jenem Orte geschehene Thaten kundgeben müssen, sondern auch als ideell wahr, als allgemeine ewige Wahrheiten, die für alle Menschen zu allen Zeiten und Orten gelten. Woran erkenne ich biese ihre ibeelle Wahrheit? woran erkannten bieselbe die ersten Gläubigen, die Stifter der Kirche?

Hier tritt dann die Lehre von dem s. g. Zeugniß des Geistes in die theologische Doctrin ein. Einige verstehen darunter das eigne Zeugniß des menschlichen Geistes, das er selbst der Wahrheit giebt infolge des Sayes: veritas index sui ipsius et erroris. Danach soll es eine Bestimmtheit oder Gigenschaft des menschlichen Geistes seyn, daß sich ihm die Wahrheit unmittelbar selbst dezeugt, daß er sie, sobald sie ihm zum Bewußtseyn gekommen, unmittelbar als Wahrheit erkennt und anerkennt. Aber worin besteht und worauf beruht diese Qualität des Geistes und der Wahrheit? Ist sie ein angeborner, Allen gemeinsamer Sinn für die Wahrheit, entsprechend etwa dem

Sinne bes Auges für Licht und Karbe? Aber woher bann bie notorische Thatsache. daß so Viele die religiöse Bahrheit nicht erkennen, fie leugnen und bestreiten? Woher der Awiespalt und die gegenseis tige Berketerung ber Theologen, ber Kirchen und Confessionen unter einander? Woher ber mannichfaltige Jerthum auf allen Gebieten bes menschlichen Wiffens? — Es giebt allerbinas ein Kriterium ber Bahrheit, das ihr wie eine Qualität unmittelbar anhaftet: das ift bie Gewißheit und Evidenz ihres Inhalts. Nur soweit eine Behauptung, eine Lehre, eine Ibee Gewißheit und Evidenz für uns hat, gilt fie uns für wahr; mur sofern wir des Dasenns Gottes gewiß find, können wir daran glauben. Aber alle Gewißheit und Evidenz beruht auf der Denknothwendigkeit. Was also nöthiat uns. ben Gebanken Gottes zu faffen und das Dasenn eines ihm entsprechenden Wesens anzuerkennen? Dieser Ursprung unfrer Gewißheit ist der eigentliche Grund unfres Glaubens an Gott. Mie also kommen wir zu dieser Gewisheit, b. h. wie kommt die religiöse Wahrbeit an den Menschen, daß sie zu einer Wahrheit für ihn wird? wie kommen wir zum Glauben? — Man antwortet wiederum: durch das Zeugniß des Geistes und meint damit wieder des Menschen eignen Geist, sofern er burch seine eigne Natur, seine Bedürfnisse, Buniche. Hoffnungen, insbesondere durch die ethische Seite seines Wefens genöthigt fen, bas Daseyn Gottes anzunehmen, sofern also eben bamit letteres in seinem eignen Wesen sich bezeuge, bieses ein Reugniß für jenes sen. Allein wenn bemnach jebem Menschen burch seine eigne Natur der Glaube an Gott sich aufdrängt, woher dann boch ber so bäufige Unglaube? woher die so verschiedenen Vorstellungen vom Wesen Gottes? Will die Theologie diese Einwürfe beseitigen, so muß fie nothwendig jene Momente der menschlichen Natur, in und an denen das Daseyn Gottes sich bezeugen soll, wissenschaftlich nachweisen, und sobann weiter zeigen, warum trot ber in ihnen mittel- ober unmittelbar liegenden Nöthigung, das Daseyn Gottes anzunehmen, doch so Bielen ber wahre Glaube mangele. Die Theologie, die fich auf diesen Beweis einließe, gabe die beanspruchte Unmittelbarkeit des Glaubens auf: sie würde zur Anthropologie und eben damit verstrickt in alle die schwierigen Fragen und Unterfuchungen, an benen die Physiologie und Psychologie sich abmüht. - Die Meisten nehmen baber an, das Leugniß des Geiftes gehe ans vom beiligen Geifte, vom Geifte Gottes felbft, ber unmittelbar

fich selbst und die Wahrheit ber h. Schrift bem menschlichen Geiste bekunde. Allein damit behauptet man eine s. g. Thatsache bes Bewußtsenns, und auf eine solche kann man sich nur berufen, wenn man nachzuweisen vermag, daß sie allgemein anerkannt ober ein nothwendiges constitutives Element des menschlichen Geistes sen. Die Schwierigkeiten, die dem entgegenstehen, sind groß. Sie fallen in Eins zusammen mit ben Bebenken und Ginmurfen, welche ber alten Meinung von den angeborenen Ibeen fast allen Credit entzogen haben. Denn zunächst fragt es sich wiederum, warum Gott nicht allen Menschen in aleicher Weise sich offenbare und bezeuge (warum nicht allen die aleiche Ibee Gottes angeboren sen), ober mas baffelbe ift, wie es mit der behaupteten Offenbarung (mit der Angeborenheit der Ibee Gottes) verträglich sen, daß es nicht nur so viele verschiedene Glaubensmeinungen über bas Wesen Gottes, sondern auch so viele Ameifler und Gottesleugner giebt? Der Theologe mag immerhin behaupten, ihm habe Gott im Geiste sich offenbart und die Wahrheit des Dogmas, um das es sich handelt, bezeugt. Dieser bloßen Versicherung steht gleichberechtigt die Einrede des Ungläubigen gegenüber: Mir aber hat er fich nicht offenbart, und wenn Du daher nicht barthun kannst, warum er Dich gerade bevorzugt und woran Du die vermeintliche Offenbarung als Offenbarung erkennst, so bin ich vollkommen befugt, sie für eine jener Allusionen zu erklären, die auf bem religiösen Gebiete so bäufig porkommen. Dber soll ich etwa auch an alle die Muttergottesbilder glauben, die geweint, gelächelt, die Augen verbreht, den Kopf geschüttelt haben, was ebenfalls viele Gläubige erlebt haben wollen und für göttliche Kundgebungen ansehen? Soll ich alle die verschiedenartigen, einander widersprechenben Dinge glauben, die seit Abraham bis auf Joe Smith (ben Mormonen) ben verschiebenen Propheten und Gläubigen angeblich offenbart worden sind? — Es muß mithin nothwendig dargethan werden, wie Gott bem menschlichen Geiste sein Dasenn bezeuge und worin ber Unterschied bestehe zwischen biesem Zeugniß und ber Art und Weise, burch die wir vom Daseyn andrer Wesen, das Riemand leugnet, Kunde erhalten. Es muß ebenso nothwendig gezeigt werden, woran die Offenbarung Gottes als folde, als göttliche Offenbarung erkannt und von den Hallucinationen einer aufgeregten Phantafie, ekstatischer Gemüthsbewegungen und krankhafter Seelenzustände unterschieden werden könne. — Diese Nachweisungen würden, wissenschaftlich begründet, wiederum von selbst zu Beweisen für das Dasseyn Gottes sich gestalten. Denn sie können nur begründet werden durch eine aussührliche Erkenntnistheorie, welche das menschliche Glauben und Meinen, Erkennen und Wissen, ja das menschliche Bewustseyn selbst die in seinen letzen Ursprung verfolgt. — Trot der Abneigung der gegenwärtigen Theologie gegen alle wissenschaftslichen Beweise dürfte es nach wie vor und vielleicht mehr als je eine Lebensfrage für sie seyn, ob sich das Daseyn Gottes deweisen lasse oder nicht.

Die übrigen Wiffenschaften haben von jeher die Frage nach bem Senn und Wesen Gottes der Theologie und Philosophie überlaffen. Seutzutage insbesondere murbe ein Vertreter der f. a. exacten Bissenschaften einen Verstoß gegen ben Geist seiner Wissenschaft und die Gesetze eract wissenschaftlicher Forschung zu begehen meinen, wenn er jene Frage auch nur berührte ober seinen Glauben an Gott und göttliche Dinge verriethe. Man läßt Religion und Kirche steben, so weit sie sich thatsächlich geltend zu machen im Stande sind; man erkennt ben Glauben allenfalls als psychologisches Phanomen an, aber ohne sich um dessen Bedeutung zu kummern; man sucht ihm im Gegentheil wie einem Stein bes Anftoges aus bem Wege zu gehen. Und boch ift es nicht schwer zu zeigen, — und soll in Betreff ber Naturwissenschaft im Folgenden bargethan werden, — daß teine Wissenschaft auf ber Bahn ber Forschung nach ben Gründen ber Erscheinungen, der Thatsachen und Begebenheiten in Natur und Geschichte, auch nur wenige Schritte thun kann, ohne auf Dinge zu treffen, beren Auffassung und Deutung von der Antwort auf jene Frage abhängt. Es gilt zwar in solchen Fällen heutzutage für wissen= schaftlich, berjenigen Auffassung, so gezwungen sie auch seyn möge, ben Borzug zu geben, welche bas Daseyn Gottes ausschließt ober ber Annahme besselben nicht bedarf. Jeder Unbefangene indeß sieht, daß diese angebliche Wiffenschaftlichkeit auf derselben Stufe steht mit bem entgegengesetten Verfahren früherer Reiten, die alles Geschehen ohne Weiteres auf das unmittelbare Schalten und Walten Gottes zurudzuführen pflegten: das Gine wie das Andere ift im Grunde ein bloses Borurtheil, die gegenwärtige Wissenschaftlichkeit nur die Rehrseite ber frühern Unwiffenschaftlichkeit. So gewiß die Reihe von Wirkungen und Ursachen schlechthin undenkbar ist ohne eine erste Grundursache, einen ersten, alles Folgende bestimmenden Ausgangspunkt, so gewiß ist es für die Wissenschaft nicht gleichgültig, welchen Begriff von dieser Grundursache, diesem primum movens, sie zu ihrer Forschung hinzubringe, — so gewiß also ist es nicht gleichgültig, wie das Seyn und Wesen Gottes gefaßt wird.

Aber auch die Philosophie hat, wenn auch nicht ihr Streben, boch ihr früheres Verfahren, das Dafenn Gottes zu beweisen, fallen gelaffen. Nicht als ob Kant's Kritik jebe Hoffnung auf bas Gelingen eines solchen Beweises für immer niebergeschlagen batte. 3m Gegentheil, seine kritischen Einwürfe glaubt man nicht nur wiberleat zu haben, sondern man hat viel Grökeres unternommen, als was Kant für unmöglich hielt: man beweift nicht mehr das Dasenn Gottes, sondern man construirt Gott und die Welt a priori. Man verachtet und verschmäht bas alte ehrliche Beweisverfahren, nicht weil es zu schwierig ober unausführbar ware, sondern weil es zu wenig leistet, - weil es im besten Kalle die Ueberzeugung vom Dasenn Gottes erweckt und befräftigt, nichts aber aussagt vom Werben und Leben, vom Entwicklungs und Bildungsprocesse bes gottlichen Besens. 'Man will Gott nicht mehr erkennen, man will ibn burchschauen, begreifen, genetisch entstehen laffen. Man bat fich einen Begriff vom f. g. Absoluten ober, was daffelbe ift, einen absoluten Begriff gebildet, in welchem Alles, was ift, beschloffen liegt. Reben diesem Absoluten kann es nichts geben, das nicht zu ihm geborte; unser Denken ift sein Denken, unser Seyn ift sein Seyn. Kur bas Dasenn bestelben bedarf es keines Beweises; benn es ist eben bas Senn selbst, bas Allsenn und bas Sennsall. Der Beariff besselben bewährt und bewahrheitet fich selbst; benn in ihm ift Senn und Denken ibentisch, sein Begriff ist sein Seyn, also bie Wahrheit Die Entwickelung und Verwirklichung biefes Begriffs ift bie Selbstentwickelung und Selbstwerwirklichung Gottes und zugleich bie Bilbung und Geschichte ber Welt, - u. s. w. Ob die Logik, die Erfahrung, die Ergebnisse ber mühselig forschenden Wissenschaft mit biesen luftigen Constructionen übereinstimmen. — banach fragt man nicht: man fieht auf der absoluten Sohe des Gedankens, auf dem Standpunkte des Absoluten, erhaben über aller Logik, allen Thatsachen, aller empirischen Wiffenschaft. Rein Wunder, daß bieser Art von Philosophie die Beweise für Gott, Freiheit, Unsterblichkeit nur "Zuderwasseraufausse für schlappe Mäbchen und zagende Gemüther" find. — Kein Wunder aber auch, daß dieser Art von Philosophie ber gesunde Menschenverstand und das wissenschaftlich gebildete Publicum den Rücken kehrt und sie unbehelligt ihre speculativen Träume weiterspinnen läßt.

Aber auch die besonnenen Forscher haben sich von einer Aufgabe abgewendet, melde, mie sie früher gefakt wurde, kaum eine Lofung zuließ. Jeber Beweis fest ben Gebanken (Borftellung ober Begriff) bessen, was bewiesen werben soll, voraus. Bei dem früheren Berfahren stellte man ohne Weiteres einen bestimmten (ben drift= lichen) Gottesbegriff an die Spitze und suchte in kurzen, logisch formulirten Argumenten zu zeigen, daß das Daseyn dieses Gottes angenommen werben muffe. Allein ber Begriff Gottes wird von Släubigen und Ungläubigen, Theologen und Philosophen, Religionen, Rirden und Confessionen so verschiedenartig gefaßt, daß wissenschaftlich erft erörtert werben müßte, welcher von diesen verschiedenen Beariffen bem Beweisverfahren zu Grunde zu legen fen. Andererseits konnte es ben icharfer Blidenben nicht entgeben, daß alle Beweise für bas Dafeyn Gottes ber wiffenschaftlichen Strenge entbehren, welche die Mathematik und die exacte Naturforschung ihren Demonstrationen zu geben vermag, und daß es an sich unmöglich senn burfte, diese Strenge jemals zu erreichen. So lange daher die Forberung vorwaltete, burch solche Beweise und burch philosophische Erörterung der Gottesibee ein Wissen von Gott und göttlichen Dingen zu begründen, mußte ber besonnene Forscher vor jedem solchen Unternehmen zurückschrecken, weil ihm sein wiffenschaftliches Gewiffen fagte, daß ein Wiffen von Gott im engern und ftrengen Sinne bes Worts nicht möglich sen. — Dem ersten Uebelstande läßt sich nur baburch entgeben, daß kein bestimmter Gottesbegriff vorausgesett, iondern durch eine ausführliche Darleaung der Ergebnisse eract missenschaftlicher Forschung nach dem Grunde der Naturerscheinungen und dem Wesen des Menschen gezeigt werde, welcher Gottesbegriff von eben diesen Ergebnissen selbst gefordert wird. Das zweite Hinberniß aber ist von selbst beseitigt, wenn sich burch erkenntniß-theoretische Nachweisungen barthun läßt, daß die Forberung, das Daseyn und den Begriff Gottes zu streng wissenschaftlicher (mathematischer) Gewißbeit und Evidenz zu erheben, eine wissenschaftlich unberechtigte Brätenfion sen.

Auf eine bestimmte Erkenntnißtheorie muß sich Jeder stügen, der die Frage nach dem Seyn und Wesen Gottes zu erörtern unter-

nimmt. Denn gegenüber bem alten Zweifel, ob nicht alle Metaphysit, alle über die Erfahrung hinausgehende Forschung unvermeiblich in bas Gebiet ber Allusionen und Hirngespinnste führe, muß erst festgestellt werben, ob und inwieweit die Frage nach den letten Gründen bes Senns und Geschehens wissenschaftlich berechtigt sen. Es muß mithin erst bargethan werben, daß und wodurch wir genöthiat find, sie aufzuwerfen und inwieweit wir die Mittel besitzen, sie zu beantworten. Ich habe biese Vorfragen in ber Schrift über "Glauben und Wiffen, Speculation und exacte Wiffenschaft" (Leipzig, T. D. Weigel, 1858) und neuerdings in dem "Compendium der Logit" (ebend, 1860) erörtert. Ich habe bort zu zeigen gesucht, baß es zunächst und vornehmlich bas logische Denkgesetz ber Causalität ift, bas je ben wiffenschaftlichen Forfcher nöthigt, nach ben Grunben und Ursachen ber erscheinenden Veränderungen zu forschen und nicht eher zu raften, als bis er zu ben letten Gründen vorgedrungen zu seyn glaubt ober nachzuweisen vermag, daß ein weiteres Borbringen unmöglich sen. Dabei aber hat sich mir zugleich ergeben. baß eine folde Forschung überall nur zu einem wiffenschaftlichen Glauben führen tann, einem Glauben, ber gwar vom religiöfen Glauben wohl zu unterscheiben, doch aber immer nur ein Glauben ift. Denn sie bringt es überall nur zu einer Erkenntniß, welche, obwohl auf objective Gründe, auf Thatsachen gestützt und von rein wiffenschaftlichen, jebe Einmischung ber Subjectivität abweisenben Brincipien getragen, boch tein Wiffen im engern Sinne beißen tann, weil die Fassung ihres Inhalts auf einer Erwägung von verschiebenen Möglichkeiten, von Gründen und Gegengrunden beruht, für beren Gewicht es keinen festen objectiven Maafstab giebt, und weil daher die lette Entscheidung nothwendig in die Subjectivität bes Erwägenden fällt, also durch die Persönlichkeit besselben bebingt und bestimmt seyn wird. Ich glaube bargethan zu haben, — und bie nachfolgende Abhandlung wird es noch bestimmter nachweisen, — daß bieß schon von benjenigen Ursachen gilt, auf welche gegenwärtig die Naturwissenschaft die Naturerscheinungen und ihren gesetlichen Verlauf zurückführt, und daß mithin die f. a. eracte Wifsenschaft sich nur einbildet, an biesen Resultaten ein exactes Wiffen zu besitzen. Ich glaube gezeigt zu haben, daß die Philosophie, die sich selbst erkennt und versteht, diese Täuschung keineswegs theilt. Sie weiß vielmehr fehr wohl, baß fie mit allen ihren Bemuhungen

über die Sphäre des wissenschaftlichen Glaubens nicht hinauszukommen vermag und daß es gerade ihre Aufgabe ist, dieses große und wichtige Gebiet der Erkenntniß wissenschaftlich zu bearbeiten, mit dem Geiste der Wissenschaft (der freien Forschung) zu durchdringen und mit dem eigentlichen eracten Wissen zu Einem großen Ganzen (System) zusammenzusassen. Ich sage, dieses große und wichtige Gebiet menschlicher Erkenntniß; denn ich glaube erwiesen zu haben, daß nicht nur alle Philosophie, sondern auch alle Theologie, alle Rechts und Geschichtswissenschaft und namentlich auch der beste und werthvollste Theil der naturwissenschaftlichen Ergebnisse eben diesem Gebiete angehört. Streichen wir Alles hinweg, was in Wahrheit nur ein wissenschaftlicher Glaube ist, so schrumpft die Wissenschaftzusammen zu einem kleinen Rest von Sähen, deren Inhalt so dürftig und unbedeutend ist, daß er die Mühe der Forschung kaum lohnt.

Diek Refultat ber erkenntnifistheoretischen Untersuchungen flükt hich auf ben Rachweis, daß alle Gewißheit und Evidenz und so= mit alle Neberzeugung, alle Erkenntniß ber Wahrheit, auf einer bonnelten Denknothwendigkeit beruht, von ber bie eine fic barin äußert, daß gewisse Gebanken (Sinnesempfindungen, Gefüblsverceptionen. Wahrnebmungen und Anschauungen) sich uns unwiberstehlich aufbrängen, so baß wir sie haben müffen und an ihrer Bestimmtheit nichts ändern können. Sie ist die Denknothwendiakeit. bie dem Gegebenen inhärirt, die zwingende Macht des Thatfachlichen, die Anerkennung, die wir dem reellen Seyn (einer wirkenben Kraft außer und) zollen müffen, die Basis alles Erfahrungswiffens. Sie tann baber bie aposteriorische genannt werben, weil fie in bem Verhältniß unfres Erkenntnisvermögens (Denkens) zur gegebenen Natur der Dinge wurzelt. Die zweite bagegen hat ihren Grund in ber eignen Natur unfres Denkens und manifestirt fich in ben ihm felber inwohnenben Gefeten und Normen, in ber baburch bestimmten unabänderlichen Art und Weise, wie unfre erkennende Thätigkeit sich vollzieht, wie unser Bewußtseyn entsteht und zu einem bestimmten Inhalt gelangt. Sie kann baber als bie apriorifche bezeichnet werben. Beibe Seiten wirken nothwendig jufammen jur Erzeugung unfres Ertennens und Wiffens und nur auf Grund ihres Zusammenwirtens ift ein Erkennen und Wiffen möglich. Das reelle Daseyn von Dingen außer uns ist uns daher nicht schlechthin burch sich selbst, sondern nur darum gewiß, weil wir

(burch das Denkaeset ber Causalität) unmittelbar genöthigt sind es Namentlich aber können wir ber Uebereinstimmung anzunehmen. unfrer Vorstellungen mit dem reellen Seyn und somit der Wahrbeit unfrer Auffassung nur da gewiß sem, wo wir ben Gesetzen unfres Denkens gemäß ein Zusammenstimmen beiber annehmen müssen und diese Nothwendigkeit darzulegen vermögen. Denn alle Gewißbeit und Evidenz ist eben nur das mittels ober unmittelbare Bewuftseyn (Gefühl) von der Denknothwendigkeit einer Vorstellung und ihres Inhalts (Objects). - ein Bewuftsem, das wir Gewisbeit nennen, wo die Denknothwendiakeit nur bas reelle Dafenn eines ber Borftellung ju Grunde liegenden Objects betrifft, Evidenz, mo fie die Bestimmtheit und Beschaffenheit bes Objects umfaßt. Aber biek Bewuftseyn ift keinesweas in allen Källen bas gleiche. Es giebt vielmehr, namentlich in Betreff jener Nebereinstimmung (binfichtlich ber Wahrheit unfrer Borftellungen) und somit für all' unfer Ertennen und Wiffen, febr verschiebene Grabe ber Gewißheit und Evibeng. Denn die Denknothwendigkeit eines Gedankens und seines Inhalts ift und keineswegs unmittelbar im Bewuftleyn gegeben. fonbern wie Alles, was Inhalt unfres Bewuftseyns wird, tommt sie uns erst zum Bewußtsenn durch unfre unterscheibende Dentthätigkeit. Geset baber auch, bag die Denknothwendigkeit an sich, objectiv genommen, überall die gleiche, von gleicher Stärke und Beftimmtheit mare, fo murbe boch immer bas Bewußtfenn berfelben und damit die Gewisbeit und Evidenz ihres Inhalts sehr verschieben, heller ober bunkler, bestimmter ober unbestimmter, fester ober schwantenber seyn können. Und bas Bewußtseyn muß in biefer Beziehung bifferiren je nach bem verschiebenen Verhältniß ber Obiecte zu unserm Auffassungsvermögen und je nach ber verschiedenen Art und Weise, in ber wir unfre unterscheibenbe Thatigkeit ausgeübt haben. Denn unser Unterscheibungsvermögen, auf dem unser Bewußtsenn und somit alle Auffassung und Borstellung beruht, ist tein unbeschränktes, sondern hat ein bestimmtes Maaß der Kraft und des Umfangs, das durch llebung zwar erhöht werden kann. aber boch immer ein bestimmtes Maaf bleibt. Jede Nervenaffection, jede Sinnesempfindung und Gefühlsperception muß baber ihrerseits einen gewiffen Grad ber Stärke und Bestimmtheit befiten, wenn fie uns zum Bewuftsem kommen und eine Bestimmtheit für unser Bewußtsenn erhalten soll. Andrerseits banat es von uns ab, ob wir

unfre unterscheidende Thätigkeit sorgfältig ober nachlässig, genau ober ungenau, stetig ober flüchtig ausüben wollen, b. h. das Resultat ber Unterscheidung (Auffaffung — Beobachtung) wird ein andres seyn, . je nachdem wir aufmerksam ober unaufmerksam sind. Und da wir niemals absolut sider sind, ob wir so genau als möglich unterschie ben haben, so konnen wir auch niemals absolut ficher fenn, ben Gegenstand vollkommen richtig aufgefaßt zu haben. Darum kann nicht nur bas Bewußtseyn ber Denknothwenbigkeit selbst ein bestimmteres ober unbestimmteres, sicheres ober unsicheres sem, jondern es entfieht auch überall die Krage, ob der Gedanke, der mittel- oder unmittelbar als benknothwendig sich kundaiebt, auch so wie er nach Inhalt und Form in unferm Bewußtfenn fich barftellt, ein nothwendiger sen, und namentlich ob und wie weit er mit bem Seyn und Wesen bes reellen Gegenstandes übereinstimme. Nur da, wo fich nachweisen läft, bak - im Gebiete bes Thatsächlichen -· die Auffassung (Wahrnehmung) eine überall gleiche, allgemeine, in ber menschlichen Ratur begründete ift, ober bag wir nach ben Geieten unfres Denkens ben Gebanken nicht anders zu fassen vermogen und seine Uebereinstimmung mit bem reellen Seyn annehmen muffen, erreicht unfre Gewißheit und Evidenz jenen bochften Grad, ber als mathematische Gewißheit und Evidenz bezeichnet zu werben pfleat und ein Wiffen im engern Sinne, Wifsenschaft im exacten Sinne des Worts bearundet. Aber von bieser bochften Spite abwärts bis zur völligen Ungewißheit und Unwissenbeit giebt es eine Anzahl von Mittelstufen, unter die sich bei weitem ber größte und werthvollste Theil unfrer Erkenntniß (unfres Wissens im weitern Sinne) vertheilt und unter benen ber miffenichaft. liche Glaube in der angegebenen Bedeutung des Worts die erste Stelle einnimmt.

Das Alles glaube ich so weit bargethan zu haben, als im Gebiete ber Erkenntnistheorie die Gewißheit und Evidenz überhaupt reicht. Wird aber demgemäß von den Beweisen für das Daseyn Sottes nicht mehr gesordert, als dazu gehört, um den Glauben an Gott wissenschaftlich zu begründen, als beine höhere Gewißheit und Evidenz, als welche den Objecten des wissenschaftlichen Glaubens inhärirt und mit welcher man in allen übrigen Wissenschaftlichen, die Raturwissenschaft nicht ausgenommen, dei einer großen Anzahl von Fragen sich begnügt, so meine ich, daß sich diesen Ansorderungen

Genüge thun läßt. Ja ich hoffe barthun zu können, daß das Dasseyn Gottes aus den Resultaten der neueren Naturforschung mit derselben, vielleicht mit größerer Gewißheit sich ergiebt, als z. B. die Existenz einer allgemeinen in die Ferne wirkenden Anziehungstraft, eines Lichts oder Wärmestosses (Aethers), eines elektrosmagnetischen Fluidums 2c. Denn es wird sich zeigen, daß diese naturwissenschaftlichen Annahmen ebenfalls nur der Sphäre des wissenschaftlichen Glaubens angehören. Und in dieser Sphäre giebt es nun einmal, trotz aller wissenschaftlichen Strenge der Forschung, keine streng wissenschaftlichen Beweise und mithin keine volle Gewisseit und Evidenz. Es bleibt immer möglich, von andern Erwägungen auszugehen und sich die Sache auch anders zu denken; es bleiben immer Unerklärlichkeiten, Inconvenienzen und Widersprüche stehen, die sich schwer oder gar nicht lösen lassen.

Damit, glaube ich, find zugleich die Einwendungen beseitigt, die von Alters ber nicht nur gegen die Möglichkeit einer wissenschaftlichen Erkenntniß Gottes, sondern gegen die Philosophie überbaupt mit ihrer Forschung nach den letten Gründen und Ursachen ber Dinge erhoben worben sind. Denn diese Ginwendungen reduciren fich im Wefentlichen barauf, daß die Philosophie und insbesondere die Metaphyfik keiner streng wissenschaftlichen Beweise machtig sen, daß es immer möglich bleibe, die Sache auch anders zu faffen, die Probleme auch anders zu lösen, und daß daher die verschiedenen philosophischen Systeme sich gegenseitig widersprechen und das eine ober andere höchstens nur eine größere Wahrscheinlichkeit in Anspruch nehmen tonne. Diese Einreben sind widerlegt, wenn sich zeigen läßt, daß es allen übrigen Wiffenschaften nicht beffer ergebt, sobald sie sich über bas unmittelbar Gegebene binausmagen. bak vielmehr alle Wiffenschaften, selbst die Mathematik nicht ausgenommen, mit ihren letten Brincipien, Axiomen, Grundbegriffen wie mit ihren höchsten Resultaten ebenfalls in bas Gebiet bes wissenschaftlichen Glaubens sich verlieren. (Bergl. Glauben und Wissen 2c. S. 275 f.)

Und boch können wir, der Natur unfres Geistes gemäß, nicht umbin, täglich und stündlich jenen Schritt über das Gegebene hinaus zu thun und damit den Boden metaphysischer Forschung zu berühren. Denn es handelt sich keineswegs bloß um das Daseyn und die Joee Gottes. Es handelt sich nicht um eine müßige Speculation, die

bas praktische Leben und die exacten Wissenschaften allenfalls entsbehren können. Jede Wissenschaft vielmehr fordert unabweislich die Beantwortung der metaphysischen Fragen:

- 1) Was ist das wahrhaft Sepende, das Seyn-an-sich, welches substanziell der erscheinenden Mannichfaltigkeit der Dinge und ihrer Zusammensezung und Gliederung zu Grunde liegt? Was insbesondere ist das Wesen des Stosses, der Begriff der Materie?
- 2) Woher diese Mannichsaltigkeit und der beständige Wechsel der Erscheinungen, oder was ist die letze Ursache, die Kraft oder Thätigkeit, von der die Folge der Bewegungen und Veränderungen, das Entstehen und Vergehen der Dinge, kurz das Geschehen in der Welt ausgeht? Und wie insbesondere ist es zu erklären, daß dieß Geschehen durchgängig einen gesetzlichen Charakter, das Gepräge einer sestbestimmten Regel und Ordnung zeigt?
- 3) Was ist das Wesen der Seele und in welchem Verhältnisse steht sie zum Leibe und damit zur s. g. Materie überhaupt?
- 4) Wie ist das Erkennen und Wissen möglich? Ober was basselbe ist: wie läßt sich die Annahme von der Uebereinstimmung eines Theils unsrer Borstellungen mit dem reellen objectiven Seyn aus der Natur beider wissenschaftlich rechtsertigen?\*)
- 5) Wie ist das Bewußtseyn der Freiheit, der Bestand von Recht und Sittlichkeit, die Ueberzeugung von der gesetzlichen Geltung der ethischen Iveen und dem Daseyn einer sittlichen Weltordnung möglich und erklärlich?

Nur erst im Anschluß und in Folge der unerläßlichen Beantwortung dieser Fragen kommt die philosophische und religöse Fundamentalfrage nach dem Seyn und Wesen Gottes in Betracht, und mit ihr implicite die Frage: wie ist der Glaube an einen selbsibewußten, nach ethischen Motiven und Zwecken schöpferisch thätigen Gott nicht nur subjectiv, sondern objectiv möglich? Wieweit kommt diesem Glauben Wahrheit zu? Ist er nur als subjective Meinung und Ilusson zu betrachten oder hat er ein Recht auf wissenschaftliche Geltung?

Die Philosophie hat es bisher meist über sich genommen, diese

<sup>\*)</sup> Daß wir eine solche Uebereinstimmung für einen Theil unfrer Borftellungen (Anschauungen und Begriffe) annehmen muffen, habe ich a. a. D. S. 215 f. bargetban.

Fragen ganz aus eignen Mitteln ober vom f. g. philosophischen Standpunkte aus zu beantworten. Sie hat es versucht, von f. a. apriorischen Beariffen (bes Semis, bes Werbens 2c.) aus die Natur bes mahrhaft Sependen, Wesenhaften, Ur-sächlichen festzustellen, ober auch wohl von der s. g. absoluten Idee aus den Entstehungs- und Bilbungsproces der Welt a priori zu construiren. Allein jene apriorischen Begriffe sind an sich nur die immanenten Normen unsrer unterscheibenben Denkthätigkeit, von benen erst zu ermitteln ift. ob und wieweit ihnen eine objective Geltung für das reelle Seyn zu-Und die Idee des Absoluten, weit entfernt zum Ausgangspunkte wissenschaftlicher Forschung bienen zu können, muß selbst erft als ein wissenschaftlich berechtigter, objectiver, einem reellen Senn entsprechender Beariff bargethan merben. Diek habe ich verschiebentlich (a. a. D. S. 92 ff. 114 f. Princip der Philof. II. 205 ff. Reitschrift für Philosophie 2c. 1855 Bb. XXVI. S. 259 f.) nachzuweisen gesucht und baraus die Bergeblichkeit dieser Bersuche erklärt. Sie wurden hervorgerufen burch einen falichen Begriff vom Wesen der Philosophie. Der philosophische Standpunkt, wie ich (ebenbas.) bargethan zu haben glaube, ist an sich kein andrer, als ber jeber Wiffenschaft, ber Standpuntt freier poraussenungslofer Korfdung. Die Philosophie unterscheibet fich nur baburch von den übrigen Wiffenschaften, daß sie mit diefer Boraussetzungslofiafeit Ernft macht und ichlechthin feine bloke Borausfehung fteben läßt, fonbern fogar bas vorausgefette Dafeyn reeller äußerer Dinge wie den Proces, durch den unser Bewußtseyn, unfre Berceptionen, Anschauungen, Borftellungen 2c. zu Stande kommen und ein Forschen und Untersuchen erft möglich wird, wissenschaftlich festzustellen sucht, und daß sie bemnächst nicht bloß auf die Ermittelung einzelner f. a. Wahrheiten ausgeht, b. h. auf die Reststellung berjenigen Källe, in benen wir die Uebereinstimmung unfrer Vorstellungen mit einem gegebenen reellen Seyn annehmen muffen. sonbern auf die Erkenntniß des Gangen ber Wahrheit, auf bie Wahrheit als bestimmendes Brincip der Eristenz und Beschaffenbeit ber Dinge, und damit auf jene bobere Wahrheit, die allein den Namen der Wahrheit verdient, weil sie den letten Grund und höchsten Aweck ber Dinge zu ihrem Inhalt hat und weil damit allein die Dinge mahrhaft erkannt find. (Bergl. a. D. S. 191 ff. 201. 284 f.) Aber um ben letten Grund und 3 med ber Dinge ju erkennen,

muffen die Dinge erft als das, was sie unmittelbar sind, in ihrem gegebenen Seyn und Wesen erkannt senn. Und biefe Forschung tann, wie a. a. D. gezeigt worden, nur vom Einzelnen, nur von ber Erfahrung ausgeben: fie tann nur ba, wo bas Einzelne felbst sie nöthigt, ein Allgemeines des Begriffs oder Gesetzes anzunehmen, zur näheren Ermittelung besselben fortschreiten. Es ift die Aufgabe ber Raturmiffenschaften, an die fich bie empirische Bipchologie anschließt, diese Erkenntniß des Sependen, Gegebenen, Empirischen, zur wiffenschaftlichen Bollendung zu bringen. Dann aber ift es auch bie Aufaabe ber Naturwiffenschaft, bas mahrhaft Sevende, b. h. bas, mas bie Dinge fubstanziell find, mas ihrer Erscheinung, Bilbung, Rusammensetzung zu Grunde liegt und ben Wechsel ber Erscheinungen, die Folge der Bewegungen und Veränderungen bebingt, wiffenschaftlich zu bestimmen. Db und wie weit fie im Stanbe ift, dieser Aufgabe zu genügen, b. h. ob sie auf dem Wege der emvirischen Forschung bis zum wahrhaft Sependen vorzubringen vermag, ift eine Frage, die sich nur aus dem Endresultate der Forschung selbst entscheiben läßt. Wir behaupten nur: da die Erkenntniß bes Sependen nur vom Ginzelnen und ber Erfahrung ausgeben tann. so ift es zunächst Sache ber Naturmissenschaft, zuzusehen, wieweit fie es in ber Forschung nach bem Wesen und Begriff bes Senns überhaupt bringen möge. Es wäre eine Anmaßung der Philosophie. fich diese Arbeit zu vindiciren, weil sie dieselbe, ohne naturwiffenschaftlich zu verfahren, nur schlechter ober gar nicht zu vollziehen vermöchte. Kurg, die f. g. Ontologie ist ein integrirender Theil ber naturwissenschaftlichen Forschung ober mas basselbe ift, kann nur auf beren Ergebnisse sich stützen.

Die Naturwissenschaften unser Tage haben sich ber Lösung bieser Aufgabe mit großem Eiser und ebenso großem Erfolge gewidmet. Sie meinen sogar, zum letzten Grunde bes Seyns und Geschehens in der Natur vorgedrungen zu seyn. Sie haben wenigstens eine naturwissenschaftliche Ontologie aufgestellt, welche das substanzielle Bas, aus dem die Dinge der Natur bestehen, wie das gesetzliche Bie ihrer Entstehung und Bildung darzulegen versucht. An diese Ontologie hat sich die Philosophie zunächst zu halten, von ihr hat sie auszugehen, d. h. sie hat zunächst die Resultate der Naturwissenschaft einsach auszunehmen, ihre Nichtigkeit, Gewißheit und Evidenz zu prüsen, und je nach dem Ausfall dieser Prüsung sestzustellen,

ob und wie weit sie auf die Frage nach dem wahrhaft Seyenden und den Gründen des Werdens in der gegedenen Welt der Erscheinungen eine befriedigende Antwort liesern. Dieß ist nothwendig der Anfang jeder metaphysischen Untersuchung, jeder Forschung nach dem Seyn und Wesen Gottes. —

## Erfter Abschnitt.

Die naturwissenschaftliche Lehre vom Seyn und Geschehen in der Natur oder die naturwissenschaftliche Ontologie.

I. Die Materie überhaupt und bie Atome.

Die Materie ist nach ber übereinstimmenden Ansicht ber neueren Raturforscher bas Substrat ber Naturerscheinungen, Dasjenige, woraus die Dinge bestehen, was das Erscheinende in den Erscheinungen Allein Substrat, Basis 2c. sind bloke Ramen für ein Etwas. bas Grund ober Boraussetzung eines Andern ift. Worin dien Stwas bestehe, was es seinem Wesen ober Begriffe nach sen, ist bamit völlig ungefagt gelaffen. Die meiften Naturforscher seten bie Sache wie den Begriff derfelben als "gegeben" voraus, d. h. fie nehmen an, daß Jebermann von felbst aus der finnlichen Empfindung und Bahrnehmung wisse, was unter Materie zu verstehen sen. wenige erklären ausbrüdlich, daß die Raturwissenschaft für jest noch außer Stande sey, eine Definition von Materie zu geben, und beweisen damit, daß fie wenigstens über die Sache nachgebacht und eingesehen haben, wie völlig sinnlos und in sich wibersprechend es ift, fich für ben allgemeinen Begriff ber Materie auf bie perichiebenartigen einzelnen Sinnesperceptionen ju berufen. Denn nach Aussage bes Auges ift bie Materie bas Gefärbte, bie Bielbeit ber Farben, nach Aussage bes Ohres bas Klingenbe, bie Mannichfaltiakeit ber Tone: bem Taftsinn ift sie bas Sanbareifliche. Balpable, bem Geschmackfinn bas Schmedenbe, bem Geruchfinn bas Riechenbe. Die einzelnen Sinnesperceptionen können mithin, wenn überhaupt vom materiell Segenden, boch nur von vielen, verschieden en Materien Kunde geben, niemals aber aussagen, mas die Materie überhaupt und an sich sey, d. h. worin und wodurch Hirici, Gott u. Die Ratur. 2, Muft.

bie verschiedenen Materien sich als Materie bekunden. Dieß ihnen allen Gemeinsame, Sine, Identische (Allgemeine) muß vom Berskande, etwa durch Unterscheidung und Vergleichung der mannichsfaltigen Sinnesperceptionen, erst sessgestellt werden, ehe wir des haupten können, daß wir durch eine einzelne Sinnesperception etwas von der Materie ersahren.

Was dem Naturforscher dieß Eine, Allgemeine sen, ist indeß neuerbinas von einem unfrer geistreichsten Physiker in eine bestimmte, wenn auch nur nominale Definition gefaßt worden. Nach Th. Rechner versieht die Physit unter Materie Dasjeniae. .. was sich bem Taftgefühle bemertlich macht, alfo bas Sanbgreifliche." Doch bleibe ber Physiker nicht babei steben. Erfahrungsmäßig finde er, daß mit jener "Eigenschaft", tastend gefühlt werben zu können, "noch andre aufzeigbare Eigenschaften sich in solibarischer Verbindung zeigen, betreffend Gleichgewichts- und Bewegungserscheinungen, die indek durch das Gesicht noch leichter als durch das Getast verfolgt werden können", und rechnet biese mit ihren erfahrungsmäßig gefundenen Gesetzen — welche ben Begriff der Kräfte als Hillfsbeariff einschließen — ebenfalls zu ben "Bestimmungen ber Materie", so daß er aus solchen Erscheinungen "auf das Dasenn von Materie schlieft." Endlich findet er "alle Sinneswahrnehmungen, auch Soren, Riechen, Schmeden, mit Getaft- ober Gesichtserscheinungen wie mit Verhältnissen jener Art, welche charafteristisch für bas Dafenn ber Materie find, in solcher solibarischen Beziehung, baß er bei ihnen allen Materie als wesentlich im Spiele annimmt." Und wo nichts unmittelbar Sichtbares und Kühlbares dabei vorliegt, was das Dasenn der Materie verräth, hängt doch die Erscheinung bes Hörens, Riechens, Schmedens caufal bamit zusammen. So wird "Materie die allgemeinste Unterlage der Naturerscheinungen". (Neber die physikalische und philosophische Atomenlehre. Zweite vermehrte Auflage, Leipzig 1864. S. 105 f.).\*)

<sup>\*)</sup> Damit stimmen im Befentlichen überein Baumgarten und v. Ettingshausen, wenn sie erklären: "Sinnliche Wahrnehmungen, besonders jene, welche der Taftsinn vermittelt, nöthigen uns etwas im Raume Existirendes und benselben Erfüllendes anzunehmen, was den Erscheinungen zu Grunde liegt. Wir bezeichnen es mit dem Worte Materie" (Die Naturlehre nach ihrem gegenwärtigen Zustande 2c. von A. Baumgarten. 6. Aust., von ihm u. A. v. Ettingshausen gemeinschaftlich umgearbeitet. 1839. S. 3.). Ebenso A. Moufson, der

Obwohl es bebenklich erscheint, daß hiernach die Materie im Grunde für eine "Eigenschaft" erklärt wird, — für welche die Physiker wiederum einen Stoff als Träger vorauszusezen pslegen, — und obwohl uns, um klar zu sehen, gesagt werden müßte, was unter "Gleichgewichts- und Bewegungserscheinungen" zu versiehen sey, so wollen wir doch die Definition vorläusig dankbar hinnehmen. Denn meine Absicht ist zunächst nur, die naturwissenschaftliche On-

fein Lehrbuch ber Phyfit mit ber Rominalbefinition beginnt: "Mit bem Bort Materie bezeichnen wir Alles, was fich unfren Sinnen als wirklich und bleibenb vorbanden barftellt; ein abgegrangter Theil von Materie beißt ein Rorper" (Die Bhofit auf Grundlage ber Erfahrung, Burich, 1858-63, Abth. I. S. 1). Ebenso 2. Snell, wenn er bas, was nach Absonberung aller Rrafte bon bem "Raumerfüllenben" übrig bleibe, ben "Trägheitswiberftanb" und Das, was man Maffe nenne, fur vollig gleichbebeutenbe Borter erflart (Die Streitfrage bes Materialismus 2c. Jena 1858. S. 32). Denn "Tragheitswiberftanb" und Das, "was bem Taftgefühle fich bemerklich macht", ift offenbar baffelbe. Bouillet braucht bafür wieberum nur ein andres Wort, wenn er fagt : "Wir tonnen uns im Raum bie Unburch bringlichteit (etwas Unburchbringliches) vorflellen und bie Unburchbringlichkeit ift bie Materie. Man bat keinen Grund zu fagen, baf bie Raterie zwei mefentliche Gigenschaften, bie Ausbehnnng und Unburchbringlichkeit babe: es find biefes nicht Eigenschaften, sonbern es ift eine Definition. Man tann fic bie Undurchbringlichkeit vorftellen; man nennt fie Materie, und bas ift Mes" (Bouillet, Lebrb. b. Experimental:Bbbfif u. b. Meteorologie. Rach ber 3. Originalausgabe überf. v. C. S. Schnuse. Lpg. 1839. I, 4). Oberflächlicher befinirt Gifenlohr: "Körper ober Materie beift Alles, mas wir burch unfre Sinne mahrnehmen:" aber er corrigirt biefe Oberflächlichkeit, inbem er fpater allen Rorpern ale ,allgemeine wefentliche" Eigenschaften bie ,Ausbehnung, Figur und Undurchbringlichfeit" beilegt, b. b. fie für bas Sandgreifliche ertfart (2B. Gifenlobr, Lehrb, ber Bopfit 2c. 8. Aufl. Stuttg. 1860. S. 1. 4). Daffelbe thun Grabam u. Otto, wenn fie behaupten: "Rorper wird genannt, mas einen begränzten Raum felbstftanbig erfüllt. Ausgebehntfepn, b. b. ben Raum nach verschiebenen Richtungen bin erfillen, und Undurchbringlichsen, b. b. baf ber erfüllte Raum nicht gleichzeitig noch von einem anbern Körver erfüllt febn konne. find zwei Eigenschaften , welche allem Körperlichen zufommen" (Grabam Dtto's ansflibrt. Lebrb. b. Chemie. 3. Aufl. 1. Bb.: Bopfitalifche u. theoretifche Chemie v. S. Buff, S. Ropp u. F. Zamminer. Braunfow. 1857. G. 1). F. Siller endlich fagt turzweg: "Körper nennen wir Alles, was Raum erfüllt", und fügt bingu: "Benn bie Rorper mit unfern Sinnesorganen in Wechselmirfung treten, geben in biefen Beranberungen vor, welche burch bie Nerven ju unferm Bewufit-Bir verlegen unwillflihrlich bie Urfache biefer Einbrilde, inbem febn gelangen wir unfere Sinnesorgane gang außer Spiel laffen, in bie Rorper felbft, und nennen fie ibre Gigenschaften" (Lehrbuch ber Chemie, Leipzig 1863, S. 1). U. f. w.

tologie und Kosmologie, wie sie nach dem gegenwärtigen Stande der Naturwissenschaften in den Schriften ihrer anerkannt bedeutendsten Bertreter niedergelegt ist, getreu wiederzugeben. Ich behalte mir vor, die Grundlagen und Hauptbegriffe derselben im solgenden zweiten Abschnitte einer näheren Prüsung zu unterwersen; und nur da, wo mir die angeführten naturwissenschaftlichen Sätze unmittelbar selbst Lücken, Unerklärlichkeiten, Widersprücke oder falsche Folgerungen zu enthalten scheinen, werde ich schon hier darauf aufmerksam machen. Letzteres wird darum nothwendig seyn, weil sonst die Gesammtkritt zu viel einzelne Momente der naturwissenschaftlichen Theorie wiederholen müste: die Widersprücke im Einzelnen lassen sich nur unmittelbar am Einzelnen darlegen.

Die Materie — wofür wieberum Fechner die naturwissenschaftlichen Beweise klar und bündig zusammengestellt hat, — ist nun aber nicht Gine gleiche continuirliche Masse. Längst vielmehr baben schon die allbekannten Erfahrungen, die Jeber täglich selber macht, bewiesen, daß zunächst alle materiellen Dinge in viele einzelne Theile entweder sich selber auflösen, oder boch durch mechanische Einwirtung aufgelöft werden tonnen. Aus biefer mechanischen Theilbarteit - beren die neuere Physik sich in einem so hohen Grade bemächtigt hat, daß sie noch zu theilen und zu meffen vermag, wo man früher (vor Exfindung und Bervollkommnung der Mikroskope) gar nichts mehr wahrnahm, - folgert die Naturwiffenschaft nicht nur, daß alle materiellen Dinge aus Theilen zusammengesett find, sonbern bag auch bei ihrer Entstehung überall mechanische Kräfte wenigstens mitgewirkt haben: noch fortwährend bilden sich ja viele Körver nachweisbar auf bloß mechanischem Wege. Die Chemie hat ihrerseits bargethan, baß bie palpabeln materiellen Dinge nicht nur mechanisch, b. h. in Theile von wefentlich gleicher Beschaffenheit, sonbern meift auch chemisch, b. h. in Theile von verschiedener Beschaffenheit sich auflösen laffen. Diese Theile nennt die Chemie die einfachen Stoffe ober Elemente, aus benen die Dinge bestehen, die also ben Dingen zu Grunde liegen und insofern auch Substanzen genannt werben können. Sie unterscheiben sich von ben mechanischen Theilen baburch, bak lettere, aus ihrer Berbindung zu Ginem Körper herausgeriffen, nur räumlich ober nach Größe und nach Gestalt, die chemischen Stoffe eines Dinges bagegen auch nach Beschaffenbeit ober Qualität. nach Schwere, Cobafion 2c., von einander verschieben find, in jedem

medanisch kleinsten Theile eines Körpers sich noch wieberfinden, und auf blok mechanischem Wege aus ihrer (chemischen) Berbindung nicht ausgesondert werden können. Die neuere Chemie hat bisher solcher einfachen Stoffe ungefähr fechezig (nach Hiller 60, nach Graham-Otto 61, nach Scherer 62) nachgewiesen, und bezeichnet fie als einfache nur barum, weil fie keinen berfelben weiter aufzulösen, b. h. in Stoffe von verschiebener Beschaffenheit weiter zu zerlegen vermag. fteht es noch keineswegs fest, ob nicht, trot aller Bervollkommnung ber chemischen Analyse und ihrer Hülfsmittel, noch immer eine Anzahl von Stoffen unfrer Renntniß entgangen find. Bunfen und Kirchhoff baben wenigstens noch erft vor einigen Jahren mittelft der f. g. Spectralanalpse neben ben bisher befannten brei Alfalimetallen (Ralium, Natrium, Lithium) zwei andre (bas Rubibium und Cäsium) in der Mutterlauge verschiedener Soolwasser aufgefunden, und weitere Entbedungen berfelben Art (bas f. a. Thallium und Indium) sind neuerdings von andern Gelehrten gemacht worden (G. Kirchhoff: Untersuchungen über das Sonnenspectrum und die Spectren der demischen Elemente. Aus den Abhandlungen d. Afab. der Wiff. Derfelbe: Die Sonne, in Westermanns Monats-Berlin. 1861. beften, 1865, März, Nr. 6, S. 649). Sonach würben jest c. 65 einfache Stoffe anzunehmen seyn. Einige bieser chemischen Elemente find gasförmig, andere tropfbar-flüssig; die Mehrzahl im festen (harten ober weichen) Zustande. Diese drei verschiedenen s. g. Aggregatzustände der Körper finden sich also bereits bei ben einfachen Stoffen, und mehrere berselben (3. B. bie Metalle) können unter Umständen von dem einen in ben andern Aggregatzustand übergeben.

Die kleinsten, mikrostopisch wenigkens noch wahrnehmbaren Theile, aus denen die mannichfaltigen Dinge der Natur mechanisch und resp. chemisch zusammengesetzt sind, bezeichnet die Naturwissensichaft mit dem Namen der Molecüle. (Indeh werden darunter auch vielsach die unwahrnehmbaren Theilchen eines Körpers mitsbegriffen, sosen von ihnen angenommen wird, daß sie doch noch aus mehreren s. g. Atomen zusammengesetzt seyen.) Schon die Rolecüle machen sich einzeln dem "Tastgesühle" nicht mehr demerkslich, sind also nicht "handgreislich". Dennoch besteht aus ihnen alle Materie, alle handgreisliche Wasse.

Allein auch bei ihnen hat die Naturforschung nicht stehen bleiben können. Sie glaubt vielmehr annehmen zu müssen und beweisen

zu können, daß die Discretion der Materie an sich noch über die Moleculartheile ber Körper hinausgehe und somit in das schlechthin Unwahrnehmbare sich verliere, b. h. daß alle Materie aus kleinsten, elementaren Stoffen bestehe, die, wenn nicht an sich schlechthin einfach und untheilbar, boch für untheilbar ober physitalische und demisch-unauflösbar insofern zu erachten find, als fich naturwiffenschaftlich keine Gründe für die Annahme ihrer weitern Theilbarkeit beibringen laffen. Für die physikalisch nothwendige Annahme dieser f. g. Atome erklären fich mit voller Entschiedenheit die hochsten Autoritäten im Gebiete ber Physik und Chemie, ein Biot, Cauchy, Boiffon, Moigno, Arago, Berzelius, Graham, Faradan, Liebig, 2B. Weber u. A. Die Gründe dafür beruben auf einer Combination vieler feiner Beobachtungen und barauf basirter Schlüffe. lich, bemerkt Fechner, laffe sich nur unter Boraussetzung der Atome, b. h. einer atomistischen Discretion bes Aethers, die Polarisation bes Lichts wie die Farbenzerstreuung bei der Brechung des Licht= strahls im Prisma erklären; nur unter biefer Boraussetzung vermöge die Undulationstheorie jene Lichtphänomene auf Grunde zurudzuführen, mährend sie unter Annahme der Continuität des Lichtsubstrats (Aethers) nichts über sie vermöge (a. a. D. S. 22 f.) Rur unter biefer Boraussetzung ferner laffen fich bie beiben bisparaten Erscheinungen ber Wärmefortoflanzung burch bie Körper und ber Wärmestrahlung in wissenschaftlichen Lusammenhang bringen, und bie Thatsache, daß die Barme am stärksten in der Richtung senkrecht auf bie Oberfläche ber Körper ausstrahlt, in ber schiefen Richtung bagegen nach bem Gefete bes Sinus schwächer wirb, physikalisch fich ableiten (ebd. S. 26 f.). Die Undulationstheorie für Licht- und Wärmestrahlung stehe physikalisch so fest und ficher, daß sie ein nothwendiges Moment der Physit als einer Wiffenschaft der Dinge bilde; bie Atomistik aber sey ein nothwendiges Moment ber Undulationstheorie, und folglich auch ein nothwendiges Moment einer Biffenichaft ber Dinge (S. 29 f.) Mit berfelben Evidenz ergeben fich Gründe für die Atomistik aus dem wissenschaftlichen Bedürfniß, die magnetischen mit den elektrischen und andern Erscheinungen gesetlich zu verknüpfen (S. 34 ff.). Und ebenso gestatte bie Atomistik alle mit der Grundconstitution der vonderablen Körver in Beziehung stehenden Gigenschaften, ihre verschiedene Dichtigkeit, Särte, Clasticität, Blätterburchgänge, Ausbehnung burch bie Wärme, Arnstall=

form, Aggregatzustände, chemische Proportionen, Jomerie 2., unter einfachen flaren Gesichtspunkten zu verknüpfen und benfelben Principien des Gleichgewichts und der Bewegung unterzuordnen, auf welche sich überhaupt die physitalische Methode stütt, - was die entgegengesette sf. g. bynamische, b. h. die burchgängige Continuität ber Materie behauptenbel Ansicht nicht vermöge, sondern im Gegentheil eine eigentliche Erflärung jener Eigenschaften schuldig bleibe (S. 44 f. 51 ff.). Aber auch schon die allbekannte Thatsache, bak ein Draht ober Faben bei fortgebenbem Rug fich immer mehr behnt und endlich reifit, fordere die Annahme atomistischer Discretion. Denn die entgegengesetze bynamische Ansicht, welche den Draht von Anfang an als continuirlich und die Wirkung des Zugs nur als auf die Dichtigkeit gebend betrachte, könne selbst bei einem unendlich verstärkten Zug nur eine unendliche Dichtigkeitsverminderung erwarten. Der Eintritt ber Discontinuität bes Drahts wiberspreche ibrer Boraussehung biametral, während er nach ber atomistischen Ansicht sich von selber erkläre, indem danach nur ein von Anfana an vorhandener, aber unwahrnehmbarer Abstand der Atome durch fortgehende Zunahme (mittelft ber Zugkraft) fich so weit vergrößert. bis er an einer Stelle zuerst sichtbar wird, was mit einem Unmerklichwerden der von der Distanz der Atome abhängigen Anziehungsträfte zusammenhänge. Sbenfo vermöge die dynamische Anficht, nach der es keine Anordnung der Theilchen und keine verschiedene Dichtigkeit nach verschiedenen Richtungen in einem Körper gebe, nicht zu erklären, wie es möglich sen, daß man einen Körper nicht bloß zerreißen, sonbern auch zerbrücken kann. Denn nach der bynamischen Boraussehung der Continuität des Stoffes laffe sich auch bei dem stärkften Drucke nur eine fortgebende Berdichtung der Maffe (wie bort Berdünnung) erwarten. Nach ber atomistischen erkläre sich bagegen leicht, wie das von der Anordnung der Theilchen abhängige Gefüge burch ben Druck zerftort werben, die Dichtigkeit selber nach ber Richtung bes Drucks machsen, nach ber barauf senkrechten bas gegen bis zum Verschwinden abnehmen könne (S. 61 ff.).

Die Chemie, von welcher die atomistische Hypothese in neuerer Zeit ausgegangen, fügt zu diesen physikalischen Gründen für diesselbe noch specifisch chemische hinzu. "Schwesel und Quecksilber geben, nach bestimmten Verhältnissen sich vereinigend, eine Verdindung (den Zinnober), deren Gewicht der Summe der Gewichte der zu

ihrer Darstellung verwendeten Substanzen gleich ift. Auf welche Art auch eine Zerlegung dieser Berbindung versucht wird, so erhält man aus berfelben immer wieber Quedfilber und Schwefel, und zwar genau die Gewichte dieser beiden Körper, welche zur Darftellung jener Berbindung bienten. Diese Unwandelbarteit ber Bestandtbeile nach Qualität und Quantität findet offenbar ihren einfachsten Ausbrud in der Annahme, im Zinnober sey noch bas Quecksilber als foldes und ber Schwefel als folder enthalten; ber Binnober fen nicht nur ein Körper, welcher unter gewissen Bedingungen aus Quedfilber und Schwefel fich bilben laffe, sondern biefe Bestand. theile stecken mit allen ihren wesentlichen Gigenschaften in ihm. Nehmen wir aber dieses an, so muffen wir auch in bem Linnober ben Schwefel und das Queckfilber noch als räumlich unterschieben, als nebeneinander befindlich anerkennen; und es folgt dann, baß eine in Gebanken hinlänglich weit fortgesette Theilung eines Stucks Zinnober zulett Theilchen Zinnober ergeben muß, deren nochmalige Theilung die darin anzunehmenden Bestandtheile von Schwefel und Quedfilber von einander trennen ober wenigstens als Resultat nicht mehr unveränderten Zinnober ergeben würde. Gin Theilchen eines Körpers, das nicht mehr als theilbar gedacht werden kann, ohne daß ungleichartige Theilungsstücke entstehen, nennt man ein Atom, und die Atomistik im demischen Sinne des Worts ift die Annahme von Theilden, die ohne Aenderung der Zusammensetzung und der demischen Gigenschaften überhaupt nicht mehr theilbar sind." biefer Annahme nöthigt uns aber ferner auch "ber Umstand, baß es Stoffe giebt, welche burch bas Zusammentreten berfelben chemischen Elemente nach benselben Gewichtsverhältnissen und unter bem Ginfluß berfelben chemischen Agentien boch ganz verschiebene Körper als Zersetungsproducte auftreten lassen. Die Eriftenz und das Berhalten biefer f. g. isomerischen Körper läßt sich nicht begreifen noch erklären, wenn man nicht in ihnen wieberum gewisse Bestandtheile annimmt, die nicht erst bei der Zerlegung wiederum neu ents stehen, sondern schon vor der Zerlegung mit ihren eigenthümlichen Gigenschaften barin enthalten find, und bie man baber präexistirende nennen tann. Mit der Annahme präeristirender Bestandtheile, die man sich nur in der Art denken kann, daß man ihnen auch besondere Raumerfüllung in der Verbindung beilegt, kommt man wiederum barauf, daß die in Gebanken fortgesetzte Theilung einer solchen

Berbindung zulett eine Gränze finden muffe, über die hinaus fie nicht fortgesett werben fann, ohne baf bie präeristirenden Bestandtheile selbst getrennt oder überhaupt ungleichartige Theilungsproducte erhalten werben." - - "Müffen wir aber sonach für Körper, bie als zusammengesette erkannt sind, Atome in ber bargelegten Bebeutung des Worts annehmen, so muß diese Annahme auch auf die für jett noch unzerlegbaren Körper ausgebehnt werden. Die letzteren find in keiner Beise so verschieden von den nachweisbar zufammengesetten, bag wir für sie nicht annehmen sollten, was für biefe als bas Wahrscheinlichste sich ergiebt." (Graham - Otto's ausführl. Lehrbuch ber Chemie 2c. I. S. 676 ff. Bergl. J. J. Scherer, Lehrbuch ber Chemie 2c. Wien, 1861, Thl. I. S. 31 f.). Nach L. Mener, der neuerdings die modernen Theorien der Chemie ausammengeftellt und beleuchtet hat, "würde in der Chemie sofort jede Röglichkeit einer Theorie, ja aller concreten Borstellung aufhören, wollte man die Atomistik fallen lassen" (Die modernen Theorien der Chemie 2c. Breslau 1864. S. 16 f.).

Es liegt nicht in unfrer Aufgabe, die naturwissenschaftlichen Gründe für die atomistische Ansicht in extenso zu wiederholen, noch bie scharffinnigen, schlagenden Bemerkungen anzuführen, mit benen Rechner (a. a. D.) die Einwände und die entgegenstehenden Ansichten (namentlich Hegel's und feiner Anhänger, aber auch Berbart's Monadenlehre) als unhaltbar zurudweift. Wir conftatiren baber nur die Thatsache, daß bisher noch von keinem der vielen Gegner der Atomistit die Grunde für die physikalische und demische Berechtigung, ja Rothwendigkeit der Atomenlehre widerlegt worden sind. Wir nehmen bemgemäß (mit Pouillet) an: "Alle Data ber Erfahrung führen zu dem Schluffe, daß fich die Materie nicht ins Unendliche theilen läßt, daß es vielmehr einen gewissen Grad ber Rleinheit ber Theilden giebt, bei welchem sie sich burchaus nicht weiter theilen laffen, obaleich biefe Theilchen noch eine endliche Größe haben, die aber weit geringer ift als die berjenigen Größen, welche wir noch mahrnehmen können" (a. a. D. I, 4). Diese allgemeine Behauptung specificirt Fechner in den Resultaten seiner Erörterung, indem er lettere in folgende Sate zusammenfaßt: "Die wägbare Materie ift räumlich in discrete Theile getheilt zu benken, wozwischen eine unwägbare Substanz (ber Aether) sich findet, über beren Natur und Berbaltniß zur wägbaren Materie zwar noch nach vieler Sinficht

Unsicherheit besteht, die aber jedenfalls nicht minder, als jene, räumlich zu localifiren und in discrete Theile getheilt zu denken ift, moswischen entweder ein absoluter leerer Raum besteht oder nur ein Etwas ist, was - - keinen Einfluß mehr auf die physischen Erscheinungen hat, also auch nicht vom Physiter berücksichtigt werden tann, ober nur in einer ähnlichen Weise ben Raum erfüllt als man von der Gravitation freilich auch sagen kann, sie erfülle und durchbringe mit ihrer Wirksamkeit ben Raum, bessenungeachtet aber boch genöthigt ist, sie noch an besondre discrete Centra anzuknüpfen, von benen aus sie als wirkend angesehen werden muß. Sämmtliche kleinsten Theile (Atome), sowohl bie bem Bägbaren als Unmägbaren angehören, steben wie die Beltförper, an benen man überhaupt viele ihrer Verhältnisse erläutern kann, durch Kräfte mit einander in Beziehung, und gehorchen benselben allgemeinften Gefegen bes Gleichgewichts und ber Bewegung, bie in jeber eracten Mechanik für große und kleine, wägbare und unwägbare Maffen als in Eins geltenb aufgestellt werben. Die letten Atome sind entweder an sich unzerstörbar oder es sind weniastens im Bereich ber Physit und Chemie keine Mittel gegeben, fie ju zerstören, und liegen keine Gründe por, eine je eintretende Zerstörung ober Verflüchtigung derfelben anzunehmen. Bon diesen letten Atomen vereinigen sich im Gebiete bes Wägbaren mehr ober weniger zu kleinen Gruppen (f. g. Molecülen ober zusammengesetten Atomen), die weiter von einander entfernt find, als die Atome in jeder Gruppe für fich; eine Stufenleiter, die fich noch bober bauen kann, so baß kleinere Gruppen sich abermals zu größeren vereinigen. (Diejenigen Gruppen, in welche ein Körper zunächst zerfällbar, nennt man wohl feine integriren ben Partikeln). Diese zusammengesetten Atome, Molecüle, können allerdings bisaggregirt werden und ihre Bestand-Atome sich in neuen Verbindungen zusammenstellen. In umgekehrter Richtung verfolgt, kann man fagen, die Körper gliebern und untergliedern sich im Allgemeinen in größere und kleinere Grupven von Theilchen, herab bis zu letzten Atomen, von denen wohl iene, aber nicht diese zerftörbar find. — Vom Abstande der letten Atome ift nur so viel gewiß, daß er sehr groß im Berhältniß zu ben Dimensionen der betreffenden Atome ist. Bon den absoluten Dimensionen der Atome, ja ob die letten Atome angebbare Dimenfionen haben, ift nichts bekannt. Den Moleculen ober zusammengefesten Atomen kann eine bestimmte Gestalt als Umriß der von ihnen besaßten Gruppe beigelegt werden; von der Gestalt der letzen Atome ist nichts bekannt.\*) Die Kräfte der Atome sind theils anziehender, theils abstoßender Natur; wenigstens ist es dis jetzt noch nicht geglückt, sie auf bloß anziehende zuwickzusühren. Sie wirken nach Functionen der Distanz der Theilchen. Das genaue Gesetz der Kräfte ist nicht bekannt" (a. a. D., S. 93 f.). Kurz "die Physikssetzt bloß dieselbe Discretion, die wir factisch zwischen den Weltkörpern im Großen sehen, in die Weltkörper hinein in's Kleine sort, undestimmbar, wie sie sich in letzter Instanz gestaltet: denn das kann Physiks und Chemie nicht entscheiden; hier appellirt sie an die Philosophie" (Ueder die Atomistik, in Fichte's Zeitschr. f. Philos. 1854, Bb. XXV, S. 28 fs.).\*\*)

Die unwägbare Substanz ober ber s. g. Aether unterscheibet sich von der wägbaren Materie (nach A. Mousson) dadurch, daß er 1) "gewichtslos ist, d. h. durch seine Gegenwart oder Abwesenzheit die Schwere eines Körpers auf keine irgend merkbare Weise ändert; daß er 2) unsperrbar erscheint, d. h. sich nicht, wie selbst die dünnsten und leichtesten Gase, vollständig abschließen läßt, sondern mehr oder weniger leicht selbst die homogensten und dichtesten Körper, wie Glas und Metall, durchdringt, und daß er 3) für den Bereich unser Versuche wenigstens insofern als unbegränzt zu betrachten ist, als man dei keinem Körper noch eine Gränze der Aether-Ersüllung oder Entleerung erreicht hat, wiewohl die zu einer bestimmten materiellen Veränderung erforderliche Menge von Aether

<sup>\*)</sup> Die Chemie indes neigt sich zu der Annahme, daß die Atome von gleicher Gestalt seven, mabrend die Physik die entgegengesetze Annahme zu begunftigen scheint. Berzelius wenigstens erklärt sich entschieden sur die hie hypothese einer gleichen sphärischen Gestalt aller Atome, und sucht dieselbe aus bestimmten Thatsachen wahrscheinlich zu machen. S. Lehrb. d. Chemie, übers. v. Wöhler. 3. Aust. 1833. I, 5 s. V, 28 f. 38.

<sup>\*\*)</sup> Anmerkungsweise fügt Fechner hinzu: "Im Allgemeinen herrscht jeht unter ben Physitern die Annahme vor, daß die wägbaren Atome sich gegenseitig anziehen, die Aetheratome sich abstoßen, zwischen wägbaren Atomen und Aetheratomen aber Anziehung stattsindet. Jedes wägbare Atom oder Molecul halt man von einer verdichteten Aetheratmosphäre umgeben, und die zwischen den Aethersphären kattsindende Abstoßung mit der Anziehung der wägbaren Kerne unter einander in Constict tretend" (a. a. O. S. 95).

als etwas Begränztes und Bestimmbares erscheint" (A. Mousson a. a. D., Abthl. II, Heft 1, S. 3 f.).

Hope, ber die Atome ebenfalls als die "unwandelbar festen Bunkte für ben Aufbau ber Erscheinungen" anerkennt, fügt nur die beschränkende Bemerkung binzu: "Unsere Kenntniß der Erscheinungen ift nicht so umfassend, daß wir wagen dürften, die Unveränderlichkeit als eine burchaus allgemeine Sigenschaft aller Naturelemente auszusprechen. Es ist wohl möglich, daß in Gebieten, in benen wir noch am Anfange der Untersuchung stehen, Andeutungen einer fortschreitenben inneren Entwickelung ber Atome sich ergeben. wie die bisheriae Erfahrung eine Nothwendiakeit dieser Annahme nicht fühlbar gemacht hat, so läßt sich auch im Allgemeinen leicht übersehen, daß wenigstens in beschränkter Ausdehnung die Unveränderlichkeit ber Elemente immer ihre Geltung wird behaupten müffen. Denn ein Bau ber Natur, in welchem die Gattungen ber Geschöpfe ftets dieselben Gestalten und dieselbe Glieberung ihrer gegenseitigen Berhältnisse, ber Lauf ber Greignisse im Großen stets dieselben Umriffe forterhalten foll, ist nicht benkbar, wenn die Elemente felbst, aus benen diese Mannichfaltigkeit sich stets von Neuem erzeugen soll, auch ihrerseits einer beständigen Beränderung unterliegen" (Mitro= fosmus 2c. Leipzig, 1856. I, 33. 43).

Sonach aber sind naturwissenschaftlich drei Begriffe wohl zu unterscheiden (die aber, wie wir so eben gesehen haben, von den Natursorschern nicht immer streng auseinandergehalten werden):

1) die Materie, d. h. die dem Tastsinne durch den Trägsheitswiderstand sich bemerklich machende, handgreisliche Masse oder die unsern verschiedenen Sinnen zugängliche Körperlichkeit als allsgemeine Unterlage der gegebenen Naturerscheinungen;

2) die Molecüle als die mannichfaltigen, schon nicht mehr ober doch nur künstlich noch wahrnehmbaren, aber selbst noch zussammengesetzten Theilchen, aus denen die verschiedenen Körper und zwar zunächst die "Massentheilchen" ober "Partikeln" derselben mechanisch und chemisch verschiedentlich zusammengesügt sind; und

3) die Atome als die schlechthn unwahrnehmbaren letzen, kleinsten, einfachen (mechanisch ober chemisch unlösdaren) Theilchen, die, in wägbare und unwägbare (Körper- und Aether-Atome) unterschieden, zu Molecülen sich vereinigen und somit in letzer Instanz aller gegebenen Masse, aller Körperlichkeit substanziell zu Grunde liegen.

Den Unterschied zwischen Atom und Molecul bestimmt Rechner (a. a. D. S. 54) babin, baß unter Moleculen, gegenüber ben einfachen Atomen, "Atomcombinationen — Atomaruvven — Atoms fosteme, wie sie als nähere Elemente in die Rusammensetzung der Körper eingehen," zu verstehen sepen. Die Chemie brückt biesen Unterschied bestimmter so aus: "Wir bezeichnen mit Atom die kleinste untheilbare Menge (Quantität) von Materie, die wir nur in Berbinbung mit andern Stofftheilden annehmen: wir nennen Molecul bie geringste Menge von Substang, welche in freiem Ruftanb (ifolirt) eristiren konn." Ein Molecul enthält mithin minbestens zwei Atome, und "die Molecule der einfachen Körper unterscheiben fich von benen der zusammengesetten baburch, daß fie aus einer Aneinanderlagerung gleichartiger Atome bestehen, mährend bei zusammengesetzten Körpern ungleichartige Atome zu einem Wolecül Die Molecule also existiren frei und werden bei pereiniat find. demischen Metamorphosen verändert, die Atome existiren nie im freien Rustand und find durch demische Einwirkung nicht veränderlich, nicht theilbar" (A. Rekulé: Lehrb. ber organischen Chemie, Erlangen 1858. S. 97). Mit andern Worten: Die neuere Chemie ist zu ber Ansicht gekommen: daß "einzelne Atome in isolirtem Buftande unmöglich find", daß also die Atome nur in Bereinigung (von wenigstens zweien) eristiren können (Rekulé, ebd. S. 160. L. Meper a. a. D. S. 22 f. 25).

Man kann diese drei Begriffe unter dem allgemeinen Ausdruck des Stoffes befassen. Nur darf man dann nicht behaupten, daß der Stoff das Handgreisliche, dem Tastsinne Bemerkdare sey. Diese Desinition ist vielmehr auch physikalisch nur auf die Materie im odigen Sinne anwenddar. Das, woraus die Materie besteht, das Substrat dieses Substrats der Dinge, das im physikalischen Sinne wahrhaft Seyende, sind die schlechthin unwahrnehmbaren Atome. Das Palpable in der Natur besteht mithin aus Unpalpablem oder ist vielmehr an sich ein Unpalpables, das Wahrnehmbare an sich ein Unwahrnehmbares, das Erscheinende an sich ein Nichterscheinendes, das Sinnliche an sich ein Uns oder Uebersinnliches, das Theilbare an sich ein Untbeilbares.

Man sieht, die Begriffe "Materie und Atom" sind sich gerade entgegengesett: der eine ist immer die Negation des andern; im Begriffe des Atoms scheint sich der der Materie auszuheben. Was ist es benn nun, das die Naturwissenschaften berechtigt, die Atome für materiell zu halten? oder was ist das Eine, Gleiche, Allgemeine, das jene Gegensähe verbindet und unter sich befaßt, so daß sie mit dem gemeinsamen Ausdruck des Stoffs bezeichnet werden dürsen? Und wie ist es möglich (benkbar), daß aus dem Untheilbaren das Theilbare, aus dem Unwahrnehmbaren das Wahrnehmbare entstehe und bestehe? — Die Beantwortung dieser Fragen sührt uns auf den naturwissenschaftlichen Begriff der Krast und deren Verhältniß zum Stoffe. Denn es wird sich zeigen, daß es nur die s. g. Kräste sind, — deren Begriff daher auch Fechner bereits bei der Definition der Materie als Hülfsbegriff einführt, — welche, der Materie und den Atomen wie den Molecülen gemeinsam, das Allgemeine ihres Begriffs ausmachen und durch welche die Atome zur Materie werden.

## II. Rraft, Stoff und Gefes.

Der Physiker legt — wie wir so eben gehört haben — ben Atomen "Kräfte theils anziehender, theils abstoßender Natur" bei. also die Kraft der Attraction und Repulsion (Resistenz). Diese beiden Aräfte werden baher als die Grundfräfte der Materie zu betrachten sepn. Aber mas ist physikalisch unter dem Ausbruck "Kraft" überbaupt zu verstehen? Ist sie etwas vom Stoffe Berschiedenes ober fällt sie mit ihm begrifflich in Gins zusammen? Und wenn beibe zu unterscheiben sind, in welchem Verhältniß stehen sie zu einander? - Die meisten Naturforscher lassen sich auf die Beantwortung dieser Fragen wiederum gar nicht ein; sie nehmen den Begriff ber Kraft für einen ebenso unmittelbar gegebenen wie den der Materie, und menben beibe an je nach bem momentanen Bedürfnif. klären implicite ober ausbrudlich, daß sie nicht anzugeben wiffen, was die Kraft sen und wie sie sich vom Stoffe unterscheibe. So bemerkt Du Bois-Reymond: "Die Kraft ift nichts als eine verstedte Ausgeburt des unwiderstehlichen Sanges zur Bersonification, der uns eingeprägt ift, gleichsam als ein rhetorischer Kunftgriff unsers Gehirns, bas zur tropischen Wendung greift, weil ihm zum reinen Ausbruck die Klarheit der Borftellung fehlt. In den Begriffen von Kraft und Materie sehen wir wiederkehren denselben Dualismus, ber sich in ben Vorstellungen von Gott und Welt, von Seele und Leib bervordrängt. Es ift, nur verfeinert, immer noch daffelbe Beburfnife, welches einst die Menschen trieb, Busch und Quelle, Fels, Luft und Meer mit Geschöpfen ihrer Einbildungsfraft zu bevölkern. Bas ift gewonnen, wenn man sagt, es sey die gegenseitige Ansiehungstraft, wodurch zwei Stofftheilchen fich einander nähern? Richt ber Schatten einer Ginsicht in bas Wesen des Borgangs" (Untersuchungen üb. thierische Elektricität. Berlin 1848. Th. I. S. XL). Das klingt sehr vornehm und geistreich, ift aber im Grunde nur ein verunglückter Versuch, die unbequeme Frage, um die es sich hanbelt, bei Seite zu schieben. Denn wie jenem Dualismus, bem Gegensate von Kraft und Stoff, Diesem "Geschöpfe unfrer Einbildungstraft", zu entgeben fen, mas an die Stelle beffelben zu seten fen, ja in welchem Sinne die Kraft eine "Bersonification" des Stoffes genannt werden könne, wird uns mit keiner Sulbe gesagt. "zwei Stofftheilchen sich einander nähern", so bewegen fie sich eben Sollen wir bei diesem einfachen Borgange steben bleiben, bamit. jo muffen wir boch, um ihn klar zu faffen, die Stofftheilchen felbft von ihrer Bewegung unterscheiben. Jene und biese find boch nicht ichlechthin Ginerlei: benn die Stofftheilchen bleiben biefelben. während die Bewegung sich andert und endlich aufhört. Der Dualismus ift unabweisbar wieder ba. Dann aber fragt es sich auch nothwendig, was ift Bewegung und in welchem Verhältniß fteht fie ju ben Stofftheilchen? Denn es giebt verschiebene Bewegungen, und wenn wir biefe verschiebenen Erscheinungen mit demfelben Ginen Worte bezeichnen, so fest bieß voraus, daß wir auch ein Selbiges, Gines, Gleiches in ihnen annehmen. Allein jene Frage weiß die Raturwiffenschaft ebenso wenig zu beantworten, als bie Frage nach ber Kraft und ihrer Beziehung zum Stoff. Wohl aber sieht fie sich genothiat, für die Berschiebenheit ber Bewegungen, für das Aufhören ber einen und das Anfangen ber andern einen Grund ober eine Urfache vorauszuseten. Denn die Bewegung als folche, rein für sich genommen, kann weder aufhören noch anfangen: sie geht nothwendig in derselben Richtung und Geschwindigkeit in's Unendliche fort, und wollte man auch annehmen, daß sie nichtsbestoweniger anaefangen habe, so wäre eben ihr Anfang als das von ihr selbst Unterschiedene, von dem sie ausgeht, der Grund ihrer selbst wie ihrer Richtung und Geschwindigkeit. Db man diesen Grund mit bem Namen der Kraft bezeichnen und ihn in den Stoff, der bewegt wird. verlegen, oder von letterem noch unterscheiben wolle, bleibt weiterer Ueberlegung vorbehalten. Aber ganzlich beseitigen läßt er sich nun einmal nicht.

Aus biefen unbestreitbaren Saten ergiebt sich jugleich, inwieweit E. Brüde Recht hat, wenn er bemerkt: "Wir kennen aus ber finnlichen Erfahrung teine andern reellen Urfachen ber Bewegung, als wieber andere Bewegungen, und so fort, bis die Glieber ber Rette unfern Bliden entschwinden. Aber wir helfen unfrer Rathlofigkeit baburch ab, baß wir gebachte Ursachen hinstellen, bie wir Kräfte nennen, und mit benen wir — und zwar, wie bie Erfahrung lehrt, mit gutem Erfolg — schalten, als ob fie die reellen Urfachen ber Bewegung wären: fie existiren thatsächlich in unfrer Gebankenwelt und haben dort ihre volle Berechtigung; ob sie auch existiren würben, wenn es nie ein benkenbes Wefen gegeben hatte, bas ift eine Frage, die der Mensch nicht entscheiden tann, weil es eben außerhalb seiner Gebankenwelt keine Erkenntnik für ihn giebt. Alle Naturforschung läuft barauf hinaus, bas unmittelbar finnlich Wahrnehmbare zu erfassen, sich Dasjenige, welches ber sinnlichen Wahrnehmung burch seine räumlichen und zeitlichen Dimensionen entzogen ist, burch Instrumente, burch Versuche und durch Induction aufzuschließen, und endlich unter sammtlichen Erscheinungen einen Rusammenhang herzustellen, ber mit unfern Dentgefegen in Gintlang ist" (lleber Gravitation und Erhaltung ber Kraft. Aus b. Junihefte der Sitzungsberichte der mathem.-naturwiss. Klasse der kaiserl. Akademie der Wiss. bes. abgebruckt. Wien 1857, S. 5 f.). hiergegen muffen wir einwenden: nicht unfre "Rathlofigkeit", sonbern biefe Den faefete nöthigen uns, ju ben Bewegungen Rrafte als beren Urfache nicht bloß "bingugubenken", sondern als reell porhanden an junehmen. Außerbem ift die Urfache einer Bewegung nicht immer wieder bloß eine Bewegung. Der rubende Gegenstand, ber meiner Hand Wiberstand leistet, ruft eine Taftempfindung hervor und diese ist und involvirt zunächst ohne Aweifel eine Bewegung, eine Rusammenbrückung (Annäherung) ber empfinbenden Nervenfasern und ihrer Theilchen; aber die Ursache dieser Bewegung, die Widerstandstraft des Gegenstandes, ift nicht selbst wieder eine (räumliche) Bewegung, sondern es ist Bewegung nur insofern mit im Spiele als die Wirkung burch die Bewegung meiner Sand bedingt ift. Jedenfalls tann auch nach Brude's Anfichtsweise die Naturwissenschaft des Hülfsbeariss der Kraft nicht entrathen, und hat daher die Verpflichtung, eine Definition von Kraft, resp. von Ursache, von Bewegung zu geben.

Selmholt erklärt einfacher und fachgemäßer: "Die Wiffenicaft betrachtet die Gegenstände ber Aukenwelt nach zweierlei Abftractionen: einmal ihrem blogen Dafenn nach, abgesehen von ihren Wirkungen auf andere Gegenstände ober auf unfre Sinnesorgane: als folde bezeichnet fie biefelben als Materie. Das Dafenn ber Materie ist uns also ein rubiges, wirkungsloses; wir unterscheiben an ihr die räumliche Vertheilung und die Quantität (Maffe), welche als ewig unveränderlich gesett wird. Qualitative Unterschiede burfen wir der Materie an sich nicht zuschreiben; benn wenn wir von verschiedenartigen Materien sprechen, so setzen wir ihre Verschiedenheit immer nur in die Verschiedenheit ihrer Wirkungen, d. h. in ihre Kräfte. Die Materie an sich kann beshalb auch keine andere Beränderung eingehen als eine räumliche, b. h. Bewegung. Die Gegenstände der Natur find aber nicht wirkungsloß, ja wir kommen überhaupt zu ihrer Kenntniß nur durch die Wirkungen, welche von ibnen aus auf unfre Sinnesorgane erfolgen, indem wir aus biefen Wirkungen auf ein Wirkendes schließen. Wenn wir also den Beariff der Materie in der Wirklichkeit anwenden wollen, so dürfen wir bieß nur, indem wir durch eine zweite Abstraction derselben wiederum bas bingufügen, wovon wir porber abstrahiren wollten, nämlich bas Bermögen, Wirkungen auszuüben, b. h. indem wir berselben Kräfte Es ift einleuchtend, daß die Beariffe von Materie und Kraft in der Anwendung auf die Natur nie aetrennt werden dürfen. Eine reine Materie wäre für die übrige Natur gleichgültig, weil sie nie eine Beränderung in dieser ober in unsern Sinnen bedingen könnte; eine reine Kraft mare etwas, bas basenn sollte und boch wieber nicht baseyn, weil wir bas Dasevende Materie nennen. Ebenso fehlerhaft ist es, die Materie für etwas Wirkliches, die Kraft für einen blogen Begriff zu erklären, bem nichts Wirkliches entspräche; beides sind vielmehr Abstractionen von dem Wirklichen, in gang gleicher Art gebildet: wir können ja die Materie nur durch ihre Aräfte, nie an sich selbst wahrnehmen. Sat also bie Wissenschaft bie Naturerscheinungen auf lette unveränderliche Urfachen zurückzuführen, so gestaltet sich diese Forberung nunmehr so, daß als lette Ursachen ber Zeit nach unveränderliche Kräfte gefunden werden sollen. Materien mit unveränderlichen Kräften (unvertilgbaren Qualitäten) Ufrici. Gott u. Die Ratur. 2. Huft.

nennen mir demische Elemente. Denken mir uns aber bas Meltall zerlegt in Elemente mit unveränderlichen Qualitäten, fo find die einzigen noch möglichen Aenberungen in einem folchen Spfteme räumliche, b. h. Bewegungen, und die äußern Verhältniffe, burch welche die Wirkungen der Kräfte modificirt werden, können nur noch räumliche fenn, - also die Kräfte nur Bewegungsfräfte, abhängig in ihrer Wirkung nur von ben räumlichen Berhältniffen." [Barum aber, müffen wir fragen, foll es nicht Kräfte geben können, bie als Kräfte veränderlich find ober burch die Wirksamkeit andrer Arafte verändert werden, womit qualitative Beränderungen ber Dinge und nicht bloß Aenberungen ihrer räumlichen Berhältniffe entstehen würden?] "Folglich", schließt Helmholt, "bat die Wiffenschaft die Naturerscheinungen zurückzuführen auf Bewegungen von Materien mit unveränderlichen Bewegungsfräften, welche nur von ben räumlichen Verhältnissen abhängig sind. Bewegung aber ift Aenberung der räumlichen Verhältnisse; Bewegungetraft als ihre Urjache kann also auch immer nur erschlossen werden für das Verhältnik minbestens zweier Körper gegen einander: fie ist also zu befiniren als bas Bestreben zweier Maffen, ihre gegenseitige Lage zu wechseln" (Ueber b. Erhaltung ber Kraft 2c. S. 3 f.).

Mit ihm stimmt im Wesentlichen H. Burmeister überein, wenn er bemerkt: "Was die Lebenskraft sey, wissen wir so wenig, als was die Kraft an sich ist, und begnügen uns daher mit der dürftigen Erklärung, sie sey die Ursache aller Erscheinungen an der Materie. Das einzige positive und drauchdare Resultat dieser Desinition möchte wohl die Unmöglichkeit seyn, Kraft und Materie von einander trennen zu können, was dann zu der Vermuthung derechtigt, erstere sey bloß eine Qualität der Materie, und ihre angenommene Selbständigkeit sey nur Resultat uns rer Art und Weise, die Natur und die Dinge in ihr zu betrachten" (Geschichte der Schöpfung, 3. Ausg. S. 309. Vergl. Geologische Bilder I, 257).

Allein auch burch biese Erklärungen ersahren wir keineswegs, weber was Materie, noch was Kraft ist. Denn "Ursache" ist nur ein andrer Name für Kraft ober Thätigkeit; und ein ruhiges, unsbewegtes und wirkungsloses Dasen können wir uns nur denken, wenn wir bereits wissen, was Bewegung, Wirkung, b. h. Kraft ist, weil im "Unbewegten, Wirkungslosen" nur jene Begriffe negict

werden, d. h. den Inhalt der Borftellung des Unbewegten, Wirkungs losen bilben, ohne ben die Vorstellung völlig leer und damit unmöalich ware. Außerdem ist der Gegensat von "blogem" Daseyn (Materie) und Kraft falic. Auch der Kraft muffen wir ein Dasenn überhaupt beilegen. Nicht also bas Daseyn, bloß als solches, sonbern nur bas "ruhige, wirkungslose" Daseyn nennen wir Materie, im Gegenfat gegen bewegtes, wirkendes Dafenn, b. h. Rraft. Ift aber bieß ber Gegensat, um ben es fich handelt, und ber Sinn jener beiben angeblichen Abstractionen, so fragt es sich, wie Materie und Kraft untrennbar verbunden und im Grunde Eins feyn tonnen? Die Einheit von unbewegtem, wirtungslosem und von bewegtem, wirkendem Daseyn scheint uns ein Widerspruch in fich zu seyn, ber eine Lösung forbert. Nur soviel steht in ber That fest, daß wir, wie Helmholt sagt, zur Kenntniß ber Gegenstände (ber Materie) nur burch ihre Wirtungen auf unfre Sinne gelangen, ober, wie Burmeifter fich ausbrückt, daß ihre Kraft bie Urfache aller Erscheinungen an der Materie, b. h. des Erscheinens ber Materie felbst fen. Für uns also find bie Gegenstände, wenn fie auch an sich ruhig, unthätig scheinen, boch tein wirtungelofes Dafeyn, mithin teine Materie; "ohne Wirkungsfähigkeit ober was daffelbe ift, ohne Kräfte wäre vielmehr ein Körper für alle andern und somit auch für uns, für unfre materiellen Sinnesorgane gar nicht vorhanden", wie A. Mouffon .(a. a. D. I, 7) mit Recht behauptet. Und folglich fragt es fich, ob und welche Grunde wir haben anzunehmen, daß die Gegenstände an sich boch materiell segen. Diese Gründe hat die Naturwissenschaft vor Allem barzulegen (- was aber, soviel wir wissen, noch nirgend geschehen ift -), wenn fie berechtigt fenn will, von Materie im Unterschieb von Rraft zu sprechen. Jebenfalls ift burch die bloße Untrennbarteit von Kraft und Stoff noch teinesweas erwiesen, daß die Kraft an den Stoff gebunden sen; es läßt fich vielmehr mit bemselben Rechte behaupten, daß ber Stoff an die Kraft gebunden sey. von beiden das Ru-Grunde-liegende, Tragende, "Für-sich-bestehende" sen, bleibt durch die Annahme ihrer gegenseitigen Untrennbarkeit völlig unentschieben. Die "angenommene Selbständigkeit" ber Materie und Unselbständigkeit ber Kraft ist mithin eine willkührliche Boraussehung, die sogar unmittelbar fich selber widerlegt, wenn man unter Kraft die "Ursache aller Erscheinungen an der Materie" versteht.

Denn sind alle Erscheinungen an der Materie die Wirkungen der Kraft, so ist offendar die erscheinende Materie selbst nur Wirkung der Kraft, und sosern in jeder Wirkung sich die Ursache kundgiedt, erscheint, so ist die erscheinende Materie eben nur die Erscheinung der Kraft, — die Kraft also das Wesen der Materie, das in ihr zur Erscheinung kommt. Endlich ist es, wenn nicht widersprechend, doch in sich unklar, wenn Helmholt alle Naturerscheinungen auf Bewegungen, d. h. auf "Aenderung räumlicher Verhältnisse" zurückstühren will, die Bewegungskräfte aber wieder von räumlichen Verhältnissen "abhängig" macht. Es ist wenigstens nicht unmittelbar einleuchtend, wie, principiell gefaßt, eine von den räumlichen Verhältnissen "abhängige" Bewegungskraft eine "Aenderung der räumslichen Verhältnisse" bewirken könne.

Nach dem geistreichen Physiter R. Snell beruht bas Berhältnik von Stoff und Kraft ebenfalls auf einer Abstraction. "Sondern wir in Gebanken Alles ab an dem Raumerfüllenden, was sich uns entschieden als die Wirfung von Kräften fundgiebt, die Elasticität und diejenige Abstogung ober Gegenwirkung, welche sich als Wiberftand der f. g. Undurchdringlichkeit äußert, ferner die Kräfte der thätigen Beziehung ber Raumerfüllenden unter einander, welche sich als allgemeine Massenanziehung und als specifische, auf besondrer Qualität beruhende Anziehung äußert, und schließlich die alles Raumerfüllende fortwährend erregenden und durchströmenden Kräfte, welche wir Amponderabilien nennen und welche einen ununterbrochenen Berkehr und Austausch ber Thätigkeiten unterhalten, jo bleibt erfahrungsmäßig nur Eins übrig, was bas reine Gegentheil aller Rraft und Thätigkeit ift, und bieß ift ber Trägheitswiderftanb. Der Physiter hat es nie mit etwas Anderem ju thun, als mit Kräften und Trägheitswiderstand. Gin substanziell Existirendes, an weldem die Kräfte haften follen, tann wohl in der Metaphysik, die er fich zu rechte macht, vortommen, aber nie in feiner Phyfit. Guler fagt mit Recht, daß, wenn man unter Materie etwas ben Kräften Entgegengesettes verstehen wolle, das alleinige Wefen der Materie in bem Trägheitswiderstande bestehe. Für Trägheitswiderstand hat man auch bas völlig gleich bedeutende Wort Maffe. Das Maaß ber Masse ist überall nur ber ungleiche Trägheitswiderstand." — — "Was ist aber der Trägheitswiderstand und worin besteht seine allgemeine Aeußerung? Man frage nur, was erfolgen würde, wenn

ein Raumerfüllendes ohne Trägheitswiderstand wäre. Die Abnsik zeigt, daß alsdann jede noch so kleine Kraft jedem Raumerfüllenden in jeder noch so kleinen Zeit eine unendlich große Geschwindigkeit ertheilen würde. Gine unendlich große Geschwindigkeit eines Raumerfüllenden schließt aber in sich, daß dasselbe zugleich hier und anberswo, daß es hier und zugleich nicht hier ift, daß es überhaupt nicht ist, wenigstens nicht als Erscheinenbes. Daß alle Beränberungen stetig sind, daß sie also in die Erscheinung treten können ober daß es überhaupt eine Welt der äußern Erscheinung giebt, bazu ift die unerlägliche Bedingung der Trägheitswiderstand. Träabeit& widerstand und Kräfte seten sich, wie man sieht, gegenseitig voraus, weil Trägbeitswiderstand sich nur daburch äußert und darin sein Wefen hat, bag er bie Wirkungen ber Kräfte ju endlichen macht und ohne Beziehung auf Kräfte ein undenkbares Nichts ist, und weil die Arafte andrerseits ohne Trägheitswiderstand gar tein Object ihrer Wirkung haben und sich selbst aufheben und verflüchtigen. Träaheitswiderstand und Kräfte sind nur innere Momente des Eriftirenden, weil jedes von ihnen nur ift, insofern es sich auf sein Gegentheil bezieht und ohne diese Beziehung unfaßbar ift. Was man Stoff nennt und worunter doch ein Erscheinendes und Existirendes verstanden wird, ift icon eine innere untrennbare Ginbeit von Kräften und Wiberstandsfraft" (Die Streitfrage bes Materialismus 2c. S. 327). Aus dieser Darstellung der Sache ersehen wir zwar einis aermaken, worauf die allaemein angenommene ...untrennbare Einheit" von Kraft und Stoff beruhe: benn beibe Begriffe seten sich banach gegenseitig voraus. Aber leiber erfahren wir nicht, was ber Stoff und die Kraft selber sind, und badurch wird auch jene Ginficht wieder verbunkelt und unficher. Denn zunächft bleibt es ganz umentschieben, ob bas "Raumerfüllende" und ber "Trägheitswiderstand" Eins und daffelbe, ober ob etwa der lettere nur eine Qualität bes Raumerfüllenden sein soll. Wäre bieß ber Fall, so würde mit dem Raumerfillenden die Materie bereits vorausgesetzt seyn. und es würde sich weiter fragen: was ist das, was den Raum "erfüllt?" Ift es die von Physikern vielfach angenommene Kraft ber Erpansion, ober etwas Rubendes, Wirtungsloses? Wären bagegen Trägheitswiderstand und Raumerfüllung ibentisch, so fragt es sich, wie der bloke Träaheitswiderstand als solcher den Raum erfüllen tonne, da er als Widerftand nur zu den Kräften, nicht aber zum

Raume in irgend einer Beziehung steht? Und sollen endlich etwa bie Rrafte und ber Tranbeitswiberftand guf ammen bas Raumerfüllende seyn, so daß beiben die Raumerfüllung als Qualität zutame, so wurde biefe gemeinsame Qualitat bas Band awischen beiben bilben, und um so wichtiger und unumgänglicher murbe bie Beantwortung der Frage werden, was unter Raumerfüllung zu verstehen Aber auch, mas der Trägheitswiderstand selber sen, wird uns mit keinem Worte gefagt. Denn wenn er für "bas reine Gegentheil aller Rraft und Thatiateit" erklart wird, so mußten wir minbestens wiffen, mas Kraft und Thätigkeit sen, um eine Borstellung pon ihrem Gegentheil zu gewinnen. Und wenn uns die Folgen geichilbert werben, die eintreten würden, wenn ein Raumerfüllendes ohne Trägheitswiderstand ware, so ergiebt sich daraus allerdings bie Nothwendigkeit ber Eriftenz bes lettern, nicht aber, mas er selber ift. Endlich löft fich, bei Lichte besehen, ber Gegensat von Trägheitswiderstand und Kraft, an dem die ganze Deduction hängt, stillschweis gend wieber auf. Denn im Grunde ift ber Tragbeitswiberftand felbft nur eine Rraft. Dafür erklärt ihn Snell felber, wenn er ben "Wiberstand ber f. a. Undurchdringlichkeit" als eine Kraft bezeichnet: benn banach muß er auch ben Wiberstand ber Träabeit für eine Kraft gelten laffen. Und wenn er weiter behauptet, daß letsterer sich äußere und daß sein "Wesen" barin bestehe, die "Wirkungen ber Rräfte zu endlichen zu machen", fo legt er ihm bamit felbft eine Wirtung bei und wo eine Wirtung ift, muffen wir auch eine Ursache, eine Kraft ober Thätigkeit annehmen, und diese kann unmöglich zugleich das Gegentheil aller Kraft und Thätigkeit seyn.

Hoft mit Recht den Ursprung der Kraftvorstellung auf Borgänge in unserm eignen Innern zurück. "Bo wir selbst Handlungen vollziehen, liegt zwischen der Absicht, in welcher wir den vollständigen Grund derselben zu sehen glauben, und der Aussführung noch eine Kluft; erst ein hinzukommender Impuls des Willens, den wir sinnlich zu fühlen meinen, dringt die Handlung zur Wirklichkeit." Diesen Impuls pslegen wir als das erzeugende Princip der Handlung zu deuten, und tragen dieselbe Borstellungsweise auch auf die Wirkungen über, die wir von unbeledten und undeselten Gegenständen der äußern Natur ausgehen sehen. Iwar lassen weise nur dei dieser Uebertragung die Borstellung bewußter Abssichtlichkeit und des Gefühls der Anstrengung fallen, aber die Ans

nahme, bak ein in seinen Grunden pollständig porbereitetes Ereignift n seiner Berwirklichung boch noch eines letten Anstokes, eines ausführenden Ampulses bedürfe, halten wir fest, und sie liegt der so fehr üblichen Definition ber Kraft zu Grunde, nach welcher sie bie Urfache eines Ereignisses seyn soll. "Diese Borftellungsweise bemerkt Love weiter - führt zu zwei Arrthumern, welche die gewöhnlichen Anwendungen des Begriffs der Kraft durchdringen. Zwiiden die Substanz nämlich, von der wir die Wirkungen ausgeben sehen, und diese Wirkungen selbst tritt die Kraft als ein neues Mittelalied ein, über beffen Natur und Art bes Dasenns keine klare Borftellung möglich ift. Wer nicht völlig nach ber Anglogie unfers eignen Lebens die einem Stoffe inhärirende Kraft als einen belebenden Geist fassen will, aus dem alle Wirkungen hervorgehen, könnte nur zu mählen haben, ob er fie selbst wieder als Stoff ober als Gigenschaft, als Rustand ober als Greigniß ansehen möchte: unter irgend eine biefer Kategorieen müßte sie fallen, wenn sie überhaupt benkbar sem foll. Aber bie gewöhnliche Annahme verschmäht jebe berfelben und schreibt der Kraft bennoch eine vom Stoffe noch unterscheidbare, obgleich nicht trennbare Eristenz zu: bem nicht wirkungsfähigen Stoffe soll die Kraft als Fähigkeit der Wirkung inhäriren. - Andrerseits sträubt sie sich boch auch wieder gegen den völligen Mangel an innerem Zusammenhang zwischen beiben, ben fie in ihrer eignen Terminologie ausbrückt. Awar hören wir von Kräften, bie ben Stoffen eingepflanzt find ober ihnen inbariren: bei einiger Besinnung giebt jedoch Jeder zu, daß nicht zufällig irgend eine Kraft irgend einem Stoffe zugetheilt sen, sondern jedem die ihm gehörige. Reber Stoff hat feine Rraft, nicht in bem Sinne eines zufälligen Besites, sondern in dem, daß sie sein ist, weil sie aus seiner Natur mit Nothwendigkeit fließt. Ift aber dieß der Kall, so ist nun die Frage, warum bas, was zur Natur eines Stoffes gehört, in einer so unportheilhaften und unklaren Weise von dem Bestande besselben boch wieder abgetrennt werden soll? Zwei Wege führen aus dieser Berwirrung der Gebanken zu demfelben richtigen Riele. Entweder man fieht bas, was wir Kraft nennen, als etwas von der Natur seines Trägers durchaus Untrennbares an und versucht dann nicht mehr, es unter bem Namen ber Kraft bennoch von ihm zu trennen: ober man fieht es als etwas von ber Natur bes Stoffes Unabbanaiges an und bemüht fich dann nicht weiter, es unter bemfelben

unklaren Namen in eine nähere Beziehung zu bem Wesen seines scheinbaren Trägers zu seten als die ist, in welcher sich zu ihm alle andern mittheilbaren Zuftande oder übertragbaren Bewegungen be-Wie biese beiben Ansichten gegenseitig zusammentreffen, wollen wir sogleich zu erklären versuchen. Sobald alle Bedinaunaen vorhanden find, aus benen nach allgemeinen Naturgefeten ein Ereigniß bervorgeben muß, kann es im Naturlauf weber einen Grund ber Bergögerung seines Eintretens geben, noch bedarf es einer besondern Kraft, um einen Widerstand zu überminden, der sich bem Uebergange in die Wirklichkeit etwa entgegenstellte. Ueberall mo es eines folchen letten Anftofies jur Erzeugung einer Wirtung ju bebürfen scheint, enthielten die früher vorhandenen Umstände in der That nicht ben hinreichenden Grund, aus dem fie als Folge fließen konnte, und diefer lette Anstoft ist nicht bazu bestimmt, als ein complementum possibilitatis das vollständig Vorbereitete nur in Sang zu seben, vielmehr wird erft burch seinen Hinzutritt die Summe ber Bebingungen vollständig, an benen bas Eintreten ber Wirkung Solche Bedingungen nun für die Entstehung eines Ereignisses liegen niemals vollständig in der Natur eines einzigen Dinges, sondern stets in Verhältnissen, in welche mehrere Dinge gegen einan-Eingetreten in eine bestimmte gegenseitige Beziehung ber geratben. -können die verschiebenen Eigenschaften, welche die wesentliche Natur ber Dinge bilben, nicht gleichgültig forteristiren, sondern die allgemeinen Gesete bes Natutlaufs knüpfen an biesen Zusammenhang berfelben die Entstehung eines neuen Auftands ober eines Greignisses. — Die Möalichkeit eines Ereignisses sett also nicht nur die eigenthümlichen Gigenschaften mehrerer zu seiner Berwirklichung beitragenber Substanzen voraus, sondern ebenso nothwendig eine bestimmte Beziehungsweise, in welche diese zu einander treten. Wollen wir baber mit bem Namen Kraft ben vollen und zureichenden Grund für das Eintreten einer Wirtung bezeichnen, so muffen wir weiter hinzufügen, daß eine solche Kraft niemals fertig in irgend einer Substang präformirt liegt, sondern daß fie stets nur einem bestimmten Verhältnisse mehrerer Substanzen, einem Bruchstude bes Raturlaufs inharirt. - - Wie es also keine Krafte giebt, die einer ein= gigen Substang inhariren, so giebt es zweitens noch weniger beren, bie einer folchen beständig inne wohnten und ihrer wesentlichen Natur nach von andern zu unterscheiben wären, welche berselben

Substanz nur bedingungsweise zukämen. Wollen wir vielmehr, jenem Sprachaebrauche folgend, die Kähigkeit zur Erzeugung einer Wirtung, die einer Substanz nur unter Beibülfe gemiffer Umftande zukommt, auf sie allein als ihre Kraft übertragen, so muffen wir bann auch behaupten, daß feine Substanz beständige, sondern jede nur erworbene Kräfte besitt. Je nachbem die Beziehungen wechseln, in benen sie zu der übrigen Welt steht, machsen ihr nach allgemeinen Gefeten Fähigkeiten bald ju diefer bald ju jener Leiftung ju; beständig erwirdt fie Kräfte und büft beren andre ein: niemals aber bleibt ihr neben biesen veränderlichen Vermögen eine Summe ihr absolut angehöriger Kräfte übrig, die auch in Augenblicken, wo fie nicht wirkten, bennoch eriftirten." - Sonach aber ergiebt fich, baß in der That "die Kraft als untrennbar und zugleich als trennbar von ihrem Träger, beibes freilich in verschiedener Bedeutung angesehen werben kann. Das nämlich, wodurch irgend ein Stoff zu einer Wirtung beiträgt, ift niemals ein von ihm noch unterscheibbares ihm inharirendes Princip, sondern er ist es selbst, mit seiner beständigen Natur unmittelbar; soll baher Kraft nur der Grund Dieses Beitrags fenn, so ift fie untrennbar von ihrem Trager und ibentisch mit ihm. Aber bieser Beitrag reicht nie zur Wirkung bin, sondern muß erwarten, daß ergänzende Bedingungen hinzutreten. Soll baber Rraft die vollständige Bedingung einer Wirtung bezeichnen, so hängt fie mit ihrem Träger durchaus nicht inniger zusammen, als jeder andere Rustand ober jede Bewegung, in die berselbe gerathen kann, ohne sie seiner Natur nach zu verlangen" (Allgemeine Bhysiologie des körperlichen Lebens, Leipzig, 1851, S. 85 ff. Bal. Mitrotosmus 2c. I, 40 f.).

So richtig dieß Alles seyn mag und so vortresslich dadurch die Unhaltbarkeit der gewöhnlichen naturwissenschaftlichen Vorstellung von Kraft und Stoff dargethan ist, so sürchten wir doch, daß wir aus der "Berwirrung der Gedanken" noch keineswegs herausgekommen sind. Denn jene "Bedingungen" — von deren Begriff die ganze Erörterung ausgeht — sind, dei Lichte besehen, doch nur debingte Kräfte und können nicht wohl anders gedacht werden, wenn das Ereigniß als "aus ihnen hervorgehend" oder als ihre "Wirstung" gesaßt wird. Sie werden im Folgenden als die "Eigenschaften" bezeichnet, "welche die wesentliche Natur der Dinge dilden." Aber damit ist nur der alte Sah wieder ausgestellt, die Kraft sey

eine Gigenschaft ber Dinge (bes Stoffes); und ba uns nicht gefagt wird, mas unter Eigenschaft zu verstehen sen und in welchem Berhältniß die Eigenschaften zur "wesentlichen Natur der Dinge", zur "Substanz" steben, so bleibt jener Sat so unklar und migverständlich wie bisher. Allerdings sollen es im Grunde nicht die Sigenschaften ber Dinge (die Gesammtheit der Bedingungen), sondern "die allgemeinen Gefete bes Raturlaufs" feyn, welche "an bie bestimmte gegenseitige Beziehung ber verschiebenen Gigenschaften (an bas Rusammentreffen aller Bedingungen) die Entstehung eines neuen Ruftandes ober eines Ereignisses knüpfen." Aber ist bieß "Anüpfen" eine Thätigkeit — und so scheint es doch — so werden implicite die Gesetze für die (lette) Ursache der Naturereignisse und bamit für eine Rraft erklärt, von ber es fich bann nothwendig wieber fragt, in welchem Berhältniß fie zu ben Substanzen stehe und mas ihr Wesen und Begriff sey. Nehmen wir auch bereitwillig an, baß die Kraft als "ber volle und zureichende Grund für das Eintreten einer Wirtung" ober als "die vollständige Bedingung" berfelben stets nur "einem bestimmten Verhältniffe mehrerer Substanzen, einem Bruchftude bes Naturlaufs inhärire", — es hilft uns nichts. Denn wir können boch wiederum nicht die Frage umgehen: ist die Kraft etwas von biesem "Berhältnisse", biesem "Bruchstücke" Berschiebenes? ober ist sie schlechthin Eins mit ihm? Im ersten Falle tritt ber alte Uebelstand ein, daß "zwischen das Verhältniß, von dem wir die Wirkungen ausgeben seben, und die Wirkungen selbst die Kraft als ein Mittelglied sich einschiebt, über bessen Ratur und Art bes Daseyns keine klare Vorstellung möglich ift." Im zweiten Falle erhalten wir nur einen neuen Namen für die alte Sache: was bisher Kraft hieß, nennen wir nun Berhältniß der Substanzen oder Bruchstück bes Naturlaufs. Aber damit ift offenbar die Frage, um bie es sich handelt, weder beantwortet noch abgeschnitten. Wir müssen boch wieder fragen: wie verhält sich bas Bruchstück bes Naturlaufs oder das Verhältniß der Substanzen als die vollständige Bedingung ber Wirkung (als die Kraft) zu den einzelnen Substanzen, zwischen benen es besteht? Ift es Eins mit ihnen? Inhärirt es ihnen, so baß es mit ihnen entsteht und besteht? Ober ist es verschieden, abtrennbar von ihnen, so daß es erst entsteht, wenn sie in das Berhältnik (burch eine andre Kraft) versetzt werden? Wir müssen weiter fragen: wie kann ein Berhältniß von Substanzen eine Wirtung

bervorbringen, ohne bag bie Substanzen felber babei thatia find? Mt "Berhältniß" nicht im Grunde bloß ein andrer Name für ein gegenseitiges Sich beftimmen, für ein Ausammen - ober Aufeinanderwirken ber Substanzen, das natürlich nur eintreten kann, menn die Subftanzen zusammentreffen? Und wird bamit ben Subflanzen nicht boch eine Kraft beigelegt, die ihnen nicht erst "zuwächst" ober mitgetheilt wird, sondern an fich zukommt? Denn gesetzt auch, daß sie ihnen erft zuwüchse, so kann sie doch nicht aus Nichts entfleben, sondern muß ihnen irgen bwoher zuwachsen. Dasjettige, von bem sie ihnen zuwächst, muß sie boch in irgend einer Form "besitzen"; ober es müßte angenommen werden, daß die Kraft selbftändig bestehe und unter gewissen Bedingungen sich selber den Subftanzen mittheile. Letteres widerspricht ber naturwissenschaftlichen Grundanschauung, die Lote nicht bestreitet, nach der keine Kraft ohne Stoff besteht. Entweder also "erwirdt" die einzelne Substanz ibre Rraft von ben andern, mit benen sie in Beziehung tritt, ober es muß ein Drittes geben, von dem die Kraft den Substanzen zuwächft. In beiden Fällen ift implicite gesagt, daß die Rraft nicht "ibentisch mit ihrem Träger" sen, — benn sie wird auf Andres übergetragen, — und daß sie boch auch nicht etwas erst "Ruwachsendes", Entstehendes sen; — benn Dasjenige, von bem fie auf Andres übergeht, muß sie ursprünglich und an sich "besigen". —

Sonach aber sehen wir noch immer nicht klarer in dem Verbaltniß von Kraft und Stoff, noch wiffen wir, mas Kraft fen. Th. Fecner, statt uns diese Ginfict zu gewähren, zerhaut, wie mir scheint, den Knoten nur mit dem Schwerte. Er behauptet: "Kraft ist der Physik überhaupt weiter nichts als ein Hülfsausdruck zur Darftellung ber Gesethe bes Gleichgewichts und ber Bewegung. und jebe klare Fassung ber physischen Kraft führt hierauf zurud. Wir sprechen von Gesetzen ber Kraft; boch sehen wir näher zu, sind es nur Gesetze bes Gleichgewichts und ber Bewegung, welche beim Gegenüber von Materie und Materie gelten. Sonne und Erde äußern eine Anziehungstraft auf einander, heißt nichts weiter als: Sonne und Erde bewegen fich im Gegenübertreten gesetlich nach einander bin. Nichts als bas Gefet fennt ber Physiker von ber Man faat: aber es muß boch einen Grund haben, daß fich Sonne und Erbe nach einander hinbewegen, und diesen Grund nennen wir die Kraft. Dieser Grund ist aber physikalisch genommen eben nichts als das Geset: es besteht das Geset, daß, wenn diese Berhältnisse des Zusammenseyns der Körper gegeden sind, diese neuen daraus folgen. — Sitt die Kraft irgendwo, so sitt sie nur im Gesete, das zugleich Geseteskraft hat, d. h. was es aussigt, wird geleistet. Was man jedem Körper an Kraft besonders beilegt, ist nur der Antheil, mit dem er je nach seiner Individualität und Stellung zu andern Körpern, zur Erfüllung des Gesetes deisträgt, welches sich selbst, sosern es allgemein ist, auf alle Vershältnisse der Materie bezieht, und daher jedem Körper vorschreibt, was er in seiner Zusammenstellung mit andern zu leisten und zu erfahren hat" (Die physikal. und philosoph. Atomenlehre S. 120 ff.).

Das scheint eine eben so einfache als pracise Antwort. zupörderst vergikt leider der Ahpsiker uns zu sagen, was unter dem Ausbrud "Geset" zu verstehen sen. Nach dem Sprachgebrauche der Naturforscher ift aber ber Begriff bes Gesetes ein fehr schwankenber und vielgestaltiger. Man nennt es ein Gefet, daß ber Sauerstoff mit bem Gifen, Rupfer 2c. in bestimmten Proportionen sich demisch verbindet, mährend ber Stickftoff mit keinem reinen Metall eine unmittelbare Berbindung eingeht,\*) oder daß diese und biefe bestimmten Körper (Stoffe) bie Elektricität "leiten", andere bagegen fie nicht leiten. In biefen Källen bezeichnet ber Ausbruck Gefet nur eine allgemeine Eigenschaft ober bestimmte Beziehung gemiffer Körper zu einander. Man nennt es aber auch 2) ein Geset, bak bie Sonnenstrahlen die Säfte ber Pflanzen farben, daß die Wärme bie Körper ausbehnt, daß das Licht Chlorfilber schwärzt 2c. biefen Källen ift Gefet nur ein andrer Name für eine beft immte Urfache, die gleichmäßig bestimmte Wirkungen bervorruft. faat aber auch wohl 3) es sep ein Geset, daß bei allen demischen Berbindungen Wärme frei wird, daß die Erde und alle Blaneten in elliptischen Bahnen sich um die Sonne breben, daß die Jahreszeiten in bestimmter Ordnung sich folgen 2c. hier bezeichnet Geset nur eine allaemeine Thatfache, ein Creigniß, das bei allen demischen Berbindungen vorkommt, eine bestimmte Bewegung, die alle Planeten vollziehen, ober höchstens eine bestimmte Regel, welcher die Be-

<sup>\*)</sup> Stidstoff findet sich zwar im Stahl, aber er verbindet sich mit bem Eisen nicht unmittelbar, sondern nur durch Bermittelung von Ammoniak, wie Caron und Fromh nachgewiesen haben.

wegungen folgen, ohne Angabe des Grundes ober der Ursache derselben. Und wenn man endlich 4) es für ein Gesetz erklärt, daß alle Körper sich gegenseitig anziehen im geraden Verhältniß ihrer Masse und im umgekehrten Verhältniß der Quadrate ihrer Entsernungen, so will man damit eine bestimmte allgemeine, sich gleichsbleibende Wirkungsweise einer allgemeinen Kraft angeben: das Gesetz bezeichnet die Art und Weise, in welcher die allgemeine Anziehungskrast (Gravitation) der Körper stets und überall wirkt, und soll zugleich mit andeuten, daß diese Wirkungsweise eine allgemeine, nothwendige sey, weil sie im Wesen dieser Krast (ober der sie besitzenden Körper) liege. — Bei genauerem Sprachgebrauche wird man das Wort Gesetz nur in dem zuletzt angesührten Sinne anzwenden können.

Rechner faat uns nicht, welchen Sinn er bamit verbindet. Da indeß nach ihm aus dem Geset etwas "folgt" und das Geset "Borschriften" giebt, also eine Thatigkeit übt, — was gewöhnlich von ber Rraft prädicirt wird, - so erhalten wir zunächst wiederum nur einen neuen Namen für die alte Sache, die uns dadurch natürlich nicht klarer wird. Wenn bas Gefet ber "Grund" ift, warum Sonne und Erbe fich im Gegenübertreten zu einander hinbewegen, bezeichnet eben bamit Fechner selbst bas Geset als die Kraft, welche Sonne und Erde zu einander hintreibt; und außerdem muß bas "Sichgegenübertreten" von Sonne und Erde, von welchem ihre Bewegung ju einander und damit die Wirfung bes Gefetes abhangt, boch selbst wiederum einen Grund haben, sest also eine andre Rraft voraus, die wirken muß, wenn bas Geset (ber Gravitation) "Gesetestraft" haben soll. Andrerseits hängt nach Rechner selbst das, was jeder Körper bem Gesetze gemäß leistet und erfährt, von ben "Berhältniffen" und von seiner "Individualität und Stellung ju andern Körpern" ab. Nach Fechner felbst ist also nicht bloß das Befet, sondern zugleich diese Individualität zusammt den Berhältniffen ber Grund des gesehmäßigen Geschehens, ber Grund "bes Gleichgewichts und der Bewegung". Nach Fechner felbst endlich ift es das "allgemeinste Geset", daß "jede andre materielle Zusammenftellung (b. h. jebe neu entstehende Busammenftellung von Stoffen) eine andere Zusammenstellung als Folge und zwar immer und überall dieselbe Folge hat, wenn und mo sie wiederkehrt: diese Beziehung läßt sich für jebe andere Rusammenstellung in einem

anbern Sate b. i. Gesete aussprechen und hierburch eine anbere Rraft charakterisiren; in jeber besonders gearteten Zusammenstellung waltet also auch eine besonders geartete Kraft, es giebt so vielerlei Kräfte als Zusammenstellungsweisen ber Materie" (S. 122). Rechner felbft fest mithin bas ,,allgemeinfte" Gefet voraus, baf cs andere und wieder andere Zusammenstellungen ber Materie giebt und refp. bak biefelben Aufammenstellungen "wiederkehren": nur unter biefer Borausfenung gilt bas allgemeinste Gefet, baf jebe andere materielle Zusammenstellung wiederum eine andere zur Folge bat. Die Boraussehung bes allgemeinsten Gesetes und seiner Bewährung (Wirksamkeit) ift sonach bie Aenberung ber Busammenstellung ber Materie, die Aenderung ber Zusammenstellungsweisen berfelben. Diese Aenderung, wie und woher sie auch immer entstehe, muß nun aber boch einen Grund ihrer Entstehung haben; und ba bas, mas Grund einer Leistung, Aenberung, Bewegung ift, nach gemeinem Sprachaebrauch Kraft heißt, fo ftellt Rechner felbft neben bas Gefes boch wieber die Kraft als mitwirkend hin.

Und in der That ift ohne den Unterschied von Gesetz und Kraft nicht auszukommen, auch physikalisch nicht. Denn bas Geset ift schlechthin undenkbar ohne ein Etwas, für das es Geset ift. 3d tann mir wohl ein Seyn ohne Gefet, ein gesetloses Geschehen, eine willführliche Bewegung benten, aber schlechterbings kein Geset ohne Etwas, das ihm gemäß bestimmt ift ober ihm gemäß sich gestaltet, mischt, bewegt 2c. Die bloße Materie als tobte, "ruhige und wirtunaslofe" Maffe tann bieß Etwas nicht fenn; benn ein ewiges, ftets fich gleichbleibenbes Einerlei bedarf keines Gesetzes und verträgt tein Gefet. Gefete kann es nur geben für ein Geschehen, für eine Bewegung, Beränderung, Thätigkeit. Dieß behauptet Kechner im Namen ber Physik wieberum selbst, indem er erklärt, Kraft sen ihr nur ein Hulfsausdruck für bie Gesetze "bes Gleichgewichts und ber Bewegung", - b. h. biefe find das Etwas, für welches die Gefete bestehen. Gabe es also keine Bewegungen, keine verschiebenen Gewichte, keine Aenberung der Zusammenstellung der Materie, so könnte es auch keine (physikalischen) Gesetze geben: insofern sind jene bie Boraussetzung von biefen. Dann aber ift es ein Wiberspruch in sich, bas Gefet für ben Grund ber Bemegung zu erklären, b. h. es zur Voraussehung seiner eignen Voraussehung Freilich erfolgt andrerseits die gesetliche Bewegung nur zu machen.

in Rolge bes bestehenben Gesetzes, nur sofern fle burch bas Gesetz bestimmt wird; und insofern ift allerdings bas Gesetz ber Grund und das Brius berfelben. Aber es ist nicht Grund der Bewegung überhaupt, fondern nur ihrer Gefetlichkeit, b. h. ber ftetigen. fich aleich bleibenden, mit andern übereinstimmenden Form (Richtung und Geschwindigkeit) ber Bewegung. Den Grund, warum Sonne und Erbe überhaupt fich bewegen, seten baber bie Physiker und Aftronomen gewöhnlich in eine Kraft und lassen die Wirkung berselben (die Bewegung) und damit die Kraft selber nur darum durch ein Gesetz bestimmt senn, weil sie eine bestimmte, stetige, sich gleichbleibende Form zeigt. Und mit Recht. Denn in Wahrheit ist ja bas Gefet ber Gravitation boch nur die Formel für die gegebene bestimmte, sich gleichbleibende Richtung und Geschwindigkeit ber fallenben (sich anziehenden) Körper, b. h. es ift realiter, physikalisch. felbst gar nichts Andres als diese überall sich gleich bleibende beftimmte Richtung und Geschwindigkeit. Soll es zugleich ber Grund bes Fallens felbft fenn, fo mare bamit gefagt, bag bie Richtung und Geschwindigkeit, die mir nur als die Bestimmtheit einer (irgend wie entstandenen) Bewegung und somit nur in und mit der Bewegung gesetzt anzusehen pflegen, vielmehr ber Grund und somit das Prius der Bewegung sen, — was uns wenigstens nicht wohl benkbar zu sewn scheint. -

In welchem Verhaltniß Kraft und Gesetz zu einander stehen, ist zwar wiederum eine Frage, die der Physik eben so große Schwierigsteiten bereiten mag, als die Frage nach dem Verhältniß von Kraft und Stoff. Aber sie dadurch zu umgehen, daß man Kraft und Seset ohne Beiteres für einerlei erklärt, scheint und nur aus der Scylla in die Charybbis zu führen. Denn diese Joentissication droht auch den Fechnerschen (physikalischen) Begriff der Materie auszulösen. Ift nämlich die Materie "das Handgreisliche" oder die Handgreislicheit doch die "Grundlage ihres Begriffs", so ist sie eben damit das unsrer Hand Widerstand Leistende, das durch den Widerstand "dem Tastgefühl sich bemerklich macht".\*) Damit aber ist eine Kraft

<sup>\*)</sup> Gegen meine Behauptung, baß, wenn ber Physiter sage: "bie Materie sep basjenige was sich bem Tastgefühl bemerklich mache, also bas handgreisliche, eben bamit die Materie nur als die Krast des Widerstands bestimmt sep", wendet Fechner in der zweiten Auslage seiner Atomensehre (S. 105 Note) ein: diese Behauptung sep eine Umkehr seiner Begriffsstellung, die wohl im Sinne seiner

bes Wiberstands vorausgesetzt, und die Materie als das Handgreisliche ist selbst eben nur für diese Kraft erklärt. Wäre also die Kraft des Widerstands nur das Gesetz des Widerstands, so wären Gesetz und Materie einerlei: es gäbe gar keine Materie, gar nichts weiter als Gesetze, — was, denken wir, doch nicht wohl angenommen werden kann, auch in einer physikalischen Hypothese nicht. —

Fechner's und Lope's Ansicht ist im Grunde nur eine Umsichreibung des allgemein anerkannten Sazes, daß alle Kraft in der Natur nur eine bedingte ist, indem die Raturkräfte nur wirken, die Materie nur in Bewegung kommt unter Mitwirkung (Anregung, Ginsluß) anderer Kräste oder Materien, daß also eine Krastäußerung

Gegner, nicht aber in bem feinigen feb. Denn "Wiberftanb tonne erft aus Berhältniffen beffen gefchloffen werben, mas als Taftgefühl, Gefichtsempfinbung 2c. in mein und andrer Bewußtfebn eintritt, feb alfo teine erfahrungemäßige Grundlage bes Begriffs ber Materie", von folder aber fen bei ber von ihm aufgestellten physikalischen Definition bie Rebe. Allein biese Definition erklart ja bie Materie nicht etwa fur ein Taftgefühl, eine Gesichtsempfindung 2c., sondern für "Dasjenige, mas bem Taftgefühl fich bemertlich macht". Gid bemertlich machen aber bezeichnet ein Geschehen, eine Birtung ober Thatigfeit; und Fechner forbert fury vorber felbft mit Recht, bag Jeber, ber von einem gegebenen Begriff rebe, "fich immer erft barüber ertläre, mas er unter bem bafür gebrauchten Worte versteben wolle" (S. 101). 3ch frage ibn alfo, was er unter "Sich bemerklich machen", verftebt : wenn er uns bieg nicht fagt, widerspricht er jener seiner eignen Forberung. Ift ober involvirt jebes Sich-bemerklich-machen eine Thatigkeit, fo muß er une fagen, worin biefe Thatigfeit überhaupt und inebesondere worin fie ba bestehe, wo "bem Taftgefühl" sich etwas bemerklich macht. Nach ben eignen Erflärungen ber Physiter habe ich gemeint, bag fie barüber einverftanben finb, biefe Thatigfeit als Thatigfeit (ober Rraft) bes Wiberstands (Repulfion) ju bezeichnen, indem fie ja, nach Fechner felbst, allgemein ber Materie bie Rrafte ber Attraction und Repulfion beilegen. Will Fechner bas Sich - bemertlich - machen beim Taftgefühl auf eine andere Rraft zurnichführen, fo mußte er bas jebenfalls fagen: ohne alle Bestimmung ber Rraft ober Thätigkeit, burch bie Etwas bem Taftgefühl fich bemerklich macht, ift feine Definition teine, weil unbestimmt und unverftanblich. Sang übereinstimmend mit meiner obigen Behauptung bemerkt baber R. Soppe - ben Rechner für einen "gründlichen Korfcher" erklart -: "Reine Maffe tann burch fich felbft einer anbern binbernd in ben Weg treten (- also auch nicht burch fich felbft bem Taftgefühl fich bemertlich machen, ber Sand hindernd in den Weg treten -), sondern nur durch abstwgende Krafte; biefe find allein fähig bie Durchbringung zweier Maffen zu verhindern" (Ueber Bewegung und Beschaffenbeit ber Atome, in Boggenborf's Annalen, Bb. CIV. 1856, ©. 287).

Birtung, Bewegung nur erfolgt, wenn die Bedingung eintritt. b. h. wenn die andern erforderlichen Kräfte hinzukommen oder wenn die erforderliche "Zusammenstellung" berselben, bas erforderliche "Berhältniß" ber Substanzen gegeben ift. Aber bamit ift offenbar noch nichts über das Wesen und das Berhältnif von Stoff und Kraft, Kraft und Gesetz ausgesagt. Wir burfen uns baber nicht wundern, wenn wir über dieses Verhältniß im allgemeinen Schwanten ber Meinungen bie ber Nechnerschen gerade entgegengesetzte Ansicht von andern Naturforschern ausgesprochen finden. So bemerkt Burmeifter: "Gine jebe icharfere wiffenicaftliche Untersuchung weist unwiderleglich nach, daß überall nicht Rufälligteiten oder Willführ die Phanomene hervorgerufen haben, sondern unabweisliche Urfachen fie so und nicht anders erzeugen mußten. - Diese Ursachen liegen nicht außer ben Weltkörpern, sondern in ihnen, und die Modificationen, welche wir in der Anwendung ber emigen Gesetze bes Weltalls mahrnehmen, sind nichts Anderes als die Refultate der Einwirfungen von verschiedenen Individualitäten auf das einfache Brincip des Gesetzes. Das Grundaeset ist für alle baffelbe, aber geltend gemacht kann es an jedem einzelnen nur in der Art werben, wie es seine besondere Kraft ber Individualifirung zuläßt. Dieß Individualifirungsmoment bestimmt die gesammte Mannichfaltigkeit ber Phänomene kosmischer Rörper: ohne die individuelle Verschiedenheit und ihre Rückwirkung würde eine absolute Nebereinstimmung, eine Gleichförmigkeit erscheinen, lauter gleiche Elemente ber bewegenden Kräfte voraussetzen ließe". Burmeifter fagt uns zwar ebenfalls nicht, wie es benkbar fen, baß bas in ben Weltförpern liegende Grundgeset für alle "baffelbe", und doch zugleich in seiner "Anwendung" mannichfach modificirt, b. h. in Birtlichkeit zugleich ein verschiebenes, nicht-ibentisches fem könne, ober - was baffelbe ift - wie es benkbar fen, baß bas Grundgeset zwar als bestimmende Macht die Körper und ihre Bewegungen (Kräfte) beherriche, boch aber zugleich von benselben Rörvern burch "bie Kraft ber Individualifirung" seinerseits be ftimmt ober abgeandert werden könne. Auch er läßt sich auf eine Erörterung über bas Verhältniß bes Allgemeinen (bes Gesetes) jum Einzelnen (ben individuellen Körpern) nicht ein, sondern erkennt eben nur das große Princip der Individuation an, das in der That von ber Rannichfaltigkeit bes Sepns und Geschebens in ber Natur unab-Mirici. Gott u. b. Ratur. 2. Huff.

weislich geforbert ift. Auf ben ersten Blid indeß scheint er mit Fechner übereinzustimmen, indem ihm die "unabweislichen Urfachen" ber Bhanomene und die "ewigen Gefete bes Weltalls", also Kraft und Gefet ibentisch zu senn scheinen, so bag bemnach ber eine Factor alles Geschens und aller Mannichfaltigkeit "bas Grundgeseh" ober die Mehrheit der "ewigen Gesehe", der andre "die Kraft ber Individualisirung" in ihrer Rückwirkung auf bas Geset ware. Allein in Babrheit ift biefe Uebereinstimmung teinesweas vorhanden. in Wahrheit bestehen ihm bie "unabweislichen Ursachen" nicht in ben emigen Gesethen. Denn nachdem er an ber Hand ber Geologie die Entwickelung des thierischen Organismus von den ersten unvolltommensten Gestalten, wie fie por Millionen Sahren entstanden, bis zur Gegenwart verfolgt hat, behauptet er: "Ein einheitlicher Blan, ein bestimmt und unverändert befolgtes Gefet kann im Entwickelungsgange bes Thierreichs nicht verkannt werben; es fragt sich nur wie es entstanden ist. Der Ansichten barüber sind viele. aber wissenschaftliche Bebeutung hat nur die eine, berzufolge bas bestehende Geset bas unabweisliche Resultat ber in ber Materie wirkenden Rräfte ift, welche Kräfte ber tellurischen Maffe gerade mit bemjenigen Grabe ber Intenfität beiwohnten, wie ihn Umfang und Gehalt ber Maffe nothwendig macht. Die Aeußerungen ber irbifchen Rrafte anderten fich, wie bie Stoffe, benen fie inbarirten, eine andre und andre Gestalt annahmen; sie erzeugten in jeder Modificationssphäre gerade nur bas, was die damalige Intensität ber Kräfte erzeugen konnte, und modelten ihr Broduct sowie fie selbst mit ber Materie, von welcher sie ausgingen, eine andere Beschaffenbeit annahmen. Nach dieser Ansicht ist das zu jeder Zeit Geschaffene abäquat ben Kräften, die in jeder Zeit am Erdförper thätig werden konnten, also auch thätig seyn mußten; und wie sie sich anderten, nahm bas von ihnen Geschaffene eine andere Form an." Rachbem er bemerkt hat, daß gegenwärtig nach vielfältigen Conflicten ein Rustand bestehe, in welchem die am und im Erdkörper noch thätigen Kräfte einander die Wage halten, und welcher daher die Garantie ber Ewigkeit in sich trage, erklärt er ausbrücklich: "bie Erbe und bie Welt sind ewig, benn zum Wesen der Materie gehört auch diese Qualität. Aber die Materie ist nicht unveränderlich, und barum weil sie veränderlich erscheint, balt der turzsichtige menschliche Blick, ben wissenschaftliche Forschungen noch nicht aufgeklärt haben, sie

auch für endlich und vergänglich" (Geologische Bilber 2c. 1851, I, 150 f. 242).

Rach Burmeister sind also die Gesetze keineswegs ibentisch mit ben Kräften, keinesweas die unmittelbaren Ursachen der Phänomene (Bewegungen), sondern vielmehr ihrerseits nur die "Resultate der wirkenden Kräfte". Diefe Kräfte und folglich auch die Gesete "inbariren" ben Stoffen, und bamit entsteht zwar ber anscheinenbe Biberspruch, beffen Lösung nicht leicht senn burfte, baß bie Gesethe und jene sie modificirende "Araft der Individualisirung" von denfelben Stoffen "ausgeben", daß also ben Stoffen eine boppelte Art von Kräften innewohnt, 1) Kräfte, beren "Refultat" bas Gefes ift, und 2) Kräfte, welche bas Gefet "mobificiren". Mie biek benkbar sen, wird und zwar wiederum nicht gesagt. Aber Burmeister's Ansicht ist boch insoweit klar, als er offenbar meint: die Gefete als die Resultate ber mirkenden Kräfte andern sich mit ber Beschaffenbeit ber lettern; bie Rrafte, welche ben Stoffen inhariren, ändern sich mit der Beschaffenbeit ber lettern: Die Stoffe endlich ändern sich nach einem "einheitlichen Blane".

Mit dieser Auffassung ber Sache — abgesehen von dem "einbeitlichen Blane", was Manchem zu ibealistisch klingen bürfte werben bei weitem die meisten Naturforscher übereinstimmen. So erflären Baumgartner und v. Ettingshaufen (a. a. D. S. 6 f.): "Saufig ift die Ursache einer Erscheinung selbst wieder ein Bhanomen, bedarf baber eines neuen Grundes. Dieser sett, wenn er in der Erfahrung vorkommt, wieder einen neuen Grund voraus; so bak man endlich burch eine Reihe von Erscheinungen, beren jede maleich Ursache und Wirkung ist, auf einen letzten übersinnlichen Grund kommt, ber im Innern ber Natur seine Burgel bat. Man nennt ihn Kraft, ohne burch biesen Ausbruck mehr als eine uns bem Wesen nach gang unbekannte Ursache einer Erscheinung bezeichnen zu wollen. - - Das Dafenn berienigen Erscheinungen. benen wir keinen weitern finnlichen Grund als Urfache unterzulegen im Stande find sund die wir darum auf die Kraft als überfinnliche unbekannte Urfache gurudführen], sammt ber Art und Beise, nach ber fie erfolgen, sehen wir als eine im Wesen ber Natur liegende Einrichtung an und fagen, das Stattfinden einer folden unerklarbaren Ericheinung fey ein Naturgefes". Pouillet führt ben Begriff ber Rraft mit ber Bemertung ein: "Die bloß neben ein-

ander liegenden Atome können weber feste Körper, noch andre Naturkörper bilben: sie würden nur einen nicht zusammenbangenden Haufen, wie einen Sandhaufen bilben. Die Körper würden sich ohne alle Gewalt zerbrechen laffen, ober es würde vielmehr aar feine Korver geben, sondern nur Staub. Wir stellen uns daher vor, bag in einem Stud Gifen jedes beliebige Atom eben so gegen bie benachbarten Atome gebrückt wird, wie ein Steinblod gegen ben Boben. Um ben Stein zu beben ist eine gewisse Kraft erforberlich und um die Atome des Studs Gifen abzutrennen, wenn wir fie mahrnehmen könnten, murbe ebenfalls eine größere ober geringere Kraft erforderlich seyn. Die Urfachen dieses Drudes ober dieser gegenseitigen Einwirkungen, welche bie verschiebenen Theile der Materie auf einander ausüben, nennt man im Allgemeinen Kräfte. kann, fügt er hinzu, annehmen, daß die Kräfte eine besondere Eristenz haben, sich außerhalb ber Materie befinden und von ihr unabhängig find, ober man kann annehmen, daß fie ber Materie selbst inbäriren und daß sie nur permanente Gigenschaften berfelben sind, welche ihr ursprünglich ertheilt sind. Diese beiden Boraussehungen laufen im Grunde auf daffelbe hinaus (?). Welchen Begriff man sich aber auch von dem Ursprunge ber Kräfte und ihrer Art der Existenz bilben mag, immer finden in Beziehung auf sie und die Materien zwei Grundprincipien statt, welche sich aus allen Naturerscheinungen ergeben. — Das erste besteht barin, daß die Materie ihren Austand der Ruhe oder der Bewegung beibehält, wenn alle auf sie wirkenden Kräfte in einem gegebenen Augenblick aufhören zu wirken; und bas zweite befteht barin, baß alle Rrafte nach unwandelbaren Gefeten wirken" (a. a. D. I, 6. 9). Gifenlohr befinirt kurzweg: "Kraft heißt Alles, mas eine Beranberung bewirkt. Die Naturerscheinungen erfolgen nach bestimmten Regeln, bie wir Naturgefete nennen. Die letten Urfachen biefer Erscheinungen nennt man Grundfräfte, und diejenigen Naturgesete, welche ber Erfahrung gemäß die einfachsten bekannten Wirkungen biefer Grundfrafte ausbruden, heißen Grundgefete. Die Naturlehre ist die Darstellung der den Körpern innewohnenden Kräfte und der Erscheinungen, welche burch sie hervorgebracht werden" (a. a. D. S. 1 f.). Eben so kurzweg erklären Graham=Otto: "Alle Körpertheile und folglich auch ihre Summen, die Massen, sind mit der Eigenschaft begabt, auf einander einzuwirken, sowohl

bei berjenigen Amaherung, bie man Berührung nennt, wie aus jeber noch so großen Entfernung. Die Ursache biefer Einwirkung nennt man Kräfte" (a. a. D. S. 75). Rur gelegentlich bemerken fie, daß sie unter Geset "bas bezüglich einer Eigenschaft bei vielen Körpern sich gemeinsam Zeigende" verstehen (S. 2), reben aber boch fortwährend von Gefegen, nach welchen die Rrafte wirken, bie Körper fich bewegen, die Gigenschaften sich andern 2c. A. Mouffon endlich geht zwar näher auf die Frage ein, indem er die veridiebnen Stufen der Erkenntnig einer jeden Erfcheinung unterscheibet. "Auf ber ersten Stufe beanuat man sich, die Art und Beise wie die Erscheinung an unsren Sinnen vorübergebt, die Reibenfolge ihrer Entwicklungsftufen, ben ungefähren Bufammenbang berfelben zu erfassen. Es ist bieß ber Gang ber Erscheinung. Ober 2) man bringt tiefer ein, indem man mittelst angemessener Instrumente und besondrer Versuche die auftretenden und sich verändernden Größen genau mißt und in eine naturgemäße Beziehung Eine solche genaue Beziehung, burch eine mathematische Gleichung ausbrudbar, heißt ein physicalisches Gefet, - bie weite Stufe unfrer Erkenntniß. 3) Endlich liegt es im menschlichen Geiste, ieber Wirkung eine Ursache unterzulegen, aus deren Thätigkeit fie mit Nothwendigkeit hervorgegangen ist. Solche in der Natur wirkenbe, zur Erklärung ber Erscheinungen bienende Ursachen nennt man Kräfte" (a. a. D. I. 2). Allein ba er uns nicht fagt, was eine "naturgemäße Beziehung" ist und worauf solche Beziehungen beruhen, noch was unter dem Ausdruck "Ursache" zu verstehen sen, so erfahren wir im Grunde boch nichts. weder über die Natur des Gesetzes noch über bas Wesen der Kraft.

In der That ist mit solchen und ähnlichen Nominaldesinitionen, die nur idem per idem erklären, nur ausgesprochen, daß das Wesen der Kraft und des Naturgesetzes etwas Unbekanntes, Unerklärdares sey. Wir werden daher darauf verzichten müssen, zu bestimmter Sinsicht darüber zu gelangen, ob die Kräfte nur in den Stossen oder außer ihnen eristiren, und resp. wie ein Gesetz den wirkenden Kräften und wiederum wirkende Kräfte den Stossen "inshäriren" können.

Wir erfahren nicht einmal, ob die Gesetze und Kräfte, indem sie wirken, bloß nach außen thätig sind, oder ob in und mit ihrer Birksamkeit auch in den Stoffen selbst, denen sie inhäriren, eine Beränderung vorgehe. Ja wir wissen bis jett noch nicht einmal, in welchem Sinne die ewige Materie doch vermöge der auf sie wirkenden Kräfte veränderlich seyn soll, ob namentlich diese Bersänderlichkeit auch die Atome betreffe oder etwa nur darauf deruhen soll, daß die unveränderlichen Atome — sey es gemäß einem einheitlichen Plane oder nach zufällig vorhandenen unadweislichen Ursachen, nach bestimmten Gesetzen oder nach wirkenden Kräften — nur anders und wieder anders sich verbinden.

Im Allgemeinen neigt sich bie moderne Bhusik ber Ansicht von ber Unveränderlichkeit der letten Atome zu. Allein Lote bemerkt mit Recht: "Die Erfahrung lehrt zwar, daß die innern Auftände ber Atome, wenn sie beren bei einer bestimmten Wechselwirtung mit andern erfahren, boch teinen umgestaltenben Ginfluß auf die Gefetlichkeit ihres Birtens (andern Atomen gegenüber) außern, und bemgemäß dürfen wir bieselben aus ber Berechnung ber Erscheinungen weglaffen. Aber eine weitergebende Ueberlegung wird uns balb zu bem Gebanken führen, - - bag Rrafte sich nicht anknüpfen laffen an ein lebloses Innere ber Dinge, sondern daß sie aus ihnen entspringen muffen und baf nichts fich amifchen ben einzelnen Wefen ereignen kann, bevor fich etwas in ihnen ereignet hat" (Mitrotosmus I, 52). Wir muffen hinzufugen, bag es uns wenigstens wie ein Widerspruch in sich erscheint, Kraft und Stoff (Atom) in eine "unabtrennbare Einheit" ju feten und gleichwohl anzunehmen, daß die Rraft sich andere, ber Stoff aber unverändert bleiben könne. Denn es leuchtet ein, daß eine allgemeine, folechthinnige Unveranderlichkeit burch bie gange Welt herrschen müßte, wenn nicht nur die Stoffe, sondern auch die Kräfte quantitativ wie qualitativ schlechthin unveränderlich waren. Und ebenso einleuchtend ift, daß die Kraft, die in unabtrennbarer Einheit bem Atome inhärirt, fich nicht ändern kann ohne bas Atom mit in die Aenderung hineinzuziehen. Das nämlich ist das einzige, aber höchst wichtige und bedeutsame Resultat, das wir als allgemein anerkanntes Princip alles Werbens und Geschehens in der Natur aus den bisherigen Erörterungen gewonnen haben: kein Körper, feine Substang, also auch tein Atom wirft für sich allein, felb fithatig, unabhangig; teinem Stoffe tommt an und für sich eine Rraft ober Thätigkeit zu, die er unmittelbar und unbebingt ausübte; alle Rrafte bes Stoffes find viel-

mehr infofern bedingte Rrafte (bloge Bermogen), als fie nur unter Bedingungen, b. b. unter bestimmten Umftanben und Berhaltniffen, im Gegenüber- ober Rufammentreten (Rufammenwirken) mit andern Stoffen (Kräften) gur Birtfamteit tommen. Dieg aber fest ein Uebergeben von Unthatiafeit in Thatiafeit und somit nothwendig eine Beranderung in ben Stoffen felbft voraus. Gine abfolute Unveranderlichkeit ber Atome kann mithin nicht behauptet werden. Und in ber That zeigt ja auch die Erfahrung nur so viel, daß wenn 3. B. eine bestimmte Quantität Orngen und Hydrogen sich zu Wasser verbunben bat, nach Auflösung bes Wassers ganz bieselbe Quantität von beiben Stoffen fich wieber vorfindet. Db aber in und mit bem demischen Processe ihrer Verbindung nicht eine innere Veränderung in den Sauer- und Wafferstoffatomen vorgegangen und bei ihrer Lösung wieder aufgehoben worden sen, barüber lehrt die Erfahrung aar nichts.

Doch wir werben diesen Bunkt im folgenden Abschnitt noch näher zu erörtern baben. hier laffen wir die Unveränderlichkeit ber Atome, welche gegenwärtig bie meisten Naturforscher annehmen, vorläufig gelten. Daraus aber folgt, daß die den Atomen inhärirenden Kräfte ebenfalls unveränderlich feyn müffen, und daß baber alle Beränderung nur barauf beruhen kann, daß sie als bedingte Kräfte anders und wieder anders wirken, sobald bie Bedingungen, Berhältniffe, mitwirkenden Kactoren anders werben, — daß also ihre Wirkungen sich ändern, aber nicht an und durch fich selbst, sondern infolge der veränderten Bedingungen ihrer Wirtsamteit, b. h. infolge bavon, daß andre und wieder andre Kräfte mit ihnen zusammen ober auf sie einwirken. Es folgt ferner, baß bie Rrafte nur nach außen, auf andre, wenn auch bemfelben Körper angebörige Atome wirken können. Es folgt endlich, daß fie diese andern Atome nicht an sich selbst, b. h. nicht die Natur ober Wefensbestimmtheit berfelben, fonbern nur ihre außere Lage, ihre räumlichen Verhältnisse zu andern vermögen. Auf biesen Kolgerungen beruht ber von Jechner ausgesprochene Sat, daß bie Physik ben Atomen nur die Kraft ber Attraction und ber Repulfion, b. h. nur die Rraft, die räumlichen Berhältniffe andrer Atome und resp. ihrer selbst zu ändern, beimesse.

Eben diese beiden Kräfte sind es benn auch, welche die Physit

berechtigen, die Atome, obwohl sie dieselben, wie gezeigt, in jeder andern Beziehung als das ben palpabeln Körpern gerade Entgegengesetze bestimmt, boch für materiell zu erklären, und Körper und Atom unter benfelben Beariff zusammenzufassen. Denn nach ben Annahmen ber Bhufiter besiten auch alle Rorper bie Rraft ber Attraction und Repulsion, sind also insofern von gleicher Beschaffenbeit mit ben Atomen; und nur baburch, daß die Atome (mittelst ber Attractionsfraft) sich zu größern Massen verbinden, entstehen bie Körper, entsteht ihre "Handgreiflichkeit", indem eben damit bie Repulsionstraft, welche die Atome besitzen, sich summirt und so weit fich erhöht, daß fie unferm Tastgefühl sich bemerklich zu machen vermag. Nun zeigen zwar bie verschiebenen Körper noch mancherlei anbere Rrafte. Aber wenn ben Atomen, aus benen fie besteben, nur jene beiben zukommen, so muffen sich nothwendig alle übrigen Rräfte, welche die Körper noch außerdem äußern, entweber auf bas verschiedene Maaf und Verhältniß ber Attractions, und Repulfionstraft der Atome, ober auf die badurch bervorgerufenen verschiebenen Arten ber Bewegung berfelben gurudführen laffen, ober endlich, sie konnen nur baburch erft entstehen, bag bie verschies benen (ponderablen und imponderablen) Atome in den verschiedenen Körpern in verschiebener Form, Quantität und Proportion sich aneinanderlagern und mit einander mischen.

Auf diese Annahme von ursprünglichen primären Kräften ber Atome selbst, gegenüber von secundären abgeleiteten ober erst entstehenden Kräften der Körper gründet sich in letzter Instanz die naturwissenschaftliche Unterscheidung von allgemeinen und besondern Sigenschaften (Kräften), von s. g. dynamischen und mechanischen, physikalischen und chemischen, molecularen und Rassenskreiten u. s. w.

III. Die allgemeinen physikalischen und demischen Rrafte. Mechanismus und demische Affinität.

Zu ben allgemeinen Sigenschaften ber Körper pflegt bie Physik zu rechnen: Ausbehnung, Figur, Unburchbringlichkeit, Bewegslichkeit, Trägheit, Ausbehnbarkeit und Zusammendrückbarkeit, Elastiscität, Theilbarkeit, Schwere und Porosität (Baumgartner und Ettingshausen, S. 10 ff. Pouillet I, 11 ff. II, 23. Sisenschr, S. 4. 7 f. Mousson, I, 7 ff.). Alle diese s. g. Sigenschaften indeß erweisen

fic - wie auch die neuere theoretische Physik anzunehmen geneigt ift - bei näberer Betrachtung nur als verschiebene Ausbrucke (Aeukerungen) ober Folgen jener beiben Grundfrafte ber Atome. was zunächst die Ausbehnung und die Undurchdringlichkeit betrifft, so seken beibe Gigenschaften offenbar bie Repulsions- ober Widerftanbstraft voraus, weil ohne lettere bas größere Gewicht bes schwereren Körpers ben leichteren, kleineren gleichsam erbrücken, b. h. bie Ausbehnung bes letteren auf Null reduciren und damit auch seine Undurchdringlichkeit vernichten würde. Ja sie setzen die Repulsionstraft nicht nur voraus, sonbern sind im Grunde nur andre Namen für dieselbe. Bei der Undurchdringlichkeit leuchtet dieß von selbst Denn die Undurchbringlichkeit ift nur das Vermögen eines Rörpers, das Eindringen (ober die seine Ausdehnung, seine Raumerfüllung vernichtenbe Kraft) irgend eines andern Körpers zurud-Aber auch von der Ausbehnung läft es sich leicht zeigen. Denn ausgebehnt heißt bem Physiker Alles, was "im Raume eristirt" ober "einen Raum erfüllt." Dabei wird ohne Weiteres ber Raum in ber bekannten Weise als etwas für fich Bestehendes. im Boraus Gegebenes und zwar als schlechthin leere Ausbehnung ober in's Unendliche sich erstreckende Leere gefaßt. Aber banach kann ein Körper offenbar nur im Raum existiren ober einen Raum erfüllen, sofern und indem er denjenigen Theil des leeren Raumes, ben er einnimmt, verdrängt, indem er also dieselbe repellirende Kraft gegen ben porhandenen leeren Raum ausübt, die er einem andern einbringenben Körper entgegensett. Daß ber leere Raum seinerseits teine Wiberftandstraft besitzen foll, ift gleichgültig: bie bem Borgange ber Raumerfüllung zu Grunde liegende Anschauung bleibt bieselbe, ob bas zu Berbrangenbe Wiberftand leifte ober nicht. Nebenfalls kann ein Körper einen Raum nur erfüllen, nur einnehmen, wenn und soweit er die Kraft besitzt, sich im Raum zu behaupten, d. h. sofern ihn seine Repulsionstraft bavor bewahrt, aus dem Raume überhaupt verdrängt zu werden.

Die behauptete "Beweglichkeit" und "Trägheit" aller Körper beruht auf der doppelten Boraussehung, daß "jeder Körper seinen Ort verlassen und in einen andern übergehen könne", daß aber dieser "Nebergang von Ruhe in Bewegung durch den betressenden Körper nicht se lbst hervorgebracht werde, sondern immer eine besondre von ihm verschieden Ursache (Kraft) dazu nothwendig sey", — daß

also ohne eine solche Ursache jeder Körper zufolge seiner Trägheit in Rube bleiben würde. Danach bezeichnet die Beweglichkeit nur bie allgemeine Möglichteit, jeden Körper burch irgend eine Rraft aus Ruhe in Bewegung zu versetzen, kann also nicht als eine ben Körpern selbst inhärirende "Gigenschaft" bezeichnet werden, indem jene Möglichkeit nicht in ihm, sondern in der von ihm verschiedenen Kraft liegt, burch die er in Bewegung gebracht wird. Ihm selbst kommt nur die Trägheit (ber Trägheitswiderstand) zu, und biese Eigenschaft tann nur barein gefett werben, baß jeber Körper fo lange in Rube bleibt, bis seine Repulsions- ober Wiberstandstraft. bie er ber bewegenden Kraft andrer Körper entgegensett, überwunben ift. — Die "Ausdehnbarkeit" ferner sett eine ausdehnende Rraft voraus. Aber sind die Atome, aus denen die Körper bestehen, unveränderlich, so tann die einen Körper ausdehnende Kraft nur barin bestehen, daß sie die Atome besselben weiter von einander entfernt. - b. b. fie kann nur in einer Erregung ober Erhöhung ihrer Repulfionstraft bestehen. Ebenso klar ift, daß die "Zusammenbrudbarteit" eines Körvers umgekehrt nur in einer Erhöhung der gegenseitigen Attractionstraft seiner Atome ober in einer Berminberung ihrer Repulsionstraft ihren Grund haben tann. Eben barauf beruht nothwendig die f. g. Elasticität, welche die neuere Physik allen Körpern beimißt, weil "sie alle ohne zu zerreißen ober zu zerbrechen, durch mechanische Einwirkungen gewisse Veränderungen in ihrer Structur, ihrer Form und ihrem Bolumen erfahren können und genau ihren ursprünglichen Zustand wieder anzunehmen vermogen." Auch sie kann nur baber rühren, daß die Repulsionskraft der Atome gegen die Zusammendrückung des Körpers reagirt und bie Theilchen mit bem Aufhören bes Drucks von einander wieder entfernt, die Attractionskraft dagegen umgekehrt mit dem Aufhören ber gewaltsamen Ausbehnung bes Körpers seine Theilchen einander wieder nähert. Die "Theilbarkeit" ferner ist nur baburch möglich. daß die theilende Kraft die Verbindung der Atome eines Körpers burch lleberwindung ihrer Attractions=(Cohafions=)Araft löst ober ihre gegenseitige Repulfionstraft bis zu bem Grabe verftärkt, daß fie von felbst ihre Verbindung aufgeben. Die "Schwere" aber, b. h. "bas Bestreben ber Körper, zur Erbe zu fallen, welches sie burch ben wirklichen Fall ober durch den Druck auf ihre Unterlage (burch ihr Gewicht) äußern", wird bekanntlich allgemein auf die Anziehungskraft aller Körper gegeneinander zurückgeführt. Schwere oder Schwerkraft, Gravitation und Anziehungskraft sind daher nur verschiedene Ramen für dieselbe Sache.

Bas endlich die f. g. "Porofität", b. h. die Annahme betrifft, baß die Körper zwischen ihren Atomen, Moleculen, Bartikeln ober Raffentheilchen "Zwischenräume" haben, so wird bieselbe zwar wohl pon manchen ältern Physikern noch nicht als eine allgemeine Eigenschaft ber Körper anerkannt. Es ist bis jett wenigstens noch nicht gelungen, die Borosität einiger Körper, 3. B. des Glases, wahrzunehmen ober sie thatsächlich zu erweisen und eine tropsbare ober gasförmige Flüffigkeit burch sie hindurchzutreiben, und A. Mouffon behauptet baber, daß "bie Borosität nicht als ein wefentliches Mertmal ber Materie, sondern als das zufällige Resultat einer ungleichmäßigen Ausbildung zu betrachten sey" (a. a. D. I, 12). Nichtsbestoweniger erklären die neuern Physiker sich durchgängig für die Boraussetung von verhältnismäßig großen "Abständen" der einzelnen Atome und resp. Molecule eines Körpers von einander. Sie sind auch durchgängig geneigt, diese Abstände für "leere" Awischenräume zu halten, die Atome also burch einen "leeren Raum" getrennt zu Folgen wir dieser Annahme, so ergiebt sich wiederum aus ihr felbst. daß die s. a. Abstände der Atome von einander nur auf beren Repulsionsfraft beruhen können. Denn ber leere Raum kann fie nicht aus einander halten, - sonft müßte er selbst Widerstandsoder Revulsionstraft besitzen. — und ihre gegenseitige Anziehungstraft wurde fie in Einheit zusammenschmelzen, b. h. ihre Discretion (und damit fie felbst als Atome) schlechthin aufheben, wenn dieser Araft nicht die Repulsionstraft entgegenträte und die Wirkung jener bergestalt paralysirte, daß sie (bie Atome) nur bis auf bestimmte Awischenräume fich einander nähern können. Damit aber ergiebt fich weiter von selbst, bak der s. a. leere Raum zwischen ben Atomen in Wahrheit nicht schlechthin leer, sondern von der Repulsionstraft eingenommen ist. Denn die Anficht ber meisten Physiter, daß nur ber Stoff einen Raum einnehme, ben Kräften bagegen als ben "Qualitäten" ber Stoffe bie Eigenschaft ber Raumoccupation nicht zukomme, ist eine bloße, durch nichts bewiesene Meinung. Sie wird zum offenbaren Widerspruch in sich, der sich selbst aufhebt, wenn biefelben Physiter zugleich von einer actio in distans, von einer Birksamkeit ber Arafte, 3. B. ber Gravitation, über weite Raumentsernungen hin, sprechen. Denn die von einem bestimmten Punkt ausgehende actio in distans muß doch offendar durch die leeren Räume hindurchgehen, und wenn sie eine perennirende, unaushörlich wirkende Thätigkeit ist, also unaushörlich die leeren Zwischenräume passirt, so "besindet" sie sich nicht nur in ihnen, sondern hat auch eine Ausdehnung und kann nur als Raumoccupation gedacht werben, — gesetzt auch, daß sie die besondre, sie vom Stosse unterscheidende Eigenthümlichkeit besitzen sollte, andre Kräfte von dem gleichzeitigen Durchgange durch dieselben Räume nicht abzuhalten.

Für den gegebenen Nachweis, daß die f. g. allgemeinen physis kalischen Eigenschaften ber Körper nur auf der Attractions- und Repulsionstraft ber Atome beruben, erscheint es gleichgültig, baß bie neuere Physit geneigt ift, beibe Rrafte zu trennen und bie Attractionsfraft nur ben f. g. ponderablen, die Repulsionsfraft ben imponderablen ober Aether-Atomen beizulegen. Denn fie nimmt zugleich an, bak jedes vonderable Atom ober Molecul mit einer Sphäre von Aetheratomen umgeben fen, beibe Arten von Atomen also stets zusammenwirken. — Das Resultat unsers Rachweises fpricht R. Rebtenbacher mit anerkennenswerther Rlarbeit und Bräcision aus, wenn er behauptet: "Das Wesen der Materie ift uns nur theilweise bekannt. Wir wissen nur aus Erfahrung, daß sie gleichsam ein Doppelwesen ist, bas mit einem passiven und einem activen Brincip begabt ift. Das paffine Brincip wird Beharrungsvermögen genannt und besteht theils in ber Sähigkeit ber Materie, burch sich selbst und ohne alle äußere Einwirkung in einem Rustande bes ruhigen ober bewegten Senns verharren zu können. theils aber in der Unfähigkeit, durch fich felbst einen in ihr vorhanbenen Auftand bes ruhigen ober bewegten Seyns zu verändern. Dieses Beharrungsvermögen könnte man auch die Kähigkeit ber Selbsterhaltung des ruhigen oder bewegten Seyns der Materie nennen. Das zweite active Princip wird Kraft genannt. besteht in ber Sähigkeit ber Körper, wechselseitig anziehend ober abstoßen b einzuwirken und baburch bie Austände ihres Seyns verändern zu können. Dieses active Princip könnte man auch bas Brincip ber Wechselwirkungsfähigkeit ber Stoffe nennen, woburch bas ruhige ober bewegte Seyn ber Körper verändert wird. beiden Brincipien sind die uns bekannten Fundamentaleigenschaften ber Materie" (Das Dynamibenspstem. Grundzüge einer mechanischen Physit. Mannheim 1857. S. 11 f.). Daß freilich bas "Beharrungsvermögen" als Vermögen ober "Fähigkeit" im Grunde ibentisch ist mit der "Araft", die ja auch eine "Fähigkeit" seyn soll, leuchtet von selbst ein.

Mit den allgemeinen Eigenschaften der Körper hängen unmittelbar ihre f. g. Aggregatzustände zusammen. Auch sie werben auf die Attractions- und Repulsionskraft der Atome zurückgeführt. Kest beißt ben Physikern ein Körper, "bessen Theile zu ihrer Berschiebung eine merkliche Kraft erforbern", flüffig bagegen berjenige, "beffen Theile burch jede beliebige kleine Kraft verschiebbar find." Die fluffigen Körper werben "tropfbar-fluffig" genannt, wenn fie "fdwer zusammenbrudbar" find , "elaftisch=(ausbehnfam=) fluffig ober gasförmig", wenn fie "fich leicht zusammenbruden laffen und ihren Raum beständig zu erweitern suchen." Die älteren Abnfiker führen biese brei Hauptformen der Aggregation auf den verschiedenen Grad der Anziehungs- und Abstofungstraft der ponberabeln Atome und resp. Molecule zurud, aus benen die Rörper Denn "diese zwei einander entgegengesetten Kräfte bestimmen nicht nur die Lage, sondern auch die Verbindung der kleinften Maffentheilchen eines Körpers, mithin auch beffen Bolumen und Aggregationszuftand." Wo die gegenseitige Attractionskraft der kleinften Theilchen entschieden über ihre Repulfionstraft überwiegt, wird ber Körper, ben sie bilden, fest erscheinen; wo umgekehrt die gegenseitige Repulsionskraft berselben über bie Attractionskraft bas Uebergewicht behauptet, wird der Körper den gasförmigen Zustand annehmen; und wo fich beibe Kräfte bas Gleichgewicht halten, wird er tropfbar-flüssig erscheinen. Die Attractionskraft, die hier als Kraft ber Berknüpfung und Zusammenhaltung gleichartiger Molecüle (Atome) wirkt, ift die f. g. Cohafionstraft. Sie sowohl wie die ihr entgegenwirkende Repulsionskraft kann durch äußere Umstände erhöht, verstärkt werben. "Sowie äußere Umstände die Wirksamkeit der einen ober andern dieser beiden Kräfte begünstigen, muß sich bas Volumen des Körpers vergrößern ober verkleinern, ober es wird gar eine Aenberung bes Aggregationszustandes erfolgen" (Baumgartner u. Ettingshausen a. a. D. S. 25 f.). Die Wärme 3. B. behnt alle Körper aus, d. h. entfernt ihre Theilchen von einander, und viele feste Körper z. B. alle Metalle können baher "burch Zufubr pon Wärme" aus dem festen in den flüffigen Ruftand über-

geführt werben. Andre feste Körper 3. B. die Salze lösen sich in Rluffigkeiten auf. Dieg bewirkt bie f. g. Abhafionskraft b. h. eine Attractionsfraft, vermöge beren die Molecüle ungleichartiger Körper sich gegenseitig anziehen (verbinden), ohne jedoch sich chemisch au besondern neuen Körpern au vereinigen. Wenn also a. B. Rochfalz in Wasser sich auflöst und damit flüssig zu werden scheint, so geschieht dieß, weil die Abhäfionstraft zwischen den Moleculen bes Wassers und des Salzes größer ist als die Cobasionstraft ber Salzmolecüle unter einander; infolge bavon trennen sich lettere von einander und verbinden fich mit den Moleculen des Waffers, ohne bessen Flüssigfeit aufzuheben, indem die Cobasionstraft zwischen ben Saly-Waffermoleculen nicht groß genug ift, um fie zu einem feften Rörper zusammenzufügen. Die Cobasions und die Abbasionstraft find sonach nur besondre Aeußerungen der Anziehungsfraft, die zunächst bei ben Aggregatverhältnissen ber Körper in bestimmter Weise auftreten und die Aggregatzustände mitbedingen.

Diefer älteren Erklärung ber Aggregatzustände treten erhebliche Schwieriakeiten entgegen. Denn beruht ber tropfbar-flussige Rustand nur auf dem Gleichgewicht ber Attraction und Repulsion ber ponberabeln Molecule, fo scheint er nur vorübergebend, als bloßer Uebergang vom festen zum gasförmigen Rustande vorkommen zu können. Gleichwohl zeigt er fich im Allgemeinen nicht nur ebenso bauernd als der feste und gasförmige, sondern die stüssigen Körper behnen sich auch bei erhöhter Temperatur noch längere Zeit aus, ohne ihren tropfbar-flüffigen Zuftand aufzugeben. Und boch müßte letteres fofort erfolgen, fobalb (burch bie Barme) bas Gleichgewicht ber Attraction und Repulsion gestört und ber letzteren bas Uebergewicht zu Theil würde. Auch würde aus der vorausgesetzen Theorie folgen, daß ein fester Körper nur burch ben tropfbar-stüssigen Zuftand hindurch zur Gasform gelangen konnte; und boch giebt es einige feste Körper, die unmittelbar in den gasförmigen Austand sich auflösen, ohne porber flüssig zu werden. Die neueren Physiker und Chemiker gründen beshalb ihre Theorie auf den Gegensat der vonberabeln und imponderabeln (Aether=)Atome und auf eine vorausgesetzte Verschiedenheit der Gestaltung der Massentheilchen. ben festen Körpern", fagt Gisenlohr, "bilden die ponderabeln Atome Massentheilchen von verschiedenen Gestalten, welche von ebenen Klächen begränzt find. Die anziehende Kraft eines jeben erstreckt nich innerhalb kleiner Kreise auf die benachbarten Massentheilchen. Da sie nur von ebenen Klächen begränzt find, so werben sie nicht nach allen Seiten gleich ftart angezogen, besonders wenn sie zugleich nach gewiffen Richtungen einen ungleichen Abstand haben, und müffen baber eine feste Lage gegen einander annehmen. Daber ift bie abftokende Kraft ober die Elasticität des Aethers mit der anziehenden (ber ponberabeln Maffentheilchen) im Gleichgewicht. baber burch ben Druck bie Theile einander genähert, so entfernt die abstokende Kraft (ber Aetheratome) sie nach aufhörendem Druck wieder von einander, und hat man einen Körper gewaltsam gebehnt, so sucht die anziehende Kraft (ber ponderabeln Atome) seine Theilden einander wieder zu nähern. Bei tropfbar-fluffigen Körpern find die Atome in gleichen Abständen von einander und baben Rugelgestalt. Nebes Atom ift von einer Aethersphäre umgeben, welche die Berührung verhindert. Die Anziehung der Atome im Innern ift bei ihrer Rugelgestalt nach allen Seiten gleich start. Daber kann auch die kleinste Kraft eine Verschiebung berselben bewirten. Bei ben elaftischen (gasförmigen) Flüssigkeiten enblich hat die zurückstoßende Kraft ein solches Uebergewicht über die anziehende, daß biefe dagegen verschwindet. Elastische Flüssigkeiten behnen sich barum, wenn sie nicht burch Druck, Anziehung ober burch ein Gefäß zusammengehalten werben, so lange aus, bis ihre Ausbehnsamkeit der pressenden Gegenkraft das Gleichgewicht hält" (Eisenlohr a. a. D. S. 18. Bergl. Graham-Otto a. a. D. I, 680).\*) —

<sup>\*)</sup> Rach Clausius ift es nicht bie Kraft ber Repulston, welche bie Atome ber gassörmigen Stoffe aus einander halt und von einander entsernt, sondern auch sie ziehen sich gegenseitig au, und es ift nur "die in Form von Warme ihnen augeführte innere Bewegung, welche bei ihnen eine solche Heftigkeit erreicht, daß die einzelnen Wolecule liber die Wirkungssphären ihrer Nachbarn hinaus sich bewegen und daher nicht mehr durch die Anziehungen der letztern zuruckgehalten werden, sondern mit der einmal erlangten Geschwindigkeit gerablinig den Raum durcheilen, dis sie auf ein Hinderniß siosen, von dem sie abprallen oder sessen halten werden" (lieber die Art der Bewegung welche wir Wärme nennen, in Boggendorf's Annalen, 1857, Bb. 100, S. 353 f.). Warum gerade nur bei den Atomen der Gase die Wärmedewegung eine solche Heftigkeit erreicht, sagt uns freilich Claussus nicht. — Mousson dagegen nimmt nicht nur eine Anziehung, sondern auch eine Abstosung zwischen den ponderablen Atomen (Moleculen) an, sügt aber hinzu: "Da die Wärme die Körper ausbehnt, so nimmt die Abstosung mit dieser zu und vermag dann bei größerer Entsernung der Anziehung das

Allein auch diese Theorie scheint kaum haltbar. Denn wenn bei ben festen Körpern die Attractionsfraft der ponderabeln Atome oder Maffentheilchen im "Gleichgewicht" ftanbe mit ber Repulfionstraft ber Aetheratome, so wurde unabweislich folgen, daß die kleinste Kraft hinreichen müßte, um den Körper in seine Massentheilchen auseinanderfallen zu machen (ihn zu zerbrödeln). Dem widerspricht aber die Thatsache der Cobasion, die bei allen festen Körpern in perschiebenen Graben sich zeigt und die boch nicht als eine besonbere .. Ausammenhaltenbe" Kraft gefaßt, sondern nur auf die Attractionsfraft der vonderabeln Atome zurückgeführt werden kann. Aber auch bie tropfbar-flüssigen Körper sind nicht ohne Cobasion ihrer Theilchen; nur erscheint fie bei ihnen stets von geringerer Stärke als bei ben festen Körpern. Es muß mithin nothwendig angenommen werben, bak bei ben verschiebenen festen und tropfbar-flüssigen Körpern im Allgemeinen die Attractionsfraft ihrer ponderabeln Atome oder Maffentheilchen in verschiebenen Graben die Repulsionstraft ber Aetheratome überwiege, bei ben feinsten, leicht verbampfenden (f. g. atherischen) Rluffigkeiten sich beibe Kräfte ungefähr bas Gleichgewicht halten, bei ben gasförmigen bagegen bas umgekehrte Berbältniß beiber obwalte. Damit aber geht offenbar die ganze Theorie auf bie ältere Ansicht zurud, und unterliegt allen den Schwieriakeiten. bie jener entgegensteben.

Achnliche Schwierigkeiten zeigen sich, wenn aus der Repulsion und Attraction allein die Bewegung der Körper und der Atome erklärt werden soll. Denn wenn alle Körper oder ponderabeln Atome gleichermaßen sich gegenseitig anziehen und abstoßen, so ist klar, daß gar keine Bewegung zu Stande kommen kann. Es muß vielmehr ein Zustand unveränderlicher Auhe eintreten. Denn die Attractionskraft verliert nothwendig ihre Wirkung, wenn ein Körper zwar auf der einen Seite von einem andern, auf der entgegengesiehten Seite aber von einem zweiten mit derselben Kraft angezogen wird; die unvermeibliche Folge ist, daß er undeweglich stehen bleibt. Und ebenso verliert die Repulsionskraft alle Wirkung, wenn ein Körper

Sleichgewicht zu halten. Die Barme also, eine Ursache, welche, bom Körper unabhängig, ibm gleich einer Bewegungsmenge gegeben und genommen werben tann, bestimmt wesentlich die Abstoßung" (a. a. D. I, 162). Wir tonnen nicht sinden, daß burch biese Erklärungen die Sache irgend klarer wirb.

auf allen Seiten von andern Körpern (Aetheratomen) mit gleicher Stärke abgestoken wirb. Die unbestimmte allgemeine Annahme ber Bhyfit, daß den Atomen nur überhaupt Attractions- und Repulfionstraft zukomme, genügt mithin nicht. Es muß vielmehr weiter angenommen werben, daß die verschiedenen Körper und Körperatome verschiedene Grabe ber Attractions- und Repulsionsfraft gegen einander besigen, ober baf fie mit verichieben abgemeffenen, unaleich wirkenden Sphären von Aetheratomen umgeben sepen. Annahme wird schon badurch nothwendig ober folgt schon baraus, dak ein Körper eine um so größere Anziehungstraft auf andre ausübt, je größer sein Volumen und je geringer seine Entfernung ift. Denn eben bieß, daß die Atome zu Körpern von verschiebenem Bolumen und verschiedener Entfernung von einander sich verbinden, muß boch einen Grund haben, und foll dieser Grund in ben Atomen selbst liegen, so kann er nur barin bestehen, daß schon die Atome als folde einen verschiebenen Grad ber Anziehungs- und Repulfionstraft gegen einander besitzen. Und in der That beruht ja auf ber Annahme einer solchen Verschiedenheit, wie wir sogleich sehen werben, ber Begriff ber demischen Affinität und alle chemische Berbindung.

Ebe wir indek auf den Unterschied der demischen und physitalischen (mechanischen) Verbindungsweisen und der sie bewirkenden Aräfte näher eingeben, haben wir noch anzumerten, daß die Physiter nach Anleitung ber obigen Erörterungen zwischen f. g. Dolecularund f. g. Körper= ober Daffenträften zu unterscheiben pflegen. Auf jene führen sie die verschiedenen Aggregatzustände, die Cohafion, bie Abhafion, die verschiedene Dichtigkeit, das verschiedene Gewicht, und die von der verschiedenen Lagerung, Stellung ober Berbindungsform der Molecule bedingte natürliche Gestalt der Körper zurud; auf die Maffenträfte dagegen die räumlichen Bewegungen berselben und diejenigen Veranberungen, die sie durch Druck und Stoß gegen einander erleiben. Die Molecularkräfte — zu benen, wie sich zeigen wird, auch die im chemischen Proces wirkende Kraft, wie die Aräfte bes Lichts, ber Wärme, ber Elektricität 2c. gehören, — wirken erfahrungsmäßig nur bei fehr großer Annäherung ber Molecüle an einander, mahrend die Anziehungsfraft ber Maffen, die Schwer- ober Gravitationstraft, auch in weitester Entfernung noch ihre Wirtung übt und bie Kraft bes Stofies einen Körper in gleichmäßiger Hirici. Gott u. Die Ratur. 2. Mufl.

Bewegung in's Unendliche forttreiben würde, wenn keine andere Kraft ihr entgegen wirkte.

Diesen Unterschied zwischen Molecular- und Massenkräften treuzt ein andrer, indem die Physiker auch noch, wie schon angedeutet, mifchen urfprünglichen ober Grundfraften und abgeleiteten Aräften zu unterscheiden pflegen. Die Grundfräfte follen der Materie in allen Zuftänden und unter allen Umftänden zukommen und pon ihrer Natur unabtrennbar sepn; und weil ihre Wirkungen von ber verschiedenen Lage der Umftande unabhängig sind und auf ihnen in jeder Lage ein zusammengesetzter Erfolg beruht, nennt man sie porzugsweise "bynamische". Die abgeleiteten Krafte follen bagegen bem Stoffe nicht an fich (von Natur) einwohnen, sonbern ibm nur aus einer bestimmten Berbindungsweise mit anbern Stoffen aleichsam zuwachsen, und baber wieder verschwinden, wenn biese Verbindung fich aufhebt. Blog um biefes Gegensates willen pflegt man ihre Wirkungen als "mechanische" zu bezeichnen. gemäß werden 3. B. die Molecularfrafte und die Schwerfraft als Grundfrafte betrachtet, während die Stoffraft, weil fie einem Korper nur wenn er in Bewegung ift, jutommt, ju ben abgeleiteten ober mechanischen Kräften gerechnet wird. Begen biefe Unterscheibung bemerkt Lope mit Recht, daß sie wohl praktisch zuzugeben sen, theoretisch aber gar nicht existire. "Die Beziehungen nämlich, die ein Körper poraussett, um fähig zu einer Wirkung zu werben, sind balb fehr einfach, balb fehr verwickelt: fie find theils folche, die nie fehlen können, theils treten sie im gewöhnlichen Naturlauf nur als seltene Ausnahmsfälle auf. Es fann fenn, daß schon die bloße gleichzeitige Gegenwart im Raume für die Theile ber Materie eine genugenbe Beziehung ift, um sie zu einer Wechselwirfung zu befähigen, und bieß wurde ber Kall senn, wenn die Schwere, woran wir freilich zweifeln, als eine Grundfraft in jenem Sinne zu betrachten ware. Dann würde nur noch ihre Intenfität an wechselnbe Umftanbe, nämlich an Entfernungen gebunden sepn, die Attraction überhaupt aber, ba fie von einer beständig vorhandenen Bebingung abhinge, würde von allgemeiner und fortwährender Wirkung seyn. — Die meisten Kräfte entstehen jedoch unter zusammengesetzteren Bedingungen. Die f. g. Molecularträfte 3. B. wirken nur unter ber Bedingung sehr großer Annäherung der Molecüle. Und von den demischen Bermandtschaftsfräften wiffen wir, daß ihre Wirtung an febr vielen

Umftänden hängt, und können vermuthen, daß sie noch mehrere uns umbekannte Bedingungen hat" (Allg. Physsologie, S. 93 f.). Mit andern Worten: Bei näherer Betrachtung zeigt sich, daß es s. g. dynamische oder Grundkräfte, die (im Unterschied von den mechanischen) dem Stoffe an sich und unter allen Umständen zukämen, nicht giebt.

Mit bem Ausbrud "mechanischer Rraft" verbindet inden bie Raturwissenschaft noch einen andern Begriff, nach welchem die medanischen Rrafte mit ben Maffen fraften in Gins zusammenfallen und den Molecularfraften gegenübertreten. In diefem Sinne rechnet fie nicht nur die Kraft des Stoßes und Druckes, sondern auch die Schwerfraft, die Elasticität und den Trägheitswiderstand zu ben mechanischen Kräften. Sie haben sämmtlich bas mit einander gemein, daß sie äußerlich von Körper zu Körper wirken, b. h. daß ihre Wirksamkeit die räumliche Trennung der Körper von einander Der f. g. Trägheitswiderstand ift baffelbe, mas früher vis inertiae genannt murbe, b. h. bie Phyfit bezeichnet mit biesem Borte, wie wir bereits gesehen haben, ben Wiberstand, welchen ein Körver einem andern, der seinen Zustand zu ändern, ihn in Bewegung zu bringen sucht, entgegensett. Wird biese Bewegung (Erschütterung) dadurch bewerkstelligt, daß ber andre Körper sich selbst ju dem ersten hindewegt und ihn berührt, so ift es die Kraft des Stofes, welche die Bewegung hervorruft. Ginen Stoß fann ein Körper nur ausführen, der selbst in Bewegung ift. Gine Bewegung, bie burch Stoß bewirft wirb, sest also eine bereits vorhandene Bewegung voraus. Lettere tann verschiebene Urfachen haben, muß aber aulest auf einer anbern Rraft als ber bes Stofes beruben, weil sie sonst — da der Stoß selbst schon Bewegung vorausset gar keine Urfache haben wurde. Den Stoß betrachtet bie Physik als eine "momentane" Kraft, "die nur einen Augenblick wirkt und bernach bas Bewegliche gang sich selbst überläßt", und unterscheibet von folden momentanen Kräften die "continuirlichen", d. h. folche, "beren Thätigkeit durch eine angebbare Zeit hindurch (ober beständig) fortbauert." Der Druck, wo er nicht auf die Schwerkraft (bas Gewicht) zurückzuführen ist, kann nur als ein continuirlicher Stoß betrachtet werden und setzt mithin ebenfalls eine bereits vorhandene Bewegung (bes brudenden Körpers) voraus. Die physikalische Definition ber Schwerkraft haben wir bereits angeführt, sie beruht ihrerseits auf der s. g. Anziehungstraft, d. h. darauf, daß alle Körper im geraden Verhältniß der Größe ihrer Massen und im umgestehrten Verhältniß der Quadrate ihrer Entsernungen sich von selbst zu einander hin dewegen. Daß diese Vewegung auf einer gegenseitigen "Anziehungstraft" beruhe, ist eine Voraussetzung der Physit. Worin diese Kraft bestehe, weiß sie uns nicht zu sagen: der Name bezeichnet eben nur die undekannte Ursache, durch welche sen Vermegung hervorgerusen wird. Sedenso endlich bezeichnet die Kraft der Elasticität nur die Ursache der oben angegebenen allgemeinen Sigenschaft der Körper, welche die Physit Elasticität nennt und welche als Druck oder Stoßtraft nach außen wirk, wenn der zusammengepreßte elastische Körper sich wieder ausbehnt.

Den mechanischen Kräften in biesem Sinne tritt nun zunächst bie demische Rraft gegenüber. Ueber bas Befen berfelben ift bie Naturwissenschaft noch nicht im Klaren. Nur so viel stebt fest. baß die Ursachen der chemischen Verbindung und Trennung der Stoffe infofern unter ben Begriff ber Moleculartrafte fallen, als sie zunächst ben kleinsten Theilchen (ben Moleculen und refp. Atomen) inhäriren und ben Körpern nur barum zukommen, weil sie aus verschiedenen tleinften Theilchen bestehen. Bergelius stellt die chemische Grundfraft, die sogenannte Affinität, ber Cobasionsfraft gegenüber und betrachtet beibe als verschiedene Arten ber "Berwandtschaft" unter den kleinsten Theilchen. "Die eine Kraft", bemerkt er, "zufolge welcher die kleinsten Theilchen der Körper unter einander zusammenhängen, nennt man Bufammenhangs-Bermanbtichaft ober Cohafionstraft. Von den verschiedenen Graden berfelben hängt die verschiebene Festigkeit der Körper ab: ift sie start, so ist ber Körper hart und fest; wird fie schwächer, so wird er tropfbar flüssig, und bei noch größerer Abnahme berfelben nimmt er Luft- ober Gasform an. - - Die zweite Art der Berwandtschaft wird Bereinigungs-Berwandtschaft ober Affinität genannt. Sie findet nur bei ausammengesetten Körpern und zwar zwischen ben einfachen Stoffen ftatt, aus benen biefelben zusammengesett find. Durch fie können zwei Rörper sich zu einem neuen britten vereinigen, der oft keine von den Eigenschaften der= jenigen Körper behält, aus welchen er zusammengesett ist. pfleat daher beibe Arten ber Berwandtschaft so zu beschreiben, daß erstere, die Cobasions-Verwandtschaft, bei gleichartigen (homo-

genen) Körvern, a. B. awischen ben kleinsten Theilchen bes ginnobers, die Gemische Bermandtschaft bagegen zwischen ungleich artigen (heterogenen) Rörpern, 3. B. zwischen Schwefel und Quedfilber, ftattfinde" [b. b. bie Cobafion beruht auf ber Angiebungefraft ber aleicartigen, die demische Affinität auf ber Angiehungstraft ber ungleichartigen fleinsten Theilchen eines Rorpers]. Erläuterung dieser allgemeinen Bestimmungen fügt er unmittelbar hinzu: "Die demische Berwandtschaft zeigt verschiedene Abanderungen, worunter folgende die wesentlichsten find. 1) Die Grabe bieser Berwandtschaft sind bei den meisten Körpern niemals von gleicher Stärke, sonbern bei bem einen Rörper ift sie stets größer als bei bem andern. — Diese Art ber chemischen Bermandtschaft hat man Wahlverwandtschaft genannt, weil die Körper von allen übrigen ftets benjenigen auszumählen icheinen, zu welchem fie bie größte Bermandtschaft besitzen. 2) Gine zweite Verschiedenheit zeigt sich in Hinficht ber Menge ber Körper, welche burch ihre Bermanbtschaft auf einander wirken, und zwar bergestalt, daß die größere Menge eines Körpers von schwacher Affinität einen Theil ber stärkeren Affinitat eines in geringer Menge anwesenben zweiten Körpers überwaltigt, b. h. bag bie Menge bisweilen ben Mangel an Starte ersetzen kann. Indessen erleibet biese Regel bedeutende Ausnahmen. 3) Auch die ungleiche Cobafionstraft der Körper bringt Veränderungen hervor. Dieß ift ber Fall, wenn die Reigung eines Körpers zu Annahme ber festen ober luftförmigen Gestalt entweber an sich so fark ift, daß fie jede chemische Verwandtschaft überwältigt, ober wenn berfelben noch eine andere schwächere Verwandtschaft zu Sulfe kommt, und bann beibe zusammen die ftarkere Verwandtschaft ber Rörver überwinden, welche sonft die flussige Gestalt beibehalten baben würden. Endlich wird 4) die chemische Verwandtschaft auch verandert, wenn mehrere gemischte Körper auf einander wirken. Wenn zwei Salze, z. B. schwefelsaures Ammoniat und salpetersaures Rali, mit einander gemengt werden, so verandert fich die Zusammensehung beider Salze auf solche Weise, daß die stärkste Säure fich mit bemienigen Körper vereinigt, zu welchem fie ober auch beide Säuren die stärkste Verwandtschaft besitzen (ber in diesem Falle bas Lali ift): bie schwächere Saure hingegen verbindet sich mit bem Korper, zu welchem sie ober auch beibe bie schwächste Verwandtschaft haben (so baß aus dieser Mischung schwefelsaures Kali und falpetersaures Ammoniak entstehen). Diese Abanderung der chemischen Berwandtschaft hat man die zusammengesetzte oder doppelte Berswandtschaft genannt" (Berzelius, a. a. D. I, 7 ff.)

Etwas schärfer, aber im Wesentlichen übereinstimmenb, fassen bie neuern Chemiker ben Begriff ber chemischen Verwandtschaft, wenn fie sie bezeichnen als "biejenige Kraft, vermöge welcher ungleich artige Körper zu einem aleich artigen verbunden werden"; und hinzufügen: "Die Gleichartiakeit bes lettern wird baran erkannt, baß bie schärfste Bewaffnung ber Sinne, die Zuziehung aller mechanischen Hülfsmittel nichts Ungleichartiges mehr erkennen läßt. Bermandtschaft ist hiernach verschieden von ber Cohasion, welche gleichartige Theile zusammenhält, und von ber Abhäfion, ungleichartige Theile zu einem ungleichartigen Ganzen einigt. Die demische Berbindung ist aber auch verschieden von einer mechanischen Verbindung ober einer mechanischen Mengung ungleichartiger Bestandtheile, sofern eben eine mechanische Berbindung ober Mengung etwas Ungleichartiges ift". "Die chemische Verwandtschaft unterscheibet sich endlich auch von ber Schwerfraft wesentlich baburch. daß erstere nur auf unmenbar kleine Abstände, lettere auf größere Entfernungen wirtt. Bei jeder demischen Berbindung muß bemnach, wenn ein fester Körper babei in Betracht kommt, die Cobasion seiner Theile übermunden werden, bei jedem gasförmigen Körper, wenn er in feste ober flüssige Berbindung übergeführt werben soll, seine Elasticität ober sein Bestreben, in bem gasförmigen Zustand zu beharren". In vielen Fällen muffen noch "begunftigende Umftände" (Wärme 2c.) hinzukommen, wenn eine chemische Verbindung eintreten foll (Graham=Otto, a. a. D. S. 582 f. 586).

Die chemische Kraft ber Affinität ist keine continuirliche Kraft. Vielmehr wenn die Atome oder Molecüle zweier Stoffe sich chemisch verbunden haben, — was nach den Entdeckungen der neuern Spemie meist in bestimmten Proportionen geschieht, — so üben sie keine chemische Wirksamkeit mehr auf einander aus. In der Einleitung zu dem Versuche einer Theorie der chemischen Schöeinungen demerkt daher Berzelius: "Wir können uns die chemische Verwandtsichaft der Körper wie eine Begierde vorstellen, die sie, dis zur Bestiedigung, unaushörlich zu sättigen suchen. Sie streben dabei in einer solchen Menge und in einem solchen Verhältniß zusammenzukommen, daß sie gesättigt werden, d. h. daß sie aushören, ihre Afsi-

nität zu äukern und in Ruhe kommen. Eine Berbindung mehrerer einfacher Stoffe, welche ganglich ober größtentheils aufgehört haben. Affinität zu äußern, können wir baber völlig gesättigt ober indifferent nennen. — — Die Aeußerung der Affinität geht also barauf hinaus. nach einer turzeren ober längeren Thätigkeit in Rube zu kommen. Stellen wir uns mithin bie einfachen Körper als auf Gine Stelle ausammenaebracht und alle im Stande, ihre Verwandtschaftstraft au äußern, por, so murden sie anfangen, sich mit einander zu verbinden, und die Masse tame in eine (turgere oder langere Reit fortdauernde) Thätiakeit, die sich nachber mit einer ewigen Rube schließen Die Masse wurde jest burch die Cohafionstraft ein medanisches Agaregat indifferenter Körper bilben", wenn nicht Licht, Barme, Elektricität die Rube der verbundenen Elemente unaufhörlich störten und in Folge ber "verschiedenen Stufen ober Grabe ber demischen Berwandtschaft" fortwährend Lösungen und neue Berbinbungen hervorriefen (a. a. D. V. 3 f.).

Nachdem sodann Berzelius biefe verschiedenen Grade ber demiiden Bermandtschaft, sowohl bei verschiedenen Brovortionen berselben Rörper als bei mehreren verschiedenen Körpern unter sich, näher dargelegt hat, sucht er zu zeigen, daß alle chemischen Erscheinungen, namentlich die chemischen Proportionen, sich am einfachsten aus der atomistischen Theorie erklären lassen, und bemerkt in Betreff ber Beschaffenheit ber Atome: "Wenn wir alle Wahrscheinlichkeit wohl beachten, so haben wir allen Grund, uns die elementaren Atome unter einer fphärischen Gestalt vorzustellen, weil diese diejenige ift, welche die Materie annimmt, wenn sie nicht mehr dem Einfluk frember Kräfte ausgesett ift." "Dagegen ist es möglich, daß bie elementaren Atome verschiedene Größe haben; es ist aber auch möglich, daß sie gleich groß sind. Die Gestalt wie die Groke ber zusammengesetten Atome (Molecule) bagegen muß sehr verschieben senn wegen der Anzahl elementarer Atome, woraus sie bestehen. bie Gestalt berfelben wird von der Bahl und gegenseitigen Stellung ber elementaren Atome abhängen, und ebenfo flar ift, daß das aus A + 2 B zujammengesette Atom einen größeren Raum einnehmen muß als das aus A + B". Die Frage, ob die Qualität bei allen elementaren Atomen bieselbe sen ober ob verschiedene Qualitäten anzunehmen senen, erörtert Berzelius nirgend ausbrücklich. Er fügt nur hinzu: "Die Vorstellung von Atomen widerstreitet der [älteren Borstellung] von einer gegenseitigen Durchtringung [Intusjusception] ber Körper. Nach berjenigen Borstellungsart von ben Atomen, welche wir die Corpusculartheorie (bei den Gasen Bolumentheorie) nennen, besteht die Bereinigung in der Juxtaposition der Atome, welche von einer Kraft abhängig ist, die zwischen verschiedenartigen Atomen die chemische Berbindung, zwischen gleichartigen Atomen die Cohäsion oder mechanische Berbindung bewirkt" (a. a. D. S. 4 f. 28 ff.).

In diesen Grundanschauungen stimmen noch beutzutage die meisten Chemiker mit bem berühmten Gründer ber neueren Chemie überein. Nehmen wir aber sonach an, daß die elementaren Atome weber ihrer Qualität, noch ihrer Gestalt nach, vielleicht auch nicht einmal ihrer Größe nach verschieben von einander seven, so bleibt zur Erklärung ber außerorbentlich großen Mannichfaltigkeit ber Formen wie der ebenso großen Verschiedenheit der Eigenschaften (Rräfte — Wirtungen) ber demisch gebilbeten Körper nur bie verschiedene Art und Weise ber Bufammenorbnung ber einfachen Atome übrig. Und in der That leitet Berzelius und mit ihm die meisten neuern Chemiter junachst die Berschiedenheit ber Gestalten ber chemisch gebilbeten Körper aus dieser Quelle ber. Denn er bemerkt: Mitscherlich habe eine so große Anzahl von Källen beigebracht, "daß man es gegenwärtig wohl als ein allgemeines Gefet annehmen fann, daß dieselbe Angahl von Atomen, wie verschieden fie sonft auch fenn mogen, sobald fie auf gleiche Beife mit einander verbunden find, diefelbe Argftallform (bie fog. ifomorphen Rörper) bervorbringt". Aus biefem Gefete folgert er bann, daß umgekehrt biefelbe Anzahl gleich großer fpharischer Atome ungleiche Kruftallformen bervorbringen muffe, wenn biefe - Atome unter fich auf ungleiche Beise geordnet find; - und fügt hinzu: "Auch biefer Borftellung scheint bie Erfahrung zu entsprechen; fie scheint sogar zu zeigen, baß die Berschiedenheit in ben Rormen von einer Mobification in ben demifden Gigenschaften begleitet sey. Wenigstens läßt sich auf teine andere Weise die parabore Thatsache erklären, daß Körper von gleicher Ausammensehung und gleicher Sättigungscapacität verschiebene Gigenschaften und verschiedene Arnstallformen haben können". Diese Körper find die sogenannten "isomerischen", b. h. Körper, bie obwohl sie aus benselben Atomen und resp. Moleculen in berselben relativen und

absoluten Anzahl (Proportion) chemisch zusammengesetzt sind, boch nicht nur "eine Berschiedenheit in der äußern, sondern auch in andern Sigenschaften" zeigen dis zu einem Grade, "daß wir diese Sigenschaften nicht mehr als einem und demselben Körper angehörend betrachten können" (a. a. D. V, 38 f. Bgl. I, 6 f.). — Demnach aber wirden auch die verschiedenen Sigenschaften der Körper aus derselben Quelle adzuleiten seyn. Und sonach würde folgen, daß die letzten einfachen Atome an sich ganz dieselben Qualitäten haben könnten, und doch auf der bloßen Berschiedenheit ihrer chemischen (und resp. mechanischen) Verbindungsweise die ganze qualitative und quantitative Verschiedenheit der erscheinenden Dinge beruhen könnte.

Diefer Annahme wiberspricht nun aber junachft 3. v. Liebig, ber ausgezeichnetste Chemiker ber Gegenwart, wenigstens insoweit, als fie die Gleichheit ber Atome in Betreff ihrer Große und Geftalt involvirt. Liebig behauptet im Gegentheil: "Die Bekanntschaft mit isomorphen Substanzen stelle zwar die Thatsache außer allen Ameisel. baß ihre gegenseitige Vertretung in Verbindungen, ohne Aenberung ihrer Arnstallgestalt, barauf beruhe, daß ihre Atome einerlei Gestalt besitzen und von gleicher Größe sind", aber "eben barum muffen wir andrerseits da, wo bei der Vertretung eines Körpers durch einen andern die Arpstallform der Verbindung eine andre wird. porausseten, daß diese Aenderung davon abhängt, daß die Atome biefes andern Rörpers eine andere Gestalt besitzen und refp. nicht benselben Raum in ber Verbindung ausfüllen" [b. h. von andrer Größe sind). (Chemische Briefe, 4te Aufl. Leipz. 1859, I, 148.) Aber auch ber Annahme, daß ben Atomen ursprünglich gleiche Eigenschaften gutommen und die verschiebene Beschaffenheit ber aus ihnen bestehenden Körper nur von ihrer verschiedenen Zusammenordnung abhänge, widerspricht die Thatsache, daß die sog. iso = morphen Rörper, obwohl fie aus berfelben Anzahl von Atomen besteben und ihre Atome auf aleiche Weise mit einander verbunden find, boch gang verfchiebene Eigenschaften zeigen. Denn wenn bei ben ifomerifchen Rorpern die Berichieben beit ihrer Gigenicaften nur auf ber Ungleichartigkeit ber Zusammenordnung ihrer demischen Clemente beruht, so folgt unabweislich, daß umgekehrt bei ben ifomorphen Körpern wegen ber Gleichartigfeit ber Bufammenordnung ihrer Elemente auch ihre Gigenschaften die gleich en

seyn müßten, weil gleiche Ursachen gleiche Wirkungen, entgegengesetze Ursachen entgegengesetzte Wirkungen haben muffen. vergift Berzelius, daß er selbst anerkannt bat: die Chemie weise Rörper nach, "die aus theoretischem Gesichtspunkte (nach Mitscherlich's Gefet) isomorph senn müßten, es boch aber factisch nicht sind", und die beshalb "beteromorphe" Körper genannt murben (a. a. D. I, 6). Die neuere Chemie erklärt daher auch ausdrücklich: man burfe ben Nomorphismus nicht so auffassen, "als ob gleiche atomistische Constitution bei Verbindungen nothwendig auch gleichartige Arnstallform bedinge: dieß finde vielmehr in einer sehr großen Anzahl von Fällen nicht ftatt" (Graham Dtto a. a. D. S. 715). Und bei ben sog, isomerischen Körpern (im weitern Sinne bes Worts) unterscheibet sie zwischen Körpern, die bei gleicher chemischer Rusammensetzung nur Unterschiede "in den physikalischen Gigenschaften" (Krystallform, optischen Qualitäten, specifischem Gewicht) zeigen, und solchen, bei benen auch "bas ganze chemische Verhalten ein andres ist". Die ersteren bezeichnet sie als bloße "Modificationen berselben Substanz", die andern als "isomere Substanzen". Bei beiden aber zeigt sich, daß die verschiedenen physikalischen und chemischen Eigenschaften wenigstens nicht überall auf ber bloßen Berschiedenartigkeit der Zusammenordnung der kleinsten Theilchen be-Denn nach biefer Ansicht "müßte mit Aufbebung ruben können. der Aneinanderlagerung der Atome in festem Rustande, also mit Ueberführung ber Substanz aus dem festen in den fluffigen Zustand, auch alle Ungleichartigkeit in den Modificationen berfelben Substanz Diek ist aber, wenn auch oft, boch keinesweas stets aufbören. ber Kall". Und .. wenn man auch für die verschiedenen Gigenschaften bes Schwefels in seinen verschiedenen Zuständen die verschiedene Art ber Aneinanberlagerung seiner Atome als Ursache betrachten könnte. - so läßt sich bieß boch nicht für gasförmige Körper wie Sauerstoff ober Chlor burchführen. Run wird aber 3. B. burch die fortgesette Einwirkung elektrischer Kunken ber geruchlose gewöhnliche Sauerstoff zu einer starkriechenben Gasart (bas fog. Dzon), welche sofort Job aus feuchtem Jobkalium ausscheibet und feuchtes Silber orybirt (was ber gewöhnliche Sauerstoff nicht thut); es ist völlig unerklärt, worauf diese Umwandelung bei berselben unzerleabaren Substanz und unter Beibehaltung bes Gaszustandes (so bag also von einer Berschiebenartigkeit ber Aufeinanderlagerung der Atome nicht die Rebe seyn kann) beruht". Danach ergiebt sich bann von selbst ber Schluß, daß für die Isomerie im engern Sinne — b. h. für Körper, "die bei gleicher procentischer Zusammensehung aus denselben Substanzen gleiches Atomgewicht und gleiche empirische Formel haben und auch die Annahme einer Verschiedenheit in der rationellen Zusammensehung nicht zulassen — jede Erklärung fehlt" (Grahamdtto, a. a. D. S. 702 ff.)

Refulé extennt dieß zwar an, spricht aber die Erwartung aus, baß mit den weitern Fortschritten ber Wissenschaft auch die Momerie im enaern Sinne sich auf eine Berschiebenheit in der rationellen lb. b. in der aus theoretischen Gründen anzunehmenden] Zusammenfetung zurudführen laffen werbe. Schon jest fen aus theoretischen Gründen mit Sicherheit anzunehmen, daß bei einer Anzahl isomerischer Körper die chemische (und resp. physikalische) Verschiebenbeit berfelben auf dem sog. Volymerismus, bei einer Anzahl andrer auf dem Metamerismus beruhe, b. h. daß bei ber erften Klasse, 3. B. bei bem Aethylen, Bropylen, Butylen 2c., die Atome zwar in berselben Proportion, aber in größerer Anzahl zu Moleculen sich vereinigen (Aethylen = C4 H4, Propylen = C5 H5 u. f. w.), bei der zweiten Rlaffe bagegen, g. B. bei ben Aetherarten ber fetten Sauren, die Anzahl der Atome zwar die gleiche, aber ihre Aneinanderlagerung innerhalb jedes Moleculs eine verschiedenartige sen (a. a. D. S. 183 ff. 189). Allein gesett auch, baß es gelänge, bie Momerie im engern Sinne, b. b. diejenigen isomerischen Körper. auf welche biese Hypothese einer polymerischen und resp. metamerifden Ausammensehung ihrer Molecule bis jest fich nicht anwenden läßt, mit der Zeit doch aus eben diefer Sypothese erklärlich zu machen, so bliebe boch gerade die Hauptsache unerklärt. Denn es fragt sich ja vor allen Dingen, wie es benkbar sey, daß durch die bloße Berfchiedenheit ber Bahl ber zu Ginem Molecul fich vereinigenden Atome und refp. burch ihre verschiedene Stellung innerhalb bes Wolecule so ganz verschiedene chemische und physikalische Sigenschaften hervorgehen können? Wie ift es 3. B. benkbar, baß burch bloge Einwirfung ber Elektricität in Ginem und bemselben einfachen Stoffe, bem Sauerstoffe, die Atome in verschiedener Anzahl zu Moleculen sich verbinden oder in verschiedener Weise innerhalb iedes Moleculs sich aneinander lagern können und auf solche Art ber Sauerstoff in bas jo verschiedene Dzon sich zu verwandeln ver-

moge? Es fragt fich weiter, welches bie Urfachen fegen, warum in bem einen Falle eine geringere, in bem andern eine großere Anzahl derfelben Atome in berfelben Broportion sich zu einem Molecule vereinigen, und resp. warum biefelbe Anzahl berfelben Atome in benfelben Broportionen boch in einem Kalle eine gang andere Stellung innerhalb bes Moleculs annehmen als im andern? Denfelben Atomen fonnen boch nicht verschiebene Rrafte inbäriren, sonst wären sie ja nicht bieselben Atome; und boch können nur verschiebene Rrafte bewirken, bag bie Atome bier in größerer, bort in geringerer Anzahl, hier in bieser, bort in einer andern Stellung sich zu Molecülen verbinden! — Diese Fragen und Wiberspruche erscheinen bis jest vollkommen unlösbar. Nimmt man aber gar an, daß alle Elementaratome ichlechthin biefelben Gigenichaften (Rräfte) besiten und nur bem Grabe ihrer Affinitat nach gegen einander verschieden sind, so wird die Natur mit der erscheinenden unendlichen Mannichfaltigkeit ber qualitativ und quantitativ so verschiebenartigen Dinge zu einem unbegreiflichen Rathsel.

Mit Recht bemerkt daher Ettingshausen (a. a. D. S. 37): "Ohne die ausdrückliche Boraussetung, daß die (verschiedene) Beschaffenbeit der Atome nur gewisse Gruppirungsformen zulasse, würde die atomistische Hypothese nicht einmal das Geset der bestimmten Berhältnisse (Proportionen) in sich fassen". Zedenfalls kann die Annahme von der qualissicirenden Kraft und Bedeutung der bloßen Zusammenordnung der chemischen Elemente als Grund der verschiedenen Sigenschaften der Körper keines wegs Anspruch auf eine gilltige Hypothese machen, geschweige denn für erwiesen gelten. Richtsdestoweniger hält die Chemie und mit ihr die Physis diese Annahme im Allgemeinen sest. Lassen wir daher den Punkt vorläusig auf sich beruhen: und fragen nur: worin besteht die chemische Kraft selbst, welche nach den angegedenen Gesehen wirkt und, zusammen mit der Corpusculartheorie, die chemischen Erscheinungen erklären soll?

Nachbem Berzelius constatirt hat, daß (nach Becquerel) "bie geringste chemische Wirkung eine elektrische, auf die Magnetnabel wirkende Entladung hervordringt", nachdem er die verschiedenen Feuererscheinungen, die wir kennen, einer nähern Analyse unterworsen, nachdem er ferner auf die Thatsache hingewiesen, daß alle Stosse je nach ihrem Berhältniß zu einander dei Entladung des

elettrischen Stroms auf fie um ben elektropositiven ober um ben elektronegativen Bol sich sammeln, und nachdem er diese Thatsache auf die elektrische Polarität der kleinsten Theilchen, die eine verschiedene sey, je nachdem der positive oder negative Vol in ihr und bamit in den Theilchen selbst "vorherrsche", und auf die verschiedene "Intenfität ihrer Polarität im Allgemeinen" zurückgeführt hat; nachbem er endlich gezeigt hat, daß ber Grad ber elektrischen Polarität "teine constante Quantität ift, sonbern sehr von ber Temperatur abhängt, durch die er sich vermehrt und durch beren Modificationen er Beränderungen erleidet;" - fommt er zu bem Schlusse, daß bie demifche Rraft ibentisch fen mit ber Rraft ber Glettricität, ober wie er sich ausbrückt, "baß bas, was wir chemische Verwandtschaft nennen, mit allen ihren Abanderungen nichts Andres ift als bie Wirkung ber elektrischen Polarität ber Partikeln". Er ist geneigt bie Elektricität auch für bie Quelle bes Lichts und ber Warme zu halten, "die vielleicht nur Modificationen von ihr find". Er beutet fogar an, daß auch die Auflösbarteit vieler fefter Rörper in Fluffigkeiten auf ihr beruhen dürfte. Denn obwohl die beobachteten Thatfachen zeigen, daß "die innere Wirkung einer Auflösung durchaus von ber einer demischen Berbindung verschieden fen", fo giebt es boch andrerseits Umstände, welche "anzeigen, daß die Auflösung von einer specifischen Bermandtschaft zwischen bem auflösenden und dem auflöslichen Körper abhängt" (benn nicht alle Körper lösen fich in Flüssigkeiten auf 2c.). Und "es ist nicht wahrscheinlich, daß sich hierbei die Natur andrer als der gewöhnlichen Grundfrafte bediene". Mit ber Auflösung ber festen Körper burch Flüssigkeiten hängt die sog. Absorption der Gase durch flüssige und durch feste porose Körper zusammen. Nach Berzelius "fehlt es baber auch nicht an Gründen um anzunehmen, daß auch diese Absorption im Allgemeinen zu berfelben Klaffe von Erscheinungen gehöre", b. h. zur Elektricität in Beziehung stehe. Von der Cohafion endlich bemerkt er zwar, daß wir dieselbe bis jest noch nicht burd bas, was wir von ber Elektricität wissen, erklären können; fügt aber hinzu: "bie Cohafion hangt indessen von einer Kraft ab, beren Wirkung nicht allein mechanisch, sondern auch chemisch ift und die Berwandtschaften auf eine merkliche Art modificirt", wonach also die Elektricität auch an ihren Wirkungen wenigstens einen Antheil haben würde (Berzelius a. a. D. V. 46-80).

Allein einerseits erfahren wir leider durch diese "Theorie der demischen Erscheinungen", bie Berzelius die "elektrochemische" nennt, im Grunde nichts. Denn Berzelius erflärt ausbrücklich, bag "bie Natur ber Elektricität uns noch unbekannt fen", und daß bie verschiedenen Hypothesen, welche sie als eine vibrirende Bewegung in ben Körpern, anglog berjenigen, welche ben Schall hervorbringt, ober als "die den Körvern einwohnende primitive Kraft" angesehen wissen wollen, ungenügend sepen und keine wahre Borstellung von biefem merkwürdigen Agens liefern (Ebb. S. 71). - Andrerseits hat sich die ganze Theorie selbst chemisch nicht so bewährt, daß sie allgemeine Anerkennung gefunden hätte. Die Berausgeber von Graham-Otto's Lehrbuch ber Chemie bemerken vielmehr ausdrucklich: "Die Anerkennung der elektrochemischen Theorie ist in neuerer Zeit eine viel beschränktere geworden, als früher. Die unbewiesenen Annahmen in dieser Theorie haben dazu ebensowohl beigetragen als bas Unbefriedigende ihrer Ertlärungen. Denn auf die elettrodemischen Gigenschaften einer Substanz schloß man fast nur aus ben demischen Vorgangen, und bann liegt in der Annahme jener Eigenschaften nur eine Umschreibung, nicht eine Erklärung biefer Borgange. Die elektrochemischen Gigenschaften berfelben Substanz betrachtete man als veränderlich, wie biefes zur fog. Ertlärung ber verschiedenen demischen Vorgange, bei welchen sie mitwirkt, erforberlich war", - womit die Erklärung wiederum zur bloßen Umichreibung bes zu Ertlärenben und im Grunde zur mächsernen Rafe wird, bie man je nach ben Umständen dahin ober borthin brebt. Rury "die Elektricitätslehre ist mit der Chemie in immer innigere Beziehung getreten, aber die elektrochemische Verwandtschaftsbeorie hat babei nicht an Befestigung gewonnen" (Graham-Otto a. a. D. S. 675 f. Bgl. Retulé a. a. D. S. 71 ff.).

Die neueren Chemiker sind baher im Allgemeinen auf jene ältere Theorie der chemischen Erscheinungen zurückgekommen, auf die wir oben bereits hindeuteten und die schon Bergmann (1780) in ihren wesentlichen Grundzügen ausgestellt hat. Ihr Fundament ist ebenfalls der Atomismus, dessen chemische Bedeutung auf dem Nachweise beruht, daß alle chemischen Berbindungen (Körper) aus letzten einsachen, nicht weiter zersetzbaren Theilchen bestehen milsen. Ob diese chemischen Atome mit den physikalischen (den letzten einsachen, nicht mehr durch mechanische Kräste trennbaren Stoss-

theilen) für ibentisch zu halten sepen, läßt die Theorie bahingestellt. "Denkbar ift, daß bei der Theilung eines physikalischen Atoms die Theilungsstücke nicht mehr bie physikalischen Eigenschaften haben würden, aber doch noch die chemischen Gigenschaften bes ber Theilung Unterworfenen behalten könnten. Denkbar ift auch, daß bie ben verschiedenen physikalischen Gigenschaften als Grundlage bienenben Theilchen in einem Falle aus mehr, im andern aus weniger chemiichen Atomen bestehen können" (a. a. D. S. 679). Bon biefen Möglichkeiten absehend, nimmt die Theorie an, daß "jeder Körper aus Atomen d. i. kleinsten Theilchen bestehe, die nicht ohne Abanderung der demischen Sigenschaften ober Entstehen von ungleichartigen Substanzen weiter getheilt werden tonnen. Diese find von Barmefphären umgeben. Die einzelnen Atome gieben fich an; die zwischen ihnen gelagerte Barme jedoch wirkt babin sie von einander zu entfernen. Ze weiter die Atome besselben Körpers von einander abstehen, um so schwächer ist ihre Anziehung auf einander. Aufuhr von Wärme läßt die Wärmesphären sich erweitern, die Atome sich weiter von einander entfernen. Bei größerem Uebergewichte der Attraction der Atome über die Repulsion durch die Wärme erscheint der Körper als fester, bei geringerem als flüffiger, bei Uebergewicht ber Repulsion als gasförmiger". wie Scherer fagt: "Fluffige Körper besiten eine relativ größere Barmesphäre als feste, und luft- ober gasförmige eine größere flüssige". "Die Atome selbst können zusammengesett senn als find es meistens [b. h. die einfachen elementaren Atome ursprünglich zu Molecülen zusammengefaßt]; aber bie in Ginem zusammengesetzen Atom enthaltenen elementaren Atome haben feine besondern Barmesphären, sondern find von einer Barmefphäre umgeben". Diefe lettere Annahme fest bann bie Theorie in Beziehung zu den beiden großen Hauptklassen der chemiichen Berbindungen, zu ber nach veränderlichen und zu ber nach unveranderlichen Berhältniffen: in den erfteren nämlich fenen die Atome noch mit ihren besondern Barmesphären umgeben enthalten, in den lettern dagegen zu zusammengesetzeren Atomen vereinigt und jedes berfelben von einer Wärmesphäre umtleibet. \*) Ueber-

<sup>\*)</sup> Die Berbindungen "nach beranderlichen Berbaltniffen" find bie fog. Difdungen (nameutlich Bijungen fester Rorper in Rillffigfeiten, Abforbtion

haupt kam die atomistische Theorie "bei den Chemikern erst in allgemeine Aufnahme, als die Regelmäßigkeiten in Betreff der Zusammensehung der chemischen Verdindungen nach sesten Verhältnissen nachgewiesen wurden"; denn da fand man, daß diese Verdindungen ihre Erklärung oder "ihren einfachsten Ausdruck in der Sprache der atomistischen Theorie fanden" (Graham-Otto a. a. D. S. 680. J. S. Scherer: Lehrbuch der Chemie 20., Wien, 1861, Thl. I, S. 32).

Allein zunächst sind es gerade die Thatsachen, um beretwillen die Theorie allgemein angenommen worden, welche sich gegen sie erheben. Beruht nach ihr jebe demische Berbindung auf ber Anziehungsfraft, welche ungleichartige Atome aufeinander ausüben, so kann eine demische Verbindung nur da entstehen, wo diese Attractionsfraft grok genug ift, um die Repulsionstraft der Wärme, von der jedes Atom umgeben ist, zu überwinden. Ift dagegen die Repulfionsfraft ber Wärme größer als die Attractionsfraft ber Atome, so kann offenbar nicht einmal eine größere Annäherung ber Atome an einander, geschweige benn eine demische Berbindung eintreten. Rebe Erhöhung der Temperatur bewirft eine größere Entfernung der Körperatome von einander. Die demische Kraft wirkt aber nur in nächster Nähe, bei Berührung ober doch nur in unmeßbar kleinen Abständen der Atome von einander: das ift so entschieden die Bebingung ihrer Wirksamkeit, daß Liebig darin vornehmlich das charakteristische Kennzeichen findet, burch bas sie von der Kraft des Lichts. ber Barme, ber Elektricität und bes Magnetismus unterschieben sen (Chemische Briefe I, 108). Gleichwohl aber bilben sich thatfächlich gerade burch Erhöhung ber Wärme demische Berbinbungen. bie ohne eine solche Erhöhung nicht entstehen. Nur bei sehr hoher Temperatur, wenn Schwefelbampf über glübenbe Rohle geleitet wird, vereinigen sich Schwefel und Kohle zu Schwefelkohlenstoff; und nur in ber Glübhite verbinden sich Sauer- und Wasserstoff zu Baffer. während sie bei geringerer Temperatur nur sich mischen (gasförmig

ber Gase burch Flüsseiten), welche Berzelius u. A. von ben Berbindungen "nach sesten Berbaltnissen" als ben eigentlich demischen Berbindungen bestimmt unterscheiben und auf ganz andre Kräfte zurücksühren wollen. Die neueren Chemiter sind indeß der Meinung, daß diese Unterscheidung "weniger Bahrscheinlichkeit für sich habe" als die entgegengesetzte Unsicht (Graham-Otto a. a. D. S. 603).

bleiben. Graham-Otto, a. a. O. S. 586.) Diese Thatsachen lassen fic aus der vorausgesetten Grundannahme der Theorie nicht nur nicht erklären, sondern erscheinen nach ihr geradezu unmöglich. Denn Die Barme tann zwar mohl ben chemischen Brocest begunftigen: fie tann bei ausammengesetten Stoffen bewirken, bag bas Atom A von bem ihm nabe verwandten B sich trennt, und dadurch dem ents fernter verwandten Atom C die Möglichkeit gewährt wird fich mit A zu verbinden; aber bei ichlechthin einfachen Stoffen, wie Roble und Schwefel, Sauerstoff und Wasserstoff, ist es völlig unbeareiflich. wie die Warme, welche die Atome biefer Stoffe weiter von einanber entfernt, bennoch ihre demische Berbindung veranlaffen ober auch nur erleichtern könne. Denn burch die Wärme werben zwar die Atome z. B. der Roble weiter von einander entfernt. und badurch wird — da nur Atom mit Atom sich chemisch verbinbet — die Möglichkeit, mit ben Atomen bes Schwefels sich zu vereinigen, erhöht; aber biefelbe Wärme trennt und entfernt auch Die Atome ber Roble von benen bes Schwefels: fie übt auf alle Stoffe die gleiche Wirkung. Und wollte man der neuern Theorie gemäß annehmen, baf bie Atome bes Schwefels wie ber Roble 2c. nur zu Moleculen vereint, von Aethersphären umgeben eriftiren. und daß die zur Glübhitze erhöhte Warme die Molecule iedes Stoffes spalte, womit die Atome beffelben frei merben und nun fraft ihrer demischen Affinität Schwefel- und Roblenftoffatome qu neuen Moleculen und bamit zu Schwefeltohlenftoff sich verbinden, so bleibt es boch völlig unbegreiflich, wie die Barme, obwohl fie die Kraft bat, bas Schwefel- wie bas Roblenstoffmolecul in seine Atome au zerlegen, nicht auch die Kraft haben könne, die chemische Bereinigung der Atome zu hindern. Und wenn die chemische Affinität beiber ftärker ift, als die trennende Kraft ber Wärme, so ift nicht einzusehen, warum sie nicht auch bei den Molecülen die sie trennende geringere Barme überwindet, und warum nicht die Schwefel- und Roblenftoff molecule fich ohne Weiteres chemisch verbinden. ben Atomen ber gasförmigen Stoffe, bes Sauer- und bes Wafferftoffs, ift angenommenermaßen die Aethersphäre, die fie umgiebt, größer als bei ben Atomen ber festen und fluffigen Stoffe. Durch Aufubr von Warme muß thre Aethersphäre noch mehr vergrößert, refp. verdichtet werben. Geschieht bieß aber bei den Waffer- und Sauerstoff - Atomen gleichmäßig, so erscheint es unbegreiflich, wie Ulrici. Gott u. Die Ratur. 2. Muff.

bennoch nur bei Erhöhung ber Wärme bis zur Glübhitze beiberlei Atome sich zu Wasser verbinden können. Endlich ist es eine Thatsache, daß Quecksilber, wenn es bis nahe an den Siedepunkt erwärmt wird, sich mit dem Sauerstoff der Luft zu einem neuen krystallinischen Körper, dem rothen Quecksilber-Oryd, chemisch verdindet, daß aber dieser Körper bei sehr starker Erhitzung wiederum in seine Bestandtheile, Quecksilber und Sauerstoff, sich auslöst, daß es also hier die Wärme ist, welche auf dieselben Stoffe sowohl chemisch einigend wie chemisch zersetzend (synthetisch wie analytisch) wirkt, — eine Erscheinung, die aus der angenammenen Theorie sich schwerlich erklären lassen diesetze (vgl. Hiller a. a. D. S. 5).

Sollten ferner bie demischen Berbindungen nach "veranberlichen Berhältnissen" wirklich barauf beruben, daß in ihnen die Atome mit ihren Wärmesphären umgeben bleiben, die nach "unveränderlichen Berhältniffen" bagegen barauf, baß fie bier gu zusammengesetzen Atomen sich vereinigen und von einer gemeinschaftlichen Wärmesphäre umschlossen find, so reicht die atomistische Theorie nicht aus, um diese Differenz ber Verbindungsweise zu erklären. "In einer Mischung von Chlorgas und Wasserstoffgas (nach veränderlichen Verhältnissen) ist jedes Chloratom und jedes Wasserstoffatom von einer besondern Bärmesphäre umgeben; in dem Chlorwasserstoffaas bagegen, einer Berbindung nach festem Berbältnif. ift innerhalb jeder Wärmesphäre ein aus Chlor und Wasserstoff zusammengesetes Atom enthalten" (Graham-Otto S. 680). Hier find es also bieselben Stoffe, Chlor und Wasserstoff, die bas eine Mal auf die eine, das andre Mal auf die andre Weise sich verbinden. Aehnliches findet ftatt in allen Fällen, in welchen zwei Stoffe zwar in festen Verhältniffen fich demisch einigen, diese Verhältniffe aber fehr verschieden senn konnen: Stickftoff und Sauerstoff 3. B. verbinden sich in fünf verschiedenen Verhältnissen mit einander, zu Stickftofforndul (NO), zu Stickftoffornd (NO,), zu salvetriger Saure (NO3), zu Untersalpetersaure (NO4) und zu Salpetersaure (NO<sub>5</sub>), — Berbindungen, die hinsichtlich ihrer Eigenschaften sich sehr bestimmt unterscheiben (Scherer a. a. D. I. 256 f.). Källe sind bekanntlich keineswegs felten. Offenbar aber kann es nicht dieselbe eine Kraft der Attraction der Atome (in ihrem Berbaltniß zur Repulfionstraft der Barme) fenn, welche biefe gang verschiebenen Erfolge bervorruft; benn eine und bieselbe Urfache tann nicht verschiedene Wirkungen haben. Es muß also noch eine andre Kraft hinzutreten, welche bewirkt, daß die Sauerstoffatome in verschiedener Anzahl mit je einem Stickstoffatom sich verbinden, und resp. daß die Attractionskraft der Chlor- und Wasserstoff-Atome sich soweit erhöht, um die Repulsionskraft der Bärme, die jedes einfache Atom umgiedt, zu überwinden und eine Verbindung eines Chloratoms und eines Wasserstoffatoms zu einem zusammengesetzten Atom mit gemeinschaftlicher Wärmesphäre herzustellen. Aus der bloßen Anziehungskraft der Atome im Verhältniß zur Repulsionstraft der Wärme kann die ganze Erscheinung offenbar nicht herzgeleitet werden.

Ein britter Einwand ergiebt sich aus einer andern Thatsache. "Unter Berbindungen nach veranberlichen Berhältniffen ift eine solche, welche etwa auf 99,2 Procent des einen Bestandtheils nur 0,8 Procent des andern enthielte, in ihren meisten Sigenschaften mit ben Qualitäten ihres einen so überwiegend größeren Bestandtheils fast gang übereinstimmenb; bei ber Verbindung nach festem Berhältniß von 99,2 Procent Job mit 0,8 Procent Wafferstoff, womit Jodwasserstoff entsteht, genügt bagegen der Gehalt ber so fleinen Renge bes Wafferstoffs, um aus bem intensiv gefärbten. nicht fauren, in Waffer nur wenig löslichen, erft bei 200 Grab C. fiebenden Jod, das farblofe, ftark faure, in Waffer reichlich lösliche, nur burch fünstliche Mittel zu einer Fluffigkeit condenfirbare Job-Bafferstoffgas entstehen zu laffen" (Graham-Otto, S. 600). Solchen Thatsachen gegenüber müffen wir nothwendig fragen, wie ist es benkbar, daß eine bloße "Jurtaposition" oder "Aneinanderlagerung" von 0.8 Brocent Bafferstoffatomen zu 99.2 Brocent Sobatomen eine so große Veranberung aller Eigenschaften bes Jobs bervorbringen könne, b. h. wie läßt sich aus der bloßen Anziehungstraft, die als solche nur eine Aurtaposition ober Aneinanderlagerung ber Atome bewirten kann, biese Beränderung erklären? es möglich, daß bei ber so großen Verschiedenheit ber Quantitäten boch die wenigen Wasserstoffatome mit den vielen Jodatomen sich bergeftalt vereinigen konnen, bag tein einziges Sobatom ohne iraend eine Berbindung mit einem Bafferstoffatom bleibt, daß also jebes Robatom mit irgend einem Bafferstoffatom in Berlihrung kommt? — was boch geschehen muß, wenn die ganze Masse bes entstehenden Jodwafferstoffgases bis in ihre kleinsten Partikelchen

hinein gleichmäßig die oben angegebenen, vom Jod so abweichenden Eigenschaften erhalten soll! — Die Chemie, die solche Dinge behauptet, hat die Pslicht, sie auch einigermaßen denkbar zu machen: so lange sie das nicht thut, wird sie statt Glauben nur Zweisel an ihrer Theorie erwecken. —

Rebenfalls geräth die neue Theorie mit der Lehre von der Gravitation in schwer zu lösende Collisionen. Die Schwerkraft beruht anerkanntermaßen ebenfalls auf gegenseitiger Anziehung ber Rörver: nur sind es bei ihr nicht die einzelnen Atome, sondern die Massen, die je nach ihrer Größe und Entfernung die Anziehung auf einander ausüben. Allein wenn die Massen sich anziehen, so müssen auch ihre Atome sich anziehen, denn die Rassen bestehen aus Atomen; - ja die Anziehungstraft muß sogar an sich ben Atomen qukommen und kann durch Bereinigung derfelben zu einer Masse nur verstärkt, nicht aber ben Atomen erst zu Theil werben. wirft bie demische Anziehungsfraft nur in nächster Nähe ber Atome, die Gravitations- oder physitalische Anziehungetraft auf weite Entfernungen. Conach aber entsteht wiederum die Frage: wie fann Eine und dieselbe Rraft - und mare sie nicht diefelbe, so dürfte sie auch nicht mit demselben Ramen bezeichnet werben - in so verschiedener Weise wirkfam feun? Diese Frage wird um so wichtiger, als bekannte Thatsachen beweisen, daß bie demische Anziehungetraft ftarter ift als die Schwertraft. Denn "eine demische Verbindung wird durch die Schwerkraft nicht zersett: einmal homogen dargestellt, bleibt sie es, wenn sie auch einen specifisch schwereren und einen specifisch leichteren Bestandtheil enthält, und es findet keine Ansammlung des erstern unten, des lettern oben in ber Berbindung statt" (Graham-Otto, S. 589). Dieß erstreckt fich auch auf eine bloße Mischung verschiebener Gase, die (nach bem Mariotteschen Geset) ganz gleichförmig sich vermengen, so daß die schwereren keineswegs nach unten fallen. Andererseits giebt es Fälle, in benen, wie Berzelius sich ausbrückt, die Menge der Atome, d. h. bie größere Masse eines Stoffs, ben Mangel an Stärke seiner chemischen Anziehungsfraft "ersett" und einen andern zur Gingehung einer demischen Berbinbung nothigt, ber sonft mit einem britten wegen beffen größerer Affinität sich verbunden haben würde. In diesen Fällen wird es schwer seyn, die Borftellung abzuwehren, daß hier die Anziehungstraft der Masse, d. h. die Schwertraft, die chemische Anziehungstraft auf der einen Seite erhöhe, auf der andern sie überwinde. Wie ist es denkbar, daß dieselben Kräfte, zumal da sie in derselben Weise, in der Form der Anziehung, wirken, sich densnoch in den einzelnen Fällen so verschieden zu einander verhalten?

Dazu kommt, baß bie demische Anziehungetraft nicht nur febr verschiedene Grade hat, sondern amischen einzelnen Stoffen aar nicht besteht: Stidstoff und reines Metall 3. B. geben unter keinen Umftanden eine demische Berbindung mit einander ein; während die Anziehungstraft der Schwere durchaus gleichförmig in allen (ponberabeln) Stoffen wirkt. Daburch werben wir wieberum fast unvermeidlich zu der Annahme genöthigt, daß die bloße Anziehungskraft mit ihren verschiebenen Graben nicht ber lette Grund ber demischen Brocesse sen, sondern diese noch auf anderweitigen bestimmten Gigenschaften (Rräften) ber Atome und Molecule beruben müffen. Die Chemie glaubt zwar mehr als je biefer Annahme entrathen zu können, indem fie neuerbings Differenzen in der relati= pen Größe ber Atome (refp. ihrer Dichtigkeit — ihres Gemichts) gefunden, und burch Vergleichung einer sehr großen Anzahl von chemischen Verbindungen und Metamorphosen mahrscheinlich gemacht hat, daß, wenn ein Atom Wafferstoff = 1 gesetzt werbe, ein Atom Sauerstoff = 16 (nach ber älteren Bezeichnung = 8), Stickstoff = 14, Kohlenstoff = 12, Schwefel = 32, Kalium = 39.2, Brom = 80, Silber = 108, u. s. w. anzunehmen sen. Sie leat auf dieses Ergebniß, wenn es junächst auch nur Wahrscheinlichkeit hat, mit Recht ein großes Gewicht, weil es offenbar für eine Theorie ber gegebenen demischen Verbindungen von großer Bedeutung ift (Refulé a. a. D. S. 97 f. 100). Allein die Berschiedenheit der bloken Grofe der Atome - fen fie eine absolute oder bloß relative, eine ertensive ober intensive — kann offenbar nicht bewirken, daß die Atome bes Stoffes A mit benen von B sich chemisch verbinden, während sie mit benen von C jede solche Bereinigung verweigern. Roch weniger läßt sich aus bloß quantitativen Differenzen die bebeutsame Erscheinung ber f. g. demischen Aequivalente erklären. Denn find äquivalent "biejenigen Mengen verschiedener Substanzen. welche chemisch gleich- ober ähnlich-werthig find, welche also benselben chemischen Effect hervorbringen", indem g. B. bei allen Berbindungen "eine bestimmte Menge Kalium' dieselbe Rolle spielt wie eine bestimmte Menge Silber" und in gleicher Beise Sauerstoff und

Schwefel, Chlor und Brom, Chlor und Bafferstoff, Wafferstoff und Silber 2c. fich verhalten (Retulé S. 107 f.). — so leuchtet von selbst ein, daß diese demische Gleich werthiakeit unmöglich auf der ganz verschiedenen Größe ber chemischen Atome von Kalium und Silber, Sauerstoff und Schwefel 2c., und die Aequivalenz selber in ihren verschiedenen Formen nicht auf ber aleichen allaemeinen demischen Anziehungekraft beruben kann. Aber auch aus ber verschiebenen Geftalt ber elementaren Atome - bie ohnehin demisch unwahrscheinlich ift - tann bieß verschiedene demische Berbalten ber Stoffe nicht wohl bergeleitet werben. Denn es erscheint schlechthin unbegreiflich, wie die Atome burch die bloße Verschiedenbeit ihrer Gestalt eine bestimmte demische Wirkungsweise follen gewinnen können. Es bleibt also nur die Annahme einer quali= tativen Differenz der elementaren Atome übria. Und diese Annahme harmonirt auch vollkommen mit ber naturwissenschaftlichen Auffassung vom Wesen ber Kraft, wonach dieselbe eine Qualität bes Stoffes fenn foll. Denn banach muß nicht nur bie befonbre Angiehungstraft, welche gewisse Stoffe auf einander ausüben und welche ihnen nach naturwissenschaftlicher Ansicht "inhärirt", während sie andern fehlt, sondern auch die besondre Kraft, welche gewisse Atome in diesen, andre in andern Proportion en und resp. Stellungen mit einander verbindet, fo wie die britte besondre Rraft, welche bewirkt, daß gewisse Mengen verschiedener Substanzen "denselben demischen Effect hervorbringen" (äquivalent finb), als besondre Qualitäten der Atome angesehen werden. Leiber inbek kommen wir mit dieser Nachweisung nicht weiter: fie liefert und bezeichnet nur das negative Refultat, daß mit blok quantitativen und Compositions = Differenzen in der Chemie - welche Theorie man ihr auch zu Grunde legen möge — nicht auszukommen ist. Denn worin jene Qualitäten bestehen, b. h. worauf es berube, daß gemiffe Stoffe in bestimmten Brovertionen, Stellungen und äquivalenten Werthen fich demifd verbinden, andre bagegen nicht, bleibt vollig unbekannt.

Nimmt man hinzu, daß die atomistische Theorie mit ihrer Anziehungstraft der Atome im Berhältniß zur Repulsionstraft der Wärme den s. g. Fomorphismus und die "paradoxen" Erscheinungen des Fomertsmus eingestandenermaßen so wenig zu erklären vermag,

als die elektro-demische Theorie, daß fie ebenso wenig einen Grund anzugeben im Stande ift, warum "gewiffe Atome nur ein einziges andres Atom zu binden vermögen, mährend andre 2, andre 3, und noch andre 4 binden, und warum, wenn sie sich mit diesen vereinigt baben, eine Bereinigung mit neu hinzutretenden nicht mehr möglich ist", ober was daffelbe ift, "warum 3. B. ein Aequivalent Salpeterfaure nur 1, und nicht, wie die Phosphorfaure, 2 ober 3 Acquivalente Kali fättigt" (L. Meyer a. a. D. S. 88), - so folgt bie Chemie nur dem efften Gebote aller Wiffenschaft, dem Gebote ber Bahrhaftigkeit, wenn sie eingesteht: "Es giebt heutzutage keine Theorie. welche für alle Verwandtschaftserscheinungen eine genügende Ertlärung gäbe" (Graham Dtto a. a. D. S. 662). In der That bat die Chemie, bemerkt Rekuls (a. a. D. S. 95), "auf ihrem jetigen Stande, außer bem Gesetze ber constanten und ber multiplen Broportionen (im Gewicht, — bei gasförmigen Körpern auch im Bolumen) noch keine Gesetze mit Sicherheit ermittelt; über die Urfache ber Berichiebenheit ber Glemente, über bie Natur ber Araft, welche die demischen Verbindungen veranlaft, über die Gefete, melde die demifden Metamorphofen beherrichen u. f. m., bat sie keinerlei exacte Renntniß; — von einer eigentlichen Theorie kann also bis jest in ber Chemie nicht die Rede senn: alle s. a. theoretischen Betrachtungen sind nur Wahrscheinlichkeits- ober Amedmäßigkeitsbetrachtungen." In bemfelben Sinne erklärt sich B. Limpricht (Lehrbuch ber organischen Chemie. Braunschweig, 1862. S. 8); und F. Hiller bestreitet sogar die Wahrscheinlichkeit und Amedmäßigkeit der gegenwärtig vorherrschenden Theorie. "Zu einer Zeit, - behauptet er. - wo man nur die einfachsten Verbindungen zu analyfiren im Stande war, konnte man fich allerdings das merkwürdige Gesetz ber festen Proportionen, nach welchem chemische Verbindungen und Lersetzungen vor sich gehen, durch die Atomistik versimlichen, indem sie eine Art bilblicher Beschreibung jenes Factums giebt. Ru jener Zeit schien es allerbings, als ob die Materien nur nach einfachen bestimmten Gewichtsperhältniffen an demischen Reactionen Antheil nähmen. Wenn man biefe Gewichtsverhältnisse ben Atomen beilegt, und nun weiter annimmt, daß sich bieselben nur nach einfachen Berhältniffen an einander anlegen können, fo wären allerbings umgekehrt die festen Verhältnisse, nach welchen sich die Materien mit einander vereinigen, einigermaßen erklärt. Obwohl es nun mit einer berartigen Erklärung nicht weit her ift,
— so hätte sie doch einige Berechtigung, wenn nur die letztere Annahme [ber einsachen Verhältnisse] nicht ganz unzulässig wäre, wie sich durch die neuere Shemie herausgestellt hat. Will man aber weiter annehmen, daß es eben eine Eigenschaft der Atome sen, sich in solchen Gruppen, wie man sie sich in den organischen Berbindungen ober in den Silicaten denkt, aneinander anlegen zu können, so kann wohl von einer Erklärung nicht mehr die Rede senn" (a. a. D. Vorrede S. VI. Vgl. S. 23 s.).\*)

<sup>\*)</sup> Hiller verwirft nicht ben Atomismus überhaupt, sonbern nur feine chemische Berwenbung, besonders barum, weil die beiben filr die Chemie wichtigften Annahmen ber atomistischen Theorie: 1) "bag bie Atome an zwei entgegengesetzten Seiten - Bolen - entgegengesett elettrifch sepen und gwar in ber Regel bie Eine ber Elettricitäten vorherriche", und 2) "baß bie Atome eines und beffelben Rörpers gleiches Gewicht und gleiche Größe befägen, bie Atome verschiebener Daterien aber verschiebenes Gewicht und verschiebene Große haben konnen", "un= ftatthaft" feven. Die erfte biefer beiben Annahmen wiberlegt fich felbft, "weil bie Atome ale volltommen bomogen angenommen werben, in homogenen Rorpern aber fich teine elettrische Spannung erhalten tann". Man babe beghalb auch wohl vorausgesett, ... baf in jebem Atom nur eine Gleftricität porbanben feb: allein auch biefe Annahme erklärt nicht, wie fich ein und baffelbe Atom gegen gewiffe Atome elektropositiv, gegen anbre elektronegativ verbalten tann. Auch mußten fich bie Atome eines und beffelben Rorbers, wenn man nicht wieber noch besonbre Eigenschaften an ihnen annehmen will, wegen ihres gleichen elettrifchen Buftanbes von einander abstoffen; und ebenso ift nicht einzuseben, wefibalb Atome, bie ihre Elettricitäten ausgeglichen baben, fo fest mit einander vereinigt bleiben". "Mittelft ber zweiten Annahme, fahrt er fort, glaubt man bie demischen Proportionen erflären zu tonnen und zwar auf folgenbe Beise: Es fep 3. B. burch ben Berfuch gefunden, bag fich ber Rorper A mit bem Rorper B ftete in bem Gewichtsverhaltniß von 1:8 vereinigt. Nimmt man an, baf fich bei ber Bereinigung je 1 Atom bes einen Körbers an je 1 Atom bes anbern anlagere, fo muften fic auch bie Bewichte biefer Atome wie 1:8 verbalten. Diefes Gewichtsverhaltniß wirklich angenommen, folgert man nun umgekehrt: ba 1 Atom bes Körpers B 8 mal so schwer ist als 1 Atom bes Körpers A, und ba sich bei ber Bereinigung ber Körper je 1 Atom bes einen an je 1 Atom bes anbern anlagert, fo tann bie Bereinigung nur in bem Gewichtsverbaltnif von 1:8 ftatt-Auf biefe Weise wurden burch bie atomistische Theorie bie chemischen Proportionen wohl hinlänglich erklärt, wenn fich zwei ober mehrere Körper ftets nur nach einem Berhaltnig mit einanber vereinigten; allein es find verhaltnig. mäßig nur fehr wenige Rorper befannt, welche fich mit einem bestimmten anbern Rorper nur nach Ginem Berbaltnift verbinden. - - Beldes find nun bie Grunbe, bag in bem einen galle - im Baffer - an je 1 Atom Bafferftoff

Sonach bürfen wir wohl behaupten, die Chemie hat mit allen ihren gepriesenen Entbeckungen nur so viel festgestellt: in der unsorganischen wie in der organischen Natur zeigen sich überall gewisse

mur 1 Atom Sauerftoff, in bem anbern Falle - im Bafferftoff-Superoryb aber an je 1 Atom Bafferftoff je 2 Atome Sauerftoff, fo wie bag einmal -in ber schwefeligen Saure — an je 1 Atom Schwefel 2 Atome Sauerstoff, bas anbre Mal aber - in ber Schwefelfaure - 3 Atome Sauerftoff fich anlegen tonnen? - - Bollig unerflart burch bie atomistische Sppothese bleibt enblich ber Rall, bag jufammengefette Rorper, bie einen gemeinschaftlichen Bestandtheil haben, 2. B. die Rorber A + B und A + C, fich baufig nach allen Berbaltniffen mit einander vereinigen konnen, wodurch Berbindungen entfteben, beren Busammensetsung burch bie Formel p. (A + B) + q. (A + C) gegeben werben tann, in welcher p und g jebe beliebige pofitive Rabl bebeuten tonnte. - Bier fallt nicht allein jebe Ertlarung weg, welche bie atomiftische Theorie in Betreff bes bestimmten Berbindungeverhaltniffes giebt, fonbern fie befindet fich bamit fogar in birectem Biberfornd" (S. 25 f.). - Auch mit ber auf bie atomistische Theorie fich stilltenben und von ben jungeren Chemitern meift aboptirten f. g. Typenlebre, wonach gewiffe Atomgruppen (bes Bafferftoffe, bes Baffers und bes Ammoniale) ale Rormen, nach benen alle übrigen Berbindungen gebilbet fepen, angenommen werben (vergl. 2. Meper, a. a. D. S. 64 f.), ift Siller nicht einverstanden. Er bebanbtet, baft "biefe Methobe viel mehr einen ibeculativen ale inductiven Charafter an fich trage, inbem man eine Reibe allgemeiner Gabe, bie mit ber Erfahrung nicht bas Geringfte zu thun baben, aufstelle und auf biefe Sate als Grundlage bas Softem aufbaue, fatt, wie es in ben eracten Wiffenschaften allein gulaffig feb. von bem burd bie Erfahrung gegebenen Einzelnen jum Allgemeinen fortzuforeiten", und sucht bann speciell nachzuweisen, "baß burch bie Topenformulirung ben Gigenicaften ber Rorper nicht im Entfernteften Rechnung getragen werbe" (S. 904 ff.). - An bie Stelle ber jett herrschenben Anfichtsweise will Siller im Anfolug an Bergelins eine ,thermo-elettrifche Theorie" feten, bie er and als "demifde Unbulationstheorie" bezeichnet. Sie grundet fich ibm in letter Infang auf bie Annahme, bag Barme und Eleftricitat im Grunde nur Gines und beffelben Wefens feben, und ftellt als Brincib berfelben ben allgemeinen Sat auf, "bag wenn verschiebene Materien fich vereinigend berühren, biefelben wegen ihrer verschiebenen thermischen Gigenschaften, inbem eine bestimmte Barmemenge in Eleftricitat umgefett wirb, eine bestimmte elettrifche Spannung annehmen, und bag fich nur folche Quantitäten einer jeben ber Materien, welche eine biefer Spannung entsprechenbe Aenberung erlitten haben, vereinigen", - womit nach feiner Anficht bie bestimmten chemischen Proportionen erklart sepen. Diese Supothese sucht er bann naber an begrunden und ihre Borguge vor ber bertichenben Theorie nachauweisen (S. 17 ff.). - Bir muffen es ben Mannern vom Fach überlaffen, die neue Theorie zu prüfen und über ihren Berth für die Chemie ju entscheiben. Uns scheint ber Rern berfelben in ber Annahme "verschiebener thermifcher Eigenschaften" ber verschiedenen Materien an liegen, und baber

Bewegungen ber s. g. Atome und refp. Molecule, burch welche diefelben sich gegenseitig nähern und, trot ihrer ursprünglichen Ungleichartigkeit, nach gewissen (veränberlichen ober unveränderlichen) Berhältnissen sich zu einem neuen völlig gleichartigen Stoffe verbinden; es giebt andre Bewegungen, burch welche diese Verbindungen sich lösen, die Atome sich von einander entfernen. Aber woburch biese Bewegungen entstehen, wiffen die heutigen Chemiker so wenig zu sagen, als die Alchymisten und Goldmacher des Mittelalters. Die f. g. Anziehungstraft ober Affinität der Atome bezeichnet nur mit einem besondern Namen die Gine Seite der Erscheinung, die Annäherung und "innige Aneinanderlagerung" (Verbindung) der Stoffe (wie Retulé a. a. D. S. 97 wieberum ausbrücklich anerkennt); bie andre Seite, die demische Trennung der Stoffe, die Auflösung ber Berbindungen, ift barunter nicht einmal befaßt. Denn sie kann in vielen Källen nicht zurückgeführt werben auf die größere Anziehungstraft, welche zwei Stoffe auf einander ausüben und welche ben einen von ihnen nöthigt, seine bisherige Verbindung mit einem britten (zu dem er eine geringere Verwandtschaft hat) aufzugeben. In einzelnen Fällen finden vielmehr f. g. "Selbstzersetzungen" ftatt, b. h. Zersetungen, die von selbst mit der Zeit vor sich geben. "Wasserstoffhyperoryd zerfällt von selbst in der Kälte allmälig in Wasser- und Sauerstoff; wasserfreie Salpetersäure zersett sich bei längerem Aufbewahren." "Sehr häufig bringt Temperaturveränderung Bersetung einer demischen Berbindung hervor", 3. B. bei tohlensaurem Kalt, Quedfilberoryd u. a. "Die Elektricität wirkt sehr kräftig zerlegend auf viele Berbindungen ein; Ammoniakgas z. B. wird burch andauernd hindurchschlagende elektrische Funken zu Stickfoff und Wasserstoff, Wasser burch ben elektrischen Strom zu Wasserstoff und Sauerstoff zersett." "Das Licht kann oft zersegend einwirken ober Zersetzung befördern; Golboryd z. B. zersetzt

will uns bebünken, baß mit der ganzen Theorie wenig gewonnen ift, so lange uns nicht gesagt wird, was unter biesen verschiedenen thermischen Eigenschaften zu verstehen seh, und woher es kommt, daß in dem einen Falle (wenn die Materien A und B sich berühren) eine bestimmte Wärmemenge in Elektricität umgesetzt, d. h. ein chemischer Proces eingeleitet wird, in einem andern Falle dagegen (wenn A und C zusammenkommen) keine solche Umsetzung eintritt, obwohl doch in den Materien A und C so gut wie in A und B Wärme vorhanden und überall derselben Onalität oder Besenheit ist.

· fich im Sonnenlicht in seine Bestandtheile" u. s. w. (Graham-Otto, a. a. D. S. 589 f.). — Aber vielfach erscheinen auch umgekehrt bie demischen Berbinbungen an bie Mitwirfung anbrer Rrafte bergestalt gebunden, daß es zweifelhaft wird, ob die vorausgesette Anziehungstraft der Atome oder nicht vielmehr diese andern Kräfte bie Berbindung hervorrufen. Daß vielfach nur "bei erhöhter Temveratur" demische Berbindungen (aber auch Lösungen) eintreten, das von haben wir bereits oben einige Beisviele angeführt. "burch Erniedrigung ber Temperatur wird in einzelnen Fällen demische Verbindung eingeleitet. Chlornatrium und Waffer bilben bei - 10 Grad C. eine frustallinische Berbindung, welche schon bei etwa 0 Grad wieder in Chlornatrium und eine gesättigte Chlornatriumlöfung zerfällt." Ebenso wirksam zeigt sich vielfach die Elektricität, wenn auch vornehmlich burch Temperaturerhöhung. So "vereinigen fich Sauerstoff und Stickfloff bei Gegenwart von Baffer unter bem Einfluß anhaltend hindurchgeleiteter elektrischer Kunten zu Salpeterfäure", — in welchem Kalle die Elektricität als solche und nicht bloß durch Temperaturerhöhung zu wirken scheint. In andern Källen übt das Licht eine gleiche Thätigkeit mit demfelben Erfolg. "Chlorgas und Wafferstoffgas, Chlorgas und Kohlenorydgas, welche im Dunkeln ohne Ginwirkung auf einander find, vereinigen sich im Sonnenlicht alsbald zu neuen Berbindungen" (a. a. D. S. 586 f.). — Was hindert uns, anzunehmen, daß in allen folden Källen die Kraft der Barme, der Elektricität, des Lichts, und nicht die Affinität der Atome die chemische Verbindung berbeiführe?

Durch biese Frage, die nur die unleugdare enge Beziehung zwischen der chemischen Affinität und den Kräften des Lichts, der Wärme z. ausdrücken soll, werden wir unweigerlich hingewiesen auf die nähere Erörterung eben dieser allgemeinen Kräfte, welche in die meschanischen und physikalischen Actionen wie in die chemischen Erscheinungen so mächtig eingreisen und im Gediete der Physik wie der Chemie eine so bedeutsame Rolle spielen, daß es zweiselhaft erscheinen kann, ob sie nicht die bewegenden Urkräfte sind, unter deren Botmässigeit alle übrigen s. g. Kräfte stehen.

## IV. Die Rraft bes Lichtes, ber Barme, bes Magnetismus und ber Eleftricität.

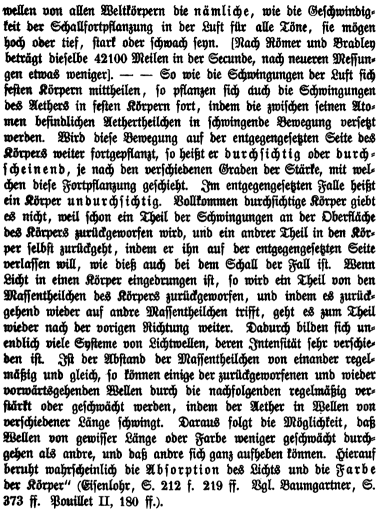
## 1) Das Licht.

Das Licht, diese allbekannte Erscheinung, die uns erft die Welt ber Erscheinungen eröffnet ober vielmehr im Grunde die alleinige Erscheinung, die Erscheinung xaz' exoxyn selbst ist, ist zugleich das nach Grund und Wesen unbekannteste Phänomen. Die neuere Raturwissenschaft hat zwar eine Hypothese aufgestellt, aus ber sie bas Seben und die Lichterscheinungen (die Farben, die Bewegung, Reflexion, Brechung, Interferenz des Lichts) befriedigend erklären zu können glaubt. Aber diese Sypothese giebt keine Erklärung vom Grunde ber Erscheinung; fie erklärt vielmehr nur bas Dafeyn ber Beleuchtung, b. h. ber Lichterscheinung in ihren verschiebenen Formen und Modificationen (Gesetzen), aber nicht bas Daseyn und bie Ratur bes Lichtes felbft. Denn wenn Baumgartner-Ettingshausen die Lehre vom Licht mit der Bemerkung einleiten: "das Licht ist es, burch welches wir Vorstellungen von entfernten Gegenständen bekommen und bas uns den größten Theil der Schöpfung kennen lehrt" (a. a. D. S. 249), so ift bamit nur bas Licht als die Ursache des Sehens und aller Sichtbarkeit bezeichnet, d. h. bieser übrigens unbekannten Urfache ift ber Name "Licht" gegeben. Pouillet spricht von der bestimmten "Art von Bewegung, welche das Licht constituire" (a. a. D. II, 180), — b. h. ihm ist bas Licht selbst mur eine bestimmte Art von Bewegung, die er dann gemäß der erwähn= ten Hypothese für eine undulirende oder Wellenbewegung erklärt: er also halt es nicht für nöthig, zwischen Licht und helle (Beleuchtung) zu unterscheiben, ober mas baffelbe ift, er bleibt bei ber Bewegung und ihrer hypothetischen Korm stehen, ohne nach der Ursache berselben zu fragen. "Das Licht", bemerkt Gisenlohr kurzweg, "ist die Ursache der Helle", womit wir wiederum nur erfahren, was die Wirkung des Lichtes, nicht aber, was das Licht felbst ift. Er indeß fügt boch wenigstens hinzu: "Ueber seine eigentliche Natur hat man noch keine Gewißbeit, obichon man febr viele Eigenschaften besselben Darum gründen sich alle Versuche zur Erklärung der Lichterscheinungen auf Hopothesen. Unter biesen stand die Emanationsober Corpuscular-Theorie [b. h. die Hypothese Newton's, daß das

Licht ein von der Sonne ausgesendeter höchst feiner Stoff sey] lange Zeit in Ansehen, jetzt aber wird fast allgemein und mit Recht die Bibrations oder Undulations Theorie den Erscheinungen zu Grunde gelegt" (a. a. D. S. 212). — Wir geden diese s. Theorie nach seiner Darstellung, die durch Kürze und Präcision sich auszeichnet.

"Nach ber Unbulationstheorie ist ber ganze Raum von einem sehr feinen, elastischen Mittel erfüllt, welches man Aether nennt. Der Aether durchbringt alle Körper ser umbüllt, wie früher bemerkt. die ponderablen Atome und resp. Molecule der Körper mit f. a. Aethersphären), und ist wegen seiner außerorbentlichen Keinheit ben Gesehen der Schwere nicht unterworfen [d. h. die Schwere eines Rörpers wird durch seine Gegenwart ober Abwesenheit auf keine irgend merkbare Weise verändert). Er widersteht auch der Bewegung ber bidteren Weltförver nicht merklich, wahrscheinlich aber bewirkt er an den Kometen von geringerer Masse eine Verzögerung ihres Laufes, wie Ende besonders an dem nach ihm benannten Kometen nachgewiesen hat, indem er fand, daß seine 31/sjährige Umlaufszeit seit 1786 regelmäßig um 1/4 Tag kurzer geworden ift. Gin andrer Romet, der Bielasche, hat sich sogar am 19. Decbr. 1849, wahricheinlich in Folge bes Aetherwiderstands, in zwei Stude getheilt. Der Aether befolgt die Gesetze der Trägheit und der Wellenbeweauna elastischer Flüssigkeiten, und ift, wie biese, einer Ab- und Runahme seiner Clasticität und Dicte unterworfen. Gin leuchtender Bunkt ist ein solcher, welcher ben Aether in schwingende Bewegung ver-Wenn sich diese Bewegung bis zur Nethaut unfres Auges fortpflangt, so bewirkt fie bort bie Borftellung bes Sehens. Möglichkeit, daß ein Theil der Aetherschwingungen nicht bis zur Rethaut bringt, entspricht ber Erfahrung, daß farbiges Licht einige Körper burchbringt, anbre nicht. — Die Schwingungen bes Aethers erfolgen der Theorie nach sowohl in der Richtung der Kortostanzung ber Wellen, als auch in einer zu bieser Richtung senkrecht stehenden Sbene. Erstere verschwinden jedoch hinfichtlich ihrer Wirkung auf unser Auge gegen lettere, und es bleiben also nur die zum Lichtstrabl sentrechten ibie f. a. transversalen Schwingungen übrig. Das burch unterscheibet sich bas Licht wesentlich vom Schall sber bekanntlich auf ähnlichen Schwingungen ber tönenben Körper und resp. ber atmosphärischen Luft beruht). So wie es hohe und tiefe Tone giebt,

fo giebt es auch große und kleine Schwingungszahlen bes Aethers. Rothes Licht 3. B. ist solches, welches nur burch etwas mehr als halb so viele. Schwingungen entsteht, als violettes Licht. Die Wellen bes rothen Lichts haben barum fast die doppelte Länge von den Wellen des violetten, da im freien Aether die Fortpflanzung aller mit gleicher Geschwindigkeit geschieht. Die (transversalen) Schwinaungen ber Aethertheilchen konnen in geraben, zum Lichtftrahl lb. b. zur Richtung ihrer Fortpflanzung fenkrechten Linien erfolgen und nach allen babei möglichen Richtungen geben; ober fie können alle zu einander parallel seyn und folglich in einer Ebene liegen. Im lettern Falle beißt bas Licht gerablinigt polarifirt. Erfolgen fie in freisförmigen ober elliptischen Bahnen, so ift bas Licht freisförmig ober elliptisch polarifirt. Die Dberfläche eines leuchtenden Körpers tann, wie die eines schallenden, Wellen von verschiebener Größe erzeugen; barum besteht bas Tages- ober zusammengesetzte Licht, wie eine Bielheit von Tönen, aus Licht von allen möglichen Farben und Bolarisationsrichtungen. Das einfachfte Licht ift foldes, bas nur eine Karbe zeigt ober ans Bellen von gleicher Länge besteht und geradlinigt polarisirt ift. --Biele Körper besitzen die Gigenschaft, ben Aether fortwährend in schwingende Bewegung zu verseten, und beißen darum selbstleuchtend. Dahin gehören die Sonne, die Firsterne, glühende und phosphorescirende Körper, ein brennendes Licht 2c. Andere werden nur durch Ruridwerfung der Lichtwellen eines leuchtenden Körpers sichtbar und heißen darum bunkle Körper, wie z. B. die Planeten, ihre Monde und mahrscheinlich alle Kometen. — — Den Gesetzen wellenförmiger Bewegung gemäß erfolgt die Fortpflanzung bes Lichts von bem leuchtenben Punkte nach allen Richtungen, und es muffen baber in einem gleichförmig plastischen Medium alle Wellen Rugelschalen um den leuchtenden Punkt bilben. — — Eine leuchtende Fläche kann angesehen werben als zusammengesett aus unendlich vielen leuchtenden Punkten. Jeber Punkt erregt ein System von Lichtwellen, und barum muß eine unendliche Anzahl folder Wellen Diese Wellen pflanzen sich, wie die Schallwellen, unabhängig von einander fort, und modificiren sich nur da, wo sie sich [in Folge ihrer Convergenz] durchschneiben. — Die Schwingungen bes Aethers pflanzen sich mit einer ungeheuer großen, aber boch meßbaren Geschwindigkeit fort. Diese Geschwindigkeit ist für Licht-



Dieß sind die Grundzüge der gegenwärtig allgemein angenommenen Theorie. Wir bemerken nur noch, daß die Existenz des s. g. Aethers als einer höchst feinen, elastischen, den ganzen Raum (das Weltall) erfüllenden Substanz bloß darum von den Physikern angenommen wird, weil die zu erklärenden Thatsachen und Phänomene (sowohl des Lichts wie der Wärme, des Magnetismus und der

Elektricität) zu ber Ansicht brängten, "daß man es hier nicht — wie Newton wollte — mit fortgeführten Stossen, sondern mit Bewegungen, namentlich mit unendlich kleinen Schwingungen zu thun habe, die nach dynamischen Gesehen theils sich fortpklanzen und ausbreiten, theils den stehenden Wellen analog in den Körpern verharren konnen". Nur weil diese Bewegungen, der Durchgang von Licht, Wärme, Elektricität durch Käume, wo keine materiellen Theile sich befinden, "das Daseyn eines eignen Wediums und zwar eines allverbreiteten und Alles durchbringenden Mediums, in welchem die Bewegungen vor sich gehen und von dem aus die materiellen Theile mitergrissen werden, vorausseseheit" (A. Mousson a. a. D. II, 1, S. 4).

Betrachten wir die Theorie etwas näher, so leuchtet auf ben ersten Blid ein, daß sie uns über Grund und Ursprung ber Lichterscheinungen, die sie "erklären" will, völlig im Dunkel läßt. behauptet im Grunde nur, daß das, was uns als Lichtstrahl, Beleuchtung, größere ober geringere Helligkeit, Farbe 2c. erscheint, phy= sitalisch ober an sich eine bestimmte mannichfach modificirte Art ber Bewegung bes f. g. Aethers fen, b. h. an bie Stelle beffen, mas wir sehen, sett fie ein Andres, bas wir nicht sehen, bas aber qusammen mit dem Empfindungspermögen unfrer Gesichtsnerven bas Sehen und das Gesehene hervorruft. Allein zunächst vermag sie nicht zu erklären, wie es benkbar sen, daß das, was an sich eine undulirende Bewegung ber Aetheratome ift, für uns bie Erscheinung einer rubenben gefärbten Flache ober eines rubenben hellen Punktes hervorbringen könne. Demnächst aber vergift fie uns zu sagen, was es benn sen, bas die Aetheratome in so verschiebenartige schwingende Bewegung versett. Die Aetheratome sind an sich ebenso "träge", als die ponderable Materie: es bedarf also einer anderweitigen Kraft, die sie in Bewegung bringt. biefe Rraft? - Die Schwerfraft, mit ber man fich bei ber ponberablen Materie zu helfen pflegt, kann es nicht fenn: benn ber Aether "ift ben Gesetzen ber Schwere nicht unterworfen". Die chemische Anziehungetraft kann nicht im Sviele seyn: benn sie vermag höchstens verschiebene Atome zu einer gleichartigen Masse zu vereinigen, nicht aber in schwingende Bewegung zu setzen; auch übt ja bas Licht selbst chemische Wirkungen, kann also nicht seinerseits Wirkung der chemischen Kraft senn. An die mechanischen Kräfte des

Druckes und Stokes ift gar nicht zu benken: benn Druck und Stok tann nur bie Wirtung einer brudenben, stoßenben Bewegung fenn, die ihrerseits wiederum eine bewegende Kraft voraussett. Es muk also eine neue besondre Rraft, eine besondre Licht- ober Leuchttraft angenommen werben. In welchem Verhältniß steht nun diese Rraft zu dem Aether, als dem Stoffe, den fie in Bewegung sett? Ift fie an biefen Stoff gebunden, eine Kraft ober Qualität ber Aetheratome selbst? Aber bann könnte ber Aether unmöglich "die Gesetze ber Trägbeit befolgen"; bann könnte vielmehr von Trägbeit, und folglich auch von beren Gesetzen bei ihm gar nicht die Rebe fevn. Denn ware bie ihn in Schwingungen versetzende Rraft seine eigne Kraft und Qualität, so müßte auch die schwingende Bewegung seine Qualität seyn, ihm permanent zukommen, b. h. er würde Selbst bewegung und somit bas reine Gegentheil ber Trag-Ebensowenia kann die Leuchtkraft an vonderable Stoffe aebunden sem. Denn sich selbst bewegende ponderable Materie steht mit dem naturwissenschaftlichen Begriffe der Materie wie mit den Thatfachen der täglichen Erfahrung, die bei dem ponderabeln Stoffe die Qualität der Trägheit unabweislich fordern, in schneibendem Wiberspruche. Gleichwohl leuchtet die Sonne seit Nahrtausenden, wahrscheinlich seit Millionen von Jahren, in ungeschwächter Kraft. An welchen Stoff ift diese Leuchtfraft, diese die Aetheratome in Bewegung setzende und damit die Lichterscheinungen hervorrufende Kraft gebunden?\*) -- Soll ber naturwissenschaftliche Sat: "teine Kraft ohne Stoff", seine Geltung behalten, so bleibt nichts übrig, als neben den vonderabeln und den Aetheratomen noch eine dritte Art

<sup>\*)</sup> Bunsen und Kirchhoff haben zwar mittelst ber wichtigen, von ihnen ersundenen Methode der s. g. Spectralanalyse dargethan oder boch wahrscheinlich gemacht, daß in der Sonnenatmosphäre Lithium, Natrium, Ralium, Strontium 2c. als glühendes Gas vorsommen. Aber dieß gilt nur von der Sonnenatmosphäre und setzt voraus, daß hinter derselben eine "Lichtquelle von hinreichender Intensität" sich besinde. Boher diese Lichtquelle, d. h. welche Krast das Licht und die Bärme hervorruse (die Acther atome in Bewegung setze — die Gase glühend mache), und an welchen Stoff diese Krast gebunden sen, ist damit keineswegs ermittelt. S. Themische Analyse durch Spectralbeobachtungen von J. Kirchhoss u. Runsen, in Boggendorsse Annalen d. Physik u. Themie, 1860, Nr. 6. S. 187 s. Bergl. Kirchhoss: "Die Sonne", in Westermann's Monatshesten, 1865, März, Nr. 6. Wir kommen auf die Frage nach der Beschaffenheit der Sonne im solgenden Abschnitt zursta.

von Stoff anzunehmen, dem die Leuchttraft inhärire, und dem zusgleich die naturwissenschaftlich unerhörte Qualität einer immanenten Selbstbewegung beigelegt werben mußte!

Aber nicht nur die Consequenzen der Theorie führen zu Wideriprüchen mit den Grundannahmen der modernen Raturwiffenschaft. - so daß es viel zu wenig gesagt ift, wenn Gifenlohr einräumt. ..man könne über die Ursachen der Wellenerregung des Aethers durch bie Oberfläche ber Sonne und ber Firsterne nichts Gewisses angeben". — sondern auch in sich selbst ist die Theorie unklar und vermag keineswegs allen Einwendungen zu begegnen, noch alle Ericheinungen befriedigend zu erflären. Schon Berzelius bemertte: "bie Oscillationstheorie ist zwar überall ausreichend, so lange die Erscheinungen bloß mechanische find; kommt man aber auf die chemischen Wirkungen bes Lichts, so stößt sie an bas Unbegreifliche, und man nimmt beutlich wahr, daß diese Phänomene etwas in sich fassen, was nicht bloß mechanisch ist" (a. a. D. I, 26). Diesen Einwurf bes großen Chemikers sucht Eisenlohr zu entkräften, indem er erwidert: "Wenn man annimmt, baß es eine Bermanbticaft zwischen dem Aether und den Körpern gebe, und daß diese Berwandtschaft so wie die zur chemischen Berbindung zweier Rörper nothwendige regelmäßige Lage ihrer Atome durch die schwingende Bewegung beförbert werbe, so läßt sich die demische Einwirtung bes Lichts fehr mohl verstehen" (a. a. D. S. 218). Allein "Berwandtichaft" im chemischen Sinne beißt fo viel als gegenseitige Angiehung der Atome. Rimmt man also mit Gisenlohr eine "Berwandtschaft swischen dem Aether und den Körpern" an, so würde daraus nur folgen, daß die Aetheratome selbst mit den ihnen verwandten Körperatomen chemische Verbindungen eingehen, nicht aber bag burch bie Aetheratome und beren Bewegung chemische Verbindungen zwiichen verschiedenen Körperatomen hervorgerufen werben könnten. Auch widerstreitet die Anziehungstraft des Aethers der andern ausbrudlich ausgesprochenen, zur Erklärung ber Aggregatzustände as machten Voraussetzung, daß den Aetheratomen nur die Repulfionstraft zutomme.

Zwar sind die Naturforscher über diesen Punkt nicht einig. F. Redtenbacher ("Das Dynamidensystem" 2c. S. 16. 20) nimmt mit Fresnel und den meisten neueren Physikern an, daß ein Aetheratom nur auf ein andres Aetheratom abstoßend, auf ein Körper-Atom

oder Molecül dagegen anziehend wirke und von ihm auch angezogen werbe, mabrend umgekehrt bie Rörperatome einander nicht abstoffen, sondern nur anziehen. Fresnel hat sogar wahrscheinlich zu machen gesucht, daß die Aetheratome zum Theil fest an die Molecüle der Körper gebunden und nur zum Theil vollkommen frei seven. freilich ohne uns zu sagen, durch welche Kraft diese Theilung und Bindung bewirkt wird. Allein abgesehen bavon, daß damit eine neue unbegründbare Hypothese eingeführt wird, so genügt die Annahme nicht zur Erklärung der chemischen Wirkungen des Lichts. Denn wenn alle Körperatome gleichmäßig die Aetheratome anziehen und von ihnen angezogen werben, ober wenn alle Körperatome unit Aetheratomen fest verbunden sind, so ist nicht einzusehen, wie bas Licht auf den einen Körper und bessen Atome demisch einwirken konne, auf den andern dagegen nicht. Es mußte weiter vorausgesett werben, daß die verschiedenen Körveratome eine verschiebene, größere ober geringere Anziehungsfraft (Affinität) zu ben Aetheratomen besitzen; und in der That behauptet Redtenbacher, daß die Anziehung zwischen den Körper- und Aetheratomen von der chemischen Natur ober "Beschaffenheit bes Körperatoms abbängig sen". Allein selbst mit Sulfe dieser neuen Sprothese wurde fich höchstens bie demisch verbindende, nicht aber bie demisch gerfepende Ginwirtung bes Lichts erklären laffen. Jebenfalls fest bie Annahme, baß burch die Schwingungen ber Aetheratome die "Lage" eines Körperatoms verändert werden könne, eine bewegende Kraft voraus, mit der die Aetheratome auf die Körperatome einwirken. aber wird ein zweiter Einwurf von Berzelius bebeutend verstärkt. Berzelius führt ihn mit ber Bemerkung ein: es fen nicht einzusehen, "wie die im Aether einmal hervorgebrachte Bewegung, wodurch das Licht entsteht, ohne Authun einer dieselbe wiederum hemmenden, entgegenwirkenden Kraft, jum Stillftand gebracht werben foll. Daß fie gleichwohl augenblicklich aufhören könne, sehen wir daraus, daß unburchsichtige Körper Schatten werfen, welches baher rührt, daß ber Aether hinter ihnen in Ruhe kommt. Wenn es sonach eine Kraft giebt, die der Bewegung des Aethers entgegenwirkt und fie jum Stillftand bringt, so muß biese Kraft ebenso wirken wie die in ber Physit s. g. Trägheit ber Körper, und ber Aether muß folglich einen Biberstand gegen diejenigen Körper ausüben, die ihn zu verdrängen suchen. Dann würden aber die Planeten in ihrem Umlauf um die

Sonne durch den Aether aufgehalten werden und ihre Bewegungen von Rabr zu Rahr an Geschwindigkeit abnehmen, mas gegen die Erfahrung und gegen die Wahrscheinlichkeit streitet" (a. a. D. S. Nun nimmt zwar, wie wir gehört haben, die neuere Bhysik und Astronomie wirklich an, daß der Aether einen Widerstand gegen vonberable Maffen leiste, aber biefer Wiberstand soll nur den Lauf ber Kometen von geringerer Maffe verzögern, bei ben bichtern Weltkörpern (ben Blaneten 2c.) bagegen nicht "merklich" senn. sieht, daß diese Voraussetzung ein bloger Nothbebelf ift. Denn wenn ber Aether ber Lodern Masse ber Kometen einen (fehr merklichen) Widerstand entgegensett, wenn er burch seine Schwingungen die Lage der Atome eines Körpers zu andern, b. h. sie in Bewegung zu setzen vermag, so muß er nothwendig auch der bichteren Masse ber Planeten einen zwar geringeren, boch aber im Lauf ber Sahrhunderte merklichen Widerstand leisten. Und in der That hat ja La Place bewiesen, daß die Umbrehungszeit der Erde seit Hipparch war nur um ein Minimum von noch nicht 0.01 Sec., aber boch um dieses Minimum sich vermindert habe. Jedenfalls geräth damit die Theorie wiederum mit sich selbst in Widerspruch. Denn wenn man die Ansicht adoptirt, daß die Aether- und die Körper-Atome sich gegenseitig anziehen, und nunmehr auch dem Aether eine Widerstandsfraft gegen vonderable Massen beilegt, so bleibt kein wesentlicher Unterschied mehr zwischen den Aether- und den Körper-Atomen übrig, und es ist nicht wohl einzusehen, wie der Aether, obwohl er von den vonderabeln Atomen und Molecülen angezogen und bamit in Sphären um fie berum verbichtet wird, boch von ben ponberabeln Massen nicht angezogen werben soll, b. b. wie bennoch ber Aether im vonderabel fenn und schlechthin nichts zur Vermehrung des Gewichts eines Körpers beitragen könne. Ist er aber vonderabel und verdichtet sich sonach wie die Luft um die ihn anziehenden Himmelskörper je nach ihrem Volumen, so haben wir einen neuen Widerspruch mit der Undulationstheorie, die voraussett, daß der Aether gleichmäßig, Atom an Atom, burch den Himmelsraum vertheilt sen, und daraus die Gleichmäßigkeit herleitet, mit welcher das Licht in seinen verschiedenen Farbenstrahlen von den nach Größe und Entfernung verschiedensten Weltkörpern zur Erbe fich bemeat. \*) -

<sup>\*)</sup> Fizeau hat zwar neuerbings bargethan (ober glaubt bargethan zu haben),

Damit banat eine andre Schwierigkeit zusammen, die ber Theorie entsteht burch die verschiedene Stärke ober Intensität ber Farben, welche die vom Licht beschienenen Gegenstände zeigen. Erscheint ein Körper, wie die Theorie annimmt, nur darum blau, ein andrer das gegen roth 2c., weil jener gemäß seiner eigenthumlichen Beschaffenbeit alle übrigen Lichtstrahlen "absorbirt" und nur ben blauen Strahl "reflectirt", während der rothe Körper ebenso verfährt, aber statt des blauen ben rothen Lichtstrahl zurückwirft, so fragt es sich, woher die verschiedene Intensivität der Farben, d. h. woher kommt es, daß bie blauen Gegenstände nicht alle vollkommen gleich, sondern bei bem einen das Blau viel tiefer, frischer, stärker erscheint als bei bem andern? Bur Erklärung biefer so häufigen Differenz nimmt bie Theorie eine verschiedene Dichtigkeit bes Aethers und eine Verschiebenbeit ber Bibrationsintenfität ober ber Schwingungsweite an, und "bemnach wird die Intensität eines Strahls von bestimmter Farbe proportional gesett ber Dichtigkeit bes Aethers und bem . Quabrate ber Bibrationsintensität ober bem Quabrate ber Schwingungsweite" (Mousson a. a. D. II. 2, S. 275). Allein wenn die blaue Farbe doch nur der reflectirte blaue Lichtstrahl ist, der gleichmäßig auf alle blauen Körper auffällt, so erklärt jene Annahme nichts, wenn fie uns nicht fagt, wo jene verfchiebene "Dichtigkeit" des Aethers herkommt und wie dieselbe in einem ihr entsprechenden Sinne die Bibrationsintenfität ober Schwingungsweite des Strahls ändern könne. Auf diese Frage erhalten wir keine Antwort.

Endlich reicht die Theorie nicht auß, um jene eigenthümlichen Phänomene zu erklären, nach denen eine Art von Uebertragung der Leuchtkraft der Sonne auf andre Körper stattzusinden scheint. Der Flußspath und besonders der Chlorophan, der Diamant, vers

baß die Geschwindigkeit bes Lichts sich andert, wenn es in ein bewegtes Mebium eintritt, und zwar daß sie größer wird, wenn das Medium sich dem Lichtstrahl entgegen bewegt. Sosern die Größe bieser Beränderung zu Gunsten der oben erwähnten Fresnel'schen Hopothese von der Gebundenheit eines Theils der Aetheratome an die Körpermoleckle spricht, so erhält diese eine neue Stütze. Zugleich aber entstehen neue Schwierigkeiten. Denn Du Fape, der die Arbeiten Fizeau's einer sorgsättigen Kritik unterzogen hat, ist dabei zu dem Ergebniß gekommen, daß entweder Fizeau's Bersuche mit einem spstematischen Fehler behaftet sehen, oder die Bewegung des gesammten Planeten-Spstems nach dem Sternbilde des Herfules hin, welche durch so viele aftronomische Untersuchungen sessgestellt zu sehn schien, nicht existire. Die Entscheidung über diese Entweder — Ober sehlt noch.

ichiebene Ralkfalze, besonders Schwefelkalk, auch Schwefelstrontian, Schwefelbaryt, ber Bolognefer Leuchtstein 2c. werben burch ... Erwärmung" und durch "Aussetzung an das Sonnenlicht (durch Infolation) felbstleuchtend, und der Flußspath bleibt es oft mochenlang" (Eisenlohr S. 215. Baumgartner S. 250). Wie ist es benkbar, daß die von der Sonne ausgehende Wellenbewegung des Aethers bergestalt in dem Chlorophan gleichsam Bosto fast, daß er — auch nach vollständiger Abfühlung, also ohne Betheiligung ber Warme - selbständig leuchtet und die Aetheratome in ihm und um ihn berum in berienigen schwingenben Bewegung verbleiben, die bas Leuchten hervorruft, mährend bei ben andern Körvern diese Bewegung ihrer Aetheratome in der Dunkelbeit (mit der Entfernuna bes Lichts) sofort aufhört? Man hat zwar bieß "Selbstleuchten" wie die s. g. "Fluorescenz", d. h. die Eigenschaft des Flußspaths, bes Uran- ober Canarienglases und andrer Körper, einen Lichtstrahl von geringerer Schwingungsbauer in einen von längerer Dauer und damit von andrer Karbe zu verwandeln — was indeß nur geschieht so lange sie vom Licht beschienen find (Eisenlohr S. 266) — baraus erklären wollen, daß bie ponderablen Molecüle dieser Körper durch den sie treffenden Lichtstrahl in eine Art von Mitschwingung, in ähnlicher Weise wie die Saiten beim Mittonen, versetz und dadurch wiederum die Aetheratome in eine andre, von ber ursprünglichen abweichenbe Schwingung gebracht werben. Allein woher dieß Mitschwingen, woher diese Abweichung? Muß ber Körper, um dieß zu leiften, nicht doch im Grunde eine besondre Kraft ober Eigenschaft besitzen, die, von den Sonnenstrahlen angeregt, in Wirksamkeit tritt und nur unbegreiflicher Weise nach einer gewissen Reit aufhört zu wirken? Muß baffelbe nicht namentlich von allen phosphorescirenden Körpern, die fortwährend, ohne Erwärmung und Infolation leuchten, angenommen werben? Ober follen etwa bei letteren die vonderabeln Atome und deren Aethersphären beständig eine besondre Art der Bewegung besitzen, durch welche das Schwingen der Aetheratome (das Leuchten) hervorgebracht wird? Aber worin besteht biese Art ber Bewegung, und burch welche Kraft wird sie bervorgebracht? - Weber auf die eine noch auf die andre bieser Fragen ergiebt sich aus der Undulationstheorie eine bestimmte Antwort. — Ebenso wenig vermag sie zu erklären, wie es unter ber Voraussetung, daß die vonderabeln Atome aller Körper von

Aetheratomen ober Aethersphären umgeben sepen, die, von den Schwingungen bes Aethers (vom Lichtstrahl) in Bewegung gesett, diese Schwingungen in die festen Körper übertragen (fortostanzen) und bei ben durchsichtigen burch ben Körper burchlaffen, wie es unter biefer Boraussetzung Körper geben könne, welche einige Lichtstrahlen (Farben) aufnehmen, absorbiren, transmittiren, andere bagegen zurückwerfen (reflectiren - fviegeln). Wie kann in biefer Beziehung die f. g. Lange ber Wellen, in benen bie Schwingungen der Aetheratome sich fortpflanzen und auf deren Differenz allein die Mannigfaltigkeit der Farben beruht, einen Unterschied machen? Wie fann — bei sviegelnden Körpern — sogar dieselbe Farbe jum Theil absorbirt, sum Theil reflectirt werden? Belche Kraft bemirkt diese Absorption und Reflexion? Und worauf beruht es, - bei burchscheinenden Körpern - ebenfalls der eine Theil des Lichts transmittirt, ein andrer Theil bagegen aufgehalten und abforbirt wird? Wie kann wiederum in diefer Beziehung die Dicke bes Körpers, wie kann in Beziehung auf Reslexion (Spiegelung) und Diffusion ber Strahlen die Glätte ober Raubbeit bes Körpers einen Unterschied machen, wenn boch aleich mäßig ber ganze Körper und jedes seiner Theilchen von Aetheratomen burchdrungen und umgeben ift und jebes Aetheratom feiner Natur nach von ber schwingenden Bewegung seines Nachbars unmittelbar ergriffen wird? Alle diese Thatsachen erscheinen nicht nur unbeareislich, sondern widersprechen insofern der Theorie, als sie annimmt, daß alle Körper wie alle Körperatome (Molecule) von Aethersphären umgeben find. Denn gemäß dieser Annahme treffen die Lichtstrahlen, die verschieden schwingenden Aetherwellen, gar nicht auf die Körper und die Körperatome, sondern nur auf die sie umgebenden Aether-Aether trifft nur auf Aether, kann also unmittelbar nur Aether in Bewegung seien, von Aether zurudgeworfen werben 2c. Der Aether wirkt auf Aether nur revulfiv, woher nun bennoch jene große Berichiedenheit ber Erscheinungen ber Transmission, Absorption, Reflexion, Spiegelung 2c.? Die neue Hypothese, die man aufgestellt hat um die alte zu ftüten, daß nämlich alle Körperatome (Molecüle) selbst in beständiger Schwingung sich befinden und ibre Aethersphären in Mitschwingung verseten und somit wenn nicht Licht, boch Wärme ausstrahlen (Mousson II, 2, S. 334), hilft nichts, so lange fie nicht speciell nachweisen kann, wie durch die Schwingungen

ber Körperatome und die Mitschwingungen ihrer Aethersphären, selbst wenn dieselben von einander verschieden wären, jene Erscheinungen sich erklären lassen; außerdem aber ist sie völlig unbegründbar, da durchaus nicht einzusehen ist, durch welche Kraft die Körperatome in Schwingung gesetzt und darin erhalten werden könnten.

Diese u. a. unlösbare Brobleme führen uns auf den Haupteinwand, ben wir gegen die Undulationstheorie erheben muffen. Wir milfien behaupten, daß sie, bis jest wenigstens, noch außer Stande ift, die Fortpflangung bes Lichtftrahls von einem leuchtenden Punkte bis zu einem beleuchteten Gegenstande zu erflären, ja daß es nach ihr gang unbegreiflich erscheint, wie ein Lichtstrahl von der Sonne zur Erde gelangen und überhaupt als leuchtender Strahl uns erscheinen konne. Gifenlohr nimmt awar. wie wir gesehen haben, an, daß es neben ben transversalen Schwingungen, die sich von Atom zu Atom fortpflanzen und allein bas Seben (Leuchten) vermitteln, auch noch longitubinale Schwingungen in ber Richtung ber Fortpflanzung bes Strahls gebe. Allein wie es benkbar sen, baß basselbe Atom auf bieselbe Anregung (von Seiten ber Leuchtfraft, bes Lichtstrahls ober leuchtenben Buntts) biametral entgegengefette Bewegungen (zugleich ober nach einander?) machen könne, sagt uns Eisenlohr nicht und ist u. E. schlechterbings nicht einzusehen. Andre Physiter verwerfen baber bie Longitubinalen Schwingungen, bie obnebin fich nicht birect nachweisen laffen. Aber wie können bloß transversale Schwingungen von einem Atom jum andern sich übertragen und in ber Richtung des Lichtstrahls, also in longitubinaler, gerade entgegengesetter Richtung fich fortpflangen? Die meiften Abysiter lassen ben Puntt ganzlich unberücksichtigt, als läge er außerhalb ihres Horizonts. B. Weber giebt die turze Erklärung: "Die kleinsten Theilchen [bie Atome] bes Aethers werden durch gegenseitig abstoßende und anziehende Kräfte in Entfernungen von einander gehalten, die man so groß annehmen muß, daß die Ausbehnung ber Theilden selbst bagegen verschwindet. So lange biese wirksamen Molecularträfte fich bas Gleichgewicht halten, herrscht an diesem Orte völlige Finfterniß, die nur vertrieben wird, sobalb bas Gleichgewicht ber Aethertheilchen untereinander aufgehoben wird. Denn wird ein Theilchen aus seiner Rubelage ein wenig entfernt, so muffen vermöge ber unter ihnen wirkenden Kräfte auch die zunächstliegen-

ben Theilchen an der Bewegung Theil nehmen. So pflanzt fich biefe von Theilchen zu Theilchen fort; in unser Auge gelangend. erschüttert sie durch eine beträchtliche Anzahl schnell sich wiederholender Stöße die Nethaut, und erregt so die Empfindung des Sebens" (Licht und ftrahlende Barme in ihren Beziehungen zu einander mit Rudficht auf die Roentitätstheorie 2c. Berlin, 1857. S. 4). Diese Erklärung scheint die herrschende Ansicht ber Physiker au fenn; und bei ber Annahme bloß transverfaler Schwingungen bleibt kaum eine andere übria. Allein wenn bemnach die Theorie ben Aetheratomen nicht bloß abstoßende, sondern auch .. gegenseitig fich angiebenbe" Rrafte guidreibt, fo verftont fie gunachft gegen bas allgemeine (Dalton'sche) Gesetz aller gasförmigen teiten, nach welchem benselben nur gegenseitig abstoßende Rrafte beis aemessen werden können. Der Aether hört auf ein gasförmiges Fluibum zu seyn und müßte nothwendig für eine tropfbare, dem Wasser ähnliche Flüssigkeit erachtet werden, — was mit seinem anderweitigen von der Theorie ihm beigelegten Gigenschaften in Widerspruch fteht. Denn eben von wegen der Theorie wird, wie wir gesehen haben, allgemein angenommen, daß die Aetheratome unter einander sich gegenseitig abstoßen. Fällt aber die Anziehungstraft hinweg, und üben die Aetheratome nur eine Repulsivtraft gegen einander, so ist nicht einzusehen, wie die transversale Schwingung bes Atoms A bas neben ihm in longitubinaler Richtung befindliche Atom B in dieselbe Beweaung zu versetzen vermöge. Denn die Repulsivtraft wirkt ja als solche nicht fortwährend, sondern tritt nur in Birkfamkeit, wenn ein Atom sich bem andern so weit nähert, bak es bas andere aus seinem Raume zu verdrängen broht. Ein Gleichgewicht bloker Revulfivfrafte b. b. eine Stellung berfelben qu einander, durch welche ihre Wirksamkeit sich aufhebt und gegenseitige Unthätigkeit (Rube) eintritt, kann es mithin nicht geben; benn fie üben aar keine Wirksamkeit gegen einander, so lange keine Bewegung unter ben Atomen eintritt, die Eines auf das Andere hintreibt, und mithin kann auch ihre Wirksamkeit sich nicht gegenseitig ausgleichen ober aufheben. Faßt man aber die Repulfionstraft nicht als bloge Abstogung, sondern zugleich als Erpansivfraft und ertheilt ihr eine fortmährenbe Birffamteit, fo muffen bie Atome auch in fortwährender Bewegung seyn, indem fortwährend eines bas andre branat und vor sich bertreibt; und nur wenn eine sie

alle zusammenhaltende, begränzende, comprimirende Kraft angenommen würde, könnte von einem Gleichgewichte, von Ruhe oder "Ruhelage" derselben die Rede seyn.

Gesett indessen auch, die schwingende Bewegung pflanzte sich burch die bloße Aufhebung des Gleichgewichts der Molecularfräfte von Atom zu Atom fort, so müßte u. E. die nothwendige Kolge senn, daß ein leuchtender Bunkt oder ein einziger einfacher Strahl nicht blok eine bestimmte Reihe von Atomen in bestimmter Longitudinaler Richtung, sondern das gange Aethermeer nach allen Richtungen bin in die gleiche Bewegung versetzen wurde. nehmen wir an, daß in einer Masse von Aetheratomen das Atom A von einem Lichtstrahl getroffen, in transversale Schwingungen versett werde, so würde in Folge der Aufhebung des Gleichgewichts unter ben es umgebenden Atomen nicht nur bas Atom B neben ihm, sondern gleichzeitig auch die Atome C und D über und unter ihm und burch diese alle Atome über und unter ihm in bie aleiche Bewegung gerathen. Ebenso würde B burch seine Bewegung nicht nur bas nächste in ber Längenrichtung neben ihm liegende Atom, sondern gleichzeitig auch die Atome über und unter ihm in Beweaung seten. Daffelbe gilt von jedem folgenben Atom. Und mithin würde das ganze Aethermeer nicht nur in der longitudinalen (horizontalen) sondern auch in der transversalen (verticalen) Richtung mit berfelben Geschwindigkeit in biefelbe Bewegung gerathen. Davon aber würde die nothwendige Folge fenn, daß wir die Sonne nicht als eine leuchtende Scheibe, sondern ein über ben ganzen Horizont gleichmäßig ausgebreitetes Leuchten (eine allgemeine Helle) wahrnehmen murben, und daß ein Lichtstrahl. burch die Deffnung eines Nabelöhrs in ein bunkles Rimmer gelaffen. bas gange Zimmer gleichmäßig erhellen und nicht ber Lichtstrabl. sondern nur diese diffuse Helle gesehen werden würde. andrerseits folgen, daß das Licht von den entferntesten Kirsternen und Rebelfleden unser Auge in gleich er Stärke und Intenfität treffen würde, wie von der Sonne. Denn da nach der Theorie die Fortpflanzung des Lichts in Longitudinaler Richtung nicht durch die Stärke des ersten Anstoßes, burch ben die dem leuchtenden Körper nächsten Aetheratome in Schwingungen versetzt werben, sondern nur in Folge ber Aufhebung bes Gleichgewichts und somit burch bie Molecularfräfte der Aetheratome erfolgt, und die lettern bei

allen Aetheratomen dieselben, von gleicher Stärke sind, so muß auch die Bewegung in longitudinaler Richtung mit gleicher Geschwindigkeit und gleicher Stärke von Atom zu Atom sich sortspkanzen: sie kann nicht allmälig schwächer werden, weil sie innershald des Aethermeeres zwischen den Weltkörpern durchaus keinen Widerstand zu überwinden hat; die Kraft des ersten Anstosses kann durch Uebertragung des Stosses von einem Atom auf das andre nicht vermindert werden, weil eine Uebertragung gar nicht stattsindet, sobald die Fortpslanzung des Lichts nur durch die Aushebung des Gleichgewichts der Aetheratome erfolgt und also die Leuchtkraft oder der leuchtende Körper nichts weiter zu thun hat als diese Aushebung eben nur einzuleiten.

Wir wissen auf diese Einwürfe und Bebenken keine befriedigende Antwort zu geben, und müssen es den Physikern überlassen sie zu beseitigen. Wir folgern daraus nur, daß die Undulationstheorie noch keineswegs exact wissenschaftlich sestgestellt ist, und daß den Ansprüchen der Wissenschaft überhaupt keine Theorie vollkommen genügen wird, die nur die Art oder Form der Bewegung des Lichts, nicht aber Grund und Ursprung derselben nachzuweisen vermag, oder was dasselbe ist, die nur auf Bewegunigen und quantitative Bestimmtheiten die Ursachen der Erscheinungen zurückssihren will.

## 2) Die Barme.

Wit dem Lichte und der Leuchtkraft steht das, was wir Wärme nennen und was Jeder durch eine eigenthümliche Empfindung kennt, in engster Beziehung. Die Sonnenstrahlen, eine drennende Kerze, glühendes Eisen z., leuchten nicht nur, sondern wärmen bekanntlich auch; es wird ihnen daher eine Kraft der Wärme beigelegt, deren bekannte Wirkungen in einer größeren oder geringeren Ausdehnung der Körper, Aenderung ihrer Dichtigkeit, Umwandlung ihres Aggregatzustandes und Erregung chemischer und elektrischer Processe bestehen. Aber — so nehmen wenigstens viele Physiker an — sie erwärmen nicht unmittelbar durch sich selbst, sondern nur wenn sie einen Körper tressen, der die Strahlen zu zersehen und die wärmenden von den leuchtenden zu trennen vermag. Und demgemäß behaupten dieselben Physiker, daß das Sonnenlicht wie alles zugleich wärmende Licht aus Leucht- und Wärmestrahlen zusammengesetz sen; ja man

unterscheibet von beiben mohl noch die chemischen Strahlen, um die nicht überall mit der Licht- und Wärmewirkung zusammenfallenden demischen Ginfluffe bes Sonnenlichts zu erklaren. Mit biesem Unterschiede hängt ein andrer unmittelbar zusammen. "Die Wärme entweicht aus ben Körpern zu jeber Reit und unter allen Umftanben. und zwar entweber strahlend, wie das Licht, ober burch eine andre Bewegung. Bei ber strahlenden Verbreitung ber Wärme wird einem entfernten Körper burch einen andern Wärme mitgetheilt, ohne daß die zwischenliegenden Körper erwärmt werden; bei der zweiten Art der Berbreitung, die man auch Leitung nennt, bewegt sich bagegen die Wärme von einem Theilden zum andern, indem sie jebes berfelben erwärmt" (Eisenlohr a. a. D. S. 355. Bal. Bouillet. II, 282 f.). Alle Körper lassen sich durch Leitung erwärmen ober nehmen zugeleitete Wärme auf, während einige von ihnen (z. B. bas Steinfalz) strahlende Wärme vollständig burchlassen und refv. zurückwerfen. Alle Körper strahlen aber auch beständig Wärme aus: bas Wärme-Ausstrahlungsvermögen "kommt allen ohne Unterschied au, nimmt zwar mit der Temperatur ab, kann aber nie ganz perschwinden, und zeigt sich baber noch in einer Rugel, die so ftark abgefühlt ift, daß fie im Dunkeln nicht mehr fichtbar ift, wie in einer glühenden Augel, im Wasser von gewöhnlicher Temperatur wie im siebenben Wasser, im Gije, in gefrorenem Quecksilber" 2c. (Bouillet a. a. D.).

"Nach der älteren Ansicht ist die Wärme überhaupt eine Materie, welche man den Wärmestoff nannte. Dieser — nahm man an — werde von einigen Körpern stärker, von andern schwächer angezogen. Wenn daher einem Körper Wärme zugestührt werde, so könne er sie vermöge seiner chemischen Verwandtschaft zu ihr entweder vollständig oder nur zum Theil sesthalten. So ist z. V. eine große Wärmemenge nöthig, um Sis von 0 Grad in Wasser von 0 Grad zu verwandeln. Das Wasser von 0 Grad enthalte also mehr Wärme als das Sis von gleicher Temperatur. Diese Wärme nennt man gedunden oder latent. Wird das Wasser über die Temperatur der umgebenden Körper erhist, so giebt es an diese einen Theil seiner Wärme ab. Dieser Theil wird freie Wärme genannt." Allein diese ältere Theorie "vermag die strahlende Verbreitung der Wärme von Körpern, die kälter sind als ihre Umgedung oder im lustleeren Raume sich besinden, serner die ununterbrochene Wärme

entwidelung durch Reibung, durch Elektricität ober Drehung von Magneten, so wie die Polarisation und Interferenz der Wärmestrahlen gar nicht zu erklären. Die materielle Wärmetheorie ist darum bei dem jetzigen Stande der Wissenschaft nicht mehr zu halten: es muß ihr jedenfalls eine Bewegungstheorie substituirt werden". Darauf geht die neuere Ansicht hinaus (Eisenlohr a. a. D. S. 354. 452).

Diese neuere Ansicht stütt sich nun vornehmlich auf die Ericheinungen ber ftrablen ben Barme. Die Bewegung ber ftrablenben Bärme hat nämlich im Allgemeinen dieselbe Form und unterliegt denselben Geseken wie das strahlende Licht: auch die Wärmestrahlen werden von den verschiedenen Körpern verschiedentlich absorbirt, durchaelasseu (transmittirt) und zuruckgeworfen; sie befolgen bieselben Gesete ber Reflerion, ber Brechung, ber Diffusion und Volarisation. Demgemäß, bemerkt Eisenlohr, "ift es sehr wahrscheinlich, daß strahlende Wärme und Licht, wo sie mit einander auftreten, auch durch die nämlichen Aetherbewegungen hervorgebracht werden, und daß also auch da, wo die strahlende Wärme allein auftritt, ihre Natur von der des Lichts nicht wesentlich verschieden seyn wird" (a. a. D. S. 375). Und Helmholk meint, daß "ber Annahme von ber Ibentität ber leuchtenben, marmenben und chemischen Strahlen bes Spectrums in der neuern Zeit die scheinbaren Hindernisse immer mehr aus dem Wege geräumt sepen" (a. a. D. S. 23. Bgl. Zeuner: Grundzüge b. mechan. Wärmetheorie. 2. Aufl. 1865. S. 2 f.) Allein Gisenlohr fügt hinzu: "Dennoch giebt es einzelne Erscheinungen, die mit bieser Annahme nicht vollständig übereinstimmen. Dahin gehört sowohl der Nachweis Melloni's, daß in dem Spectrum des Sonnenlichtes, welches durch ein Steinfalz-Brisma erzeugt worden, die Wärme vom Biolet bis zum Roth zunimmt, als die fernere Thatsache, daß wenn auch farbige Gläfer zwischen bas Brisma und den Lichtbuschel eingeschaltet werden, die Wärmeintensität bennoch gleichförmig vom Biolet bis zum Roth zunimmt, während bie Lichtintensität sehr ungeregelte Beränderungen erleibet, und eine Stelle des Lichtspectrums bald stärker, bald schwächer erleuchtet ift als bie nächstfolgende. Auch in der Trennung des Lichts erkennt man eine Berschiedenheit berselben. Diese Trennung hat Melloni bewirkt, inbem er Sonnenlicht und irbisches Licht burch eine Wasserschicht geben ließ, die awischen grünen (mit Rupferoryd gefärbten) Glasplatten fich befand. Bei gehöriger Dide berfelben wurden bie Wärmeftrahlen

fo ftark absorbirt, daß die durch Linsengläser concentrirten burchgegangenen Lichtstrablen nachber nicht die geringste Wirkung auf bie empfindlichsten Thermostope hervorbrachten, obaleich fie fast ebenso intensiv als Sonnenlicht waren. Auch der umgekehrte Kall, in welchem blok Wärme durchaeht und kein Licht, findet beim schwarzen Glase und schwarzen Glimmer und der sentrechten Durchfreuzung zweier Turmaline statt. Endlich ist nicht einzuseben, warum bas Mondenlicht, dem fast alle Wärme fehlt, auf die jodirte Silberplatte wirkt, und warum überhaupt nach L. Moser's Untersuchungen die Wirkungen der Wärme auf diese Blatte ganglich verschieden von benen bes Lichts finb". Gifenlohr hätte noch einige andre Buntte anführen können, die ebenso entschieden gegen die Ibentität ber Licht- und Barmestrablen sprechen. Er felbst erwähnt, bak nach Wrebe die Geschwindigkeit der strahlenden Wärme nur ungefähr 4/5 von ber bes Lichts betrage, daß also die Wärme sich erheblich langsamer als das Licht von einem Bunkte zu einem entfernten andern fortbewege; daß nach Korbes auch das mittlere Brechungsverhältniß der Wärmestrahlen kleiner ift als beim Lichte; daß ferner bie einzelnen Körper sich sehr verschieben zum Licht und zur Warme verhalten, indem 3. B. bider Rauchtopas und geschmärztes Glas fast undurchsichtig sind — b. h. die Lichtstrahlen nicht transmittiren. - und boch ben Wärmeftrahlen einen leichten Durchgang gestatten. mährend umgekehrt andere Körper (3. B. dunne Plättchen von Alaun) fehr durchsichtig find und doch einen großen Theil ber Barmestrablen aufhalten u. s. w. (a. a. D. S. 363. 368. 372.)

Kein Wunder daher, daß einer solchen anscheinenden Doppelnatur der Wärme und einer solchen Zwiespältigkeit der Erscheinungen gegenüber die Naturwissenschaft sich in Verlegenheit befand, wenn es sich um eine Theorie oder Erklärung derselben handelte. Die neuere Physik hat daher alle Anstrengung gemacht, um den Zwiespalt zu lösen und die Identität von Licht und strahlender Wärme nachzuweisen.

Gestützt auf die Untersuchungen unfres trefslichen Physiters Knoblauch, welcher die Entdeckungen und Annahmen Melloni's, Wrede's, Forbes' u. A. vielsach berichtigt hat, glaudt B. Weber diesen Nachweis geführt zu haben. Nach ihm gilt nicht nur für die Fortpslanzung der strahlenden Wärme dasselbe Geset wie für das Licht, indem ihre Intensität adnimmt mit dem Quadrate der

Entfernung: die Wärmestrahlen werden nicht nur wie die Lichtstrahlen von den einzelnen Körpern in sehr verschiedenem Make absorbirt, durchgelaffen und reflectirt, so daß es wie durchsichtige und undurchsichtige. so auch diathermane und athermane Körper, wie verschiedene Lichtfarben jo auch verschiedene Wärmefarben giebt; die Wärmestrahlen zeigen nicht nur dieselben Erscheinungen der Resterion, der Beugung, der Diffusion und Polarifation ganz nach benselben Gesetzen wie die Lichtstrahlen; - sondern auch die Brechungsverhältnisse und Brechungsgesete sind bieselben, und ebenso bewegt sich die strahlende Wärme mit berselben Geschwindiakeit, mit welcher die Lichtstrahlen von der Sonne zur Erbe gelangen. Auch bie Einwendungen Melloni's haben sich nicht bestätigt. Es hat fich namentlich gezeigt, daß das Wärmeund das Lichtmaximum im Sonnenspectrum nicht verschiedene Lagen annehmen, daß vielmehr, wenn nur wirklich rein homogene Karben angewendet wurden, "innerhalb bes sichtbaren Farbenbildes das Berhältniß der verschiedenen Temperaturen in den verschiedenen der Reihe nach geprüften Theilen immer basselbe blieb und bas Maximum ber Barme fich ftets am rothen Enbe fanb." Und wenn es auch richtig ift, daß Lichtstrahlen, welche burch grüne Gläser und eine Bafferschicht hindurchgegangen find, keine merkliche Wirkung mehr auf das empfindlichste Thermostop (die f. g. Thermosaule) ausüben, während sie doch noch intensiv leuchten, so erklärt sich diese Thatfache nach Knoblauch baraus, daß grünes Glas und Waffer nicht nur bie unsichtbaren Bärmestrahlen, sondern gerade auch biejenigen Lichtstrahlen, welche am meisten erwärmend wirken, absorbiren, und nur diejenigen burchlassen, welche so schwach wärmen, daß selbst die so empfindliche Thermosaule gegen ihre Wärmewirkung sich unempfindlich zeigt (B. Weber a. a. D. S. 130 ff. 187).

Unter Voraussetzung der Ibentität stellt dann V. Weber solgende allgemeine Sätze auf: "Die Wärme wird in Körpern auf mannigfaltige Weise erregt; bekannt sind die mechanischen und die chemischen Mittel. Man muß nun annehmen, daß die [ponderablen] Atome oder Molecüle der Körper stets in Schwingungen um ihre Gleichgewichtslage begriffen sind und durch solche Vorgänge wie Reiben, Stoßen oder durch den chemischen Proceß, in ihrer Beswegung nur beschleunigt werden und dabei an Amplitude der Schwingung zunehmen. Ze intensiver der chemische Proceß, um so mehr nimmt auch die Zahl der Schwingungen zu. Diese schwingen-

ben Körpertheilchen übertragen ihre Bewegung auf die sfie umgebenbent Aethertheilchen und verfeten auch biefe in Schwingungen, welche, bei geringer Temperatur Anfanas langfam, an Geschwindiakeit zunebmen, je höber die Temperatur des erhikten Körvers steigt. zu biesen [transversalen] Schwingungen gehörigen Wellen find bes halb [wegen ber Langsamkeit ber Schwingungen] febr lang, fie find baher unsichtbar aber wärmeerregend, und können, wenn bie Schwingungen eine gewisse Schnelligkeit erreicht haben, burch bas Thermosfov nachaewiesen werden. Nehmen die Schwingungen der Rörpertheilchen noch mehr zu, so erregen sie kurzere Wellen mit schnelleren Schwingungen im Aether. Hat fich endlich die Bewegung ber Körpertheilchen so gesteigert, daß in Folge bessen ein Aethertheilchen ungefähr 400 Billionen Schwingungen in ber Secunde ausführt, so haben die Aetherwellen diejenige Kurze und Brechbarteit erlangt, welche sie fähig macht, ber Nephaut die Empfindung bes Lichtes und zwar bes rothen einzuprägen. Neben diesen sicht bar en Wellen besteht immer noch eine Menge längerer, also buntler Steigern sich die Schwingungen ber Körpertheilchen und bamit die Temperatur des glühenden Körpers noch mehr, so werden bie Strahlungen noch brechbarer, sie gehen aus bem Roth in's Orange, Gelb, Grun u. f. w. bis zum Biolet. Wenn endlich bie Brechbarkeit einer Gruppe von Strahlen immer noch zunimmt, und bie ihnen zugehörigen Wellen schon kleiner als 0mm,0004 geworben find, so daß die Schwingungen in einer Secunde die Rahl von 800 Billionen überschreiten, so hören biese Schwingungen auf neben ben übrigen leuchtenden noch fichtbar zu fenn, fie offenbaren fich aber [in Folge ihrer erwärmenden Kraft] burch ihre bedeutenden chemischen Wirkungen. — - Unfre Wahrnehmung bes Lichts ift sonach in enge Gränzen eingeschlossen. Langfamere Aetherwellen können wir noch nicht als Licht wahrnehmen: sie theilen uns nur bas Gefühl der Barme mit, welche sich mit der Geschwindigkeit der Wellen steigert. Rur die Wellen, deren Schnelligkeit zwischen bestimmten Gränzen liegt, werden sichtbar, weil sie eine mittlere Brechbarkeit haben. Sobald sich biese Geschwindigkeit noch erhöht. entziehen sie sich wieder ber Wahrnehmung durch bas Organ fau schnelle Aetherwellen nehmen wir nicht mehr als Licht mahr, fie theilen uns, wie die zu langfamen, wiederum nur bas Gefühl ber Barme mit]. — Die Barme ift mithin bas allen Strahlungen Gemeinschaftliche: wo sie im Maximum vorhanden ist, tritt sie allein auf, bann beginnt eine Reibe von Strablen, welche neben ihr auch noch Licht zeigen, und sodann wieder eine Reihe, welche nur noch bie chemischen serwärmenben Wirkungen zeigt. Diese Arten von Strablen als Ganzes unterscheiben fich von einander nur burch bie Wellenlänge: die Bärme bilbet bas Ganze, von dem nur ein Theil, noch mit Karben bereichert, leuchtend und wärmend zugleich ift. Das Licht verhält sich mithin zur Wärme nur wie die Art zur Battung; benn bie Sichtbarfeit ber Strahlen ift eine rein zufällige Eigenschaft, wie ihre Karbe: an sich, in Bezug auf die Strahlung allein betrachtet, ift jedes Licht farblos, es erhält seine Kärbung erft im Auge. Obiectiv unterscheiben fich baber alle biefe Strahlen nur durch ihre ungleiche Brechbarkeit und durch die in Folge dessen verschiebenen Absorptionsverhältnisse. Man fann beshalb bas Berbaltniß bes Lichts zur Barme mit Melloni fo bezeichnen, bag es nichts als eine gewiffe Reihe für das Gesichtsorgan empfindbarer Barmeanzeichen ift, ober umgekehrt, daß die Strahlen ber dunklen Barme wahrhafte unfichtbare Lichtstrahlen sind. In der Erscheinung freilich unterscheiben fich biefe brei Arten von Strahlen ebenso febr, wie man zwischen einem rothen und einem blauen Lichtstrahl untericheibet: aber in Bezug auf ihre Ursache und ihren Ursprung, also rein objectiv, find sie ibentisch" (a. a. D. S. 190 f. 193).

Diese Theorie klingt sehr plausibel und empsiehlt sich durch ihre Einfachbeit. Awar widerspricht ihr offenbar jenes Mellonische Erperiment, daß Lichtftrahlen, burch grüne Gläfer und eine Wafferschicht hindurchgegangen, noch intensiv leuchten, aber auf die Thermofäule keine Wirkung mehr ausüben. Denn nach der obigen Auseinandersetzung giebt es Strahlen, die wegen der Langsamkeit ihrer Wellen zwar nicht leuchten, aber boch ihr Dafenn (b. h. die Wärme, welche die Wirkung aller transversalen Aetherschwingungen ift) durch das Thermostop zu erkennen geben; alle leuchtenden Strahlen bewegen fich rafcher als lettere und muffen baber auch eine größere Birtung auf die Thermosäule ausüben; wenn nun bennoch die burch grünes Glas und Waffer hindurchgegangenen Lichtstrahlen die Magnetnadeln auf der Thermofäule völlig unbewegt laffen und also gar keine ober boch eine viel geringere Wärmekraft besitzen, so ift dieß ein offenbarer Wiberipruch, ber uns wenigstens unlösbar Die Thatsache steht indek zu vereinzelt da, als daß wir eríðeint.

Digitized by Google

ibr ein großes Gewicht beimeffen konnten. Bedenklicher schon ift ber Umftand, den Knoblauch felbst erft "vollständig aufgeklärt bat". bak die Lichtstrahlen von ben fie reflectirenden Körvern ftets regelmäßig gurudgeworfen werben, von ben reflectirten Barmeftrablen bagegen nur ein Theil regelmäßig, ein andrer Theil bagegen "diffus" zurückgeworfen wird (Mouffon II, 1. S. 168), und daß nach Glaisber, ber zahlreiche Luftballonfahrten im wissenschaftlichen Interesse unternommen bat, die Wärmestrahlen der Sonne auf ihrem Wege durch ben Raum nichts von ihrer Intensität verlieren, daß dieselbe vielmehr im Berhältniß zu der Dichtigkeit der Atmosphäre und der Menge bes in ihr aufgelöften Baffers fich erhöht, mahrend diefelben Umstände die Intensität der Lichtstrahlen vermindern (Sigungsbericht ber Brit. Association for the Advanc. of Science 1865, Athenseum, Septbr. Nr. 1979 p. 439). Roch größer endlich find die Schwierigkeiten, die der Abentitätstheorie entgegentreten, wenn fie mit ben Erscheinungen ber geleiteten Barme in Beziehung gesett wird. Es erhebt sich nothwendig die Frage: sind auch die strahlende und die geleitete Wärme identisch? Und wenn nicht, worin besteht ihr Unterschied, und wie ift es möglich, daß fie boch im Wesentlichen die gleiche Wirtung üben? — Die geleitete Barme nämlich scheint zuvörderst ein ganz andres Ziel zu verfolgen und auf ein andres Dbiect zu wirken als bie ftrablenbe. Denn bie ftrablenbe Barme, ba sie durch manche Körper nur hindurchgeht und resp. zurückgeworfen wird, ohne sie in merklicher Weise zu erwarmen, scheint un = mittelbar gar nicht die Körper selbst, die ponberabeln Atome, fondern nur die zwischen ihnen befindlichen Aethertheilchen zu treffen. Die geleitete Barme bagegen ergreift unmittelbar ben Theil bes Körvers, welcher ber Wärmequelle am nächsten ift, und verbreitet sich von diesem Punkte aus durch den ganzen Körper, indem sie ein Theilchen (Atom) nach dem andern erwärmt, — wobei nach Biot und Despret die Temperatur von der erhitten Stelle an in einer geometrischen Progression abnimmt, wenn die Entfernungen in einer arithmetischen Reihe zunehmen (Gifenlohr, S. 376 f.). geleitete Barme scheint also unmittelbar auf die ponderabeln Atome bes Körpers zu gehen und von einem zum andern fich zu übertragen ober sich an sie zu vertheilen, bis das Gleichgewicht bergestellt ift. Und bemgemäß erklart benn auch B. Beber: "Die Schwingungen, welche die Maffentheilden eines Rorvers um ihre

Gleichgewichtslagen ausstühren, nimmt man als Ursache ber Erscheinungen ber geleiteten Wärme an". Diese Schwingungen werben, wie er weiterhin bemerkt, auf mannichsaltige Weise durch Wärmesstrahlung, durch Reiben, Stoßen, durch den chemischen Proces 2c. hervorgebracht, übertragen ihre Bewegung auf die umgebenden Aethertheilchen und bringen dadurch wiederum strahlende Wärme in ihren verschiedenen Formen (den sichtbaren und unsichtbaren Strahlen) hervor, d. h. nicht schon durch die Schwingungen der Körperatome, sondern erst durch die von ihnen in Bewegung gesetzen Aetheratome entsteht Wärme als die Wirkung dieser Bewegung (a. a. D. S. 183. 190).

Damit stimmt überein was A. Mouffon über ben Unterschied von strahlender und geleiteter Wärme fagt: "Geht man auf die Borstellung eines allgemein verbreiteten, Alles burchdringenden, ungemein feinen Aethers zurud, so wird jebe Erschütterung, an einer Stelle bes Aethermeers hervorgebracht, nach allen Seiten sich fortvflanzen muffen und auf entfernte Gegenstände gelangen. birecte Fortpflamung beift Strahlung. Man erkennt fie jedoch erft ba, wo fie entweber unfre Sinnesorgane mahrnehmbar afficirt oder einen getroffenen Körper materiell verändert (erwärmt, ausdebnt). Die getroffenen Körper selbst benkt man sich als ein System von einander abhängiger, relativ weit auseinanderstehender Theilchen, bie ben zwischenliegenden Aether theils um sich in Atmosphären sammeln, theils in den Awischenräumen überhaupt modificiren swie und wodurch geschieht diek?], wobei Theilchen und Aether in stetem Schwingungszustande begriffen find swie und wodurch werden sie in diesen .. steten" Ruftand versett?]. Die von Außen — von dem erschütterten Aethermeer - einstrahlenden Bewegungen können entweder immer noch als Strahlung unmittelbar, obwohl geschwächt, burch die Awischenraume bes Körpers weiter manbern, ober aber sie brechen fich an den massenreichen widerstehenden (vonderabeln) Theilchen desselben, verwandeln sich in stebende Schwingungen, und vermehren die Bewegung der materiellen Theile selbst. Bflanzen sich diese Bewegungszustände der letteren und ihres Awischenäthers von den zuerst getroffenen oberflächlichen nach ben tiefer liegenden Theilchen fort, so beißt bie Erscheinung Leitung, - eine Fortpflanzungsweise, die offenbar in näherer Beziehung zur Materie fteht als die Strahlung" (a. D. II, 1. S. 145 f.). Allein abgesehen bavon, bag uns Mouffon nicht fagt, wie es möglich ist, daß zwei ganz entgegengesette Fälle eintreten können und in dem einen die Bewegung als Strahlung durch die Zwischenräume des von ihr getroffenen Körpers weiter wandert, im andern Falle dagegen an den widerstehenden materiellen Theilchen desselben sich bricht und ihre Bewegung vermehrt, so vermag diese Ansicht, die auf eine Identität der geleiteten und der strahlenden Wärme hinausläuft, offendar die einsache Thatsache nicht zu erklären, daß Glas oder Steinsalz, welches alle Wärmesstrahlen gleichzeitig und unmitteldar durchläst, ohne eine merkliche Temperaturveränderung zu erfahren (Eisenlohr S. 355), doch wie jeder andre Körper mittelst Leitung allmälig von dem der Wärmequelle nächsten Punkte aus erwärmt wird.

Sbenso offenbar stehen ihr die Erscheinungen, die man mit dem Namen der latenten oder gebundenen und der freien, übertragbaren Wärme bezeichnet hat, widersprechend gegenüber.

Gifenlohr bemerkt gelegentlich: "Eine andre Art von Aetherbewegung als die Schwingungen — auf die er die strablende Wärme nurudführt - kann baburch entstehen, daß ein Körper einen Theil seines Aethers abgiebt, indem seine Atome in ein andres Gleichgewichtsverhaltniß treten. Wenn g. B. Baffer gu Gis wirb ober Glaubersalz troftallifirt, so wird Wärme frei ober es tritt Aether aus, vorausgesett, bag bie gebundene Barme felbst Aether fen" (a. a. D. S. 354). Er führt indes biefe Ansicht nicht weiter aus; und in der That ware nicht wohl einzusehen, wie das bloße "Austreten" von Aethertheilen aus einem Körper eine Bärmewirkung hervorbringen könnte. Er scheint vielmehr in Betreff ber geleiteten Wärme die Anficht Ampere's zu theilen. Nach ihm gerathen bei ber f. a. freien übertragbaren Wärme, bie als folche ftrahlende ober geleitete fem tann, die Atome ber Rörper felbft in Schwingungen und theilen dieselben sowohl einander selbst wie den Aetheratomen mit. Den Unterschied zwischen ber strahlenden und ber geleiteten Wärme erklärt er aus einer doppelten Art von Schwingungen ber Aetheratome. Es soll nämlich 1) Schwingungen geben, welche, wie die des Schalls, den einmal berührten und in Bewegung gesetten Theil des Aethers nachmals in völliger Rube zurücklaffen, und 2) solche, "welche sich allmählig auf die Art bilben, daß die Schwingungen berjenigen Theile, die dem sie erregenden Bunkte näher liegen, die Schwingungen ber entfernteren Theile um eine

Größe übertreffen, welche unaufhörlich abnimmt, aber erst nach einer unendlich großen Zeit Rull wird, bis zu welcher aber die Schwinaungen ber Atome fortbauern". Die Temperatur eines Körpers ift also nach Ampère die lebendige Kraft seiner schwingenden Theilchen, und die Bu- oder Abnahme ihrer Bibrationsintensität bezeichnet den Ruftand des Gebunden- ober Freiwerbens der Warme, so daß, mo eine Beränderung der lebendigen Kraft eintritt, auch ftets entweder Erwärmung ober Erkältung erfolgen muß. Gifenlohr bemerkt feinerseits: "Db bie freie Warme nur in Schwingungen bes Aethers bestehe, ober ob nicht vielmehr ber Aether beim Uebergang eines Rörpers in einen andern Aggregatzustand auf eine andre Art in Bewegung gerath, ift zwar nicht gewiß, aber wahrscheinlich. Temperatur-Differenz ist bei ber freien Wärme mahrscheinlich ber Differenz ber lebenbigen Rräfte ber Aetherschwingungen proportional, und die gebundene Wärme brückt vermuthlich die Quantität ber Svannfrafte in ben Atomen aus, welche bei einer Beranberung bes Gleichgewichtszustandes ber Molecularfrafte eine solche Bewegung hervorbringen" (S. 451 f.).

Rebtenbacher scheint bagegen wiederum gar keinen Unterschied zwischen ber strahlenden und ber geleiteten Wärme hinsichtlich ber Art ihrer Bewegung anzunehmen. Wenigstens behauptet er ganz allgemein, daß die "Wärmeerscheinungen" — weil fie ftets mit Bolumenveranderungen verbunden sepen — vermuthlich auf "Rabialschwingungen" bes Aethers beruhen, b. h. auf "folchen Schwingungen, welche Ausbehnungen ber die Körperatome umgebenden Aetherhüllen zur Folge haben, wodurch bie Repulfivfraft ber Aetherhüllen gefteigert und mithin eine Ausbehnung des Körpers hervorgebracht wird". Demgemäß faßt er seine Theorie in die Säte zusammen: "Im vollkommenen Gleichgewichtszustande mit fich felbst und mit den Körperatomen erscheint der Aether nur als repulsives Princip, das die Rörperatome nur in gewissen Entfernungen und Gruppirungen er-In biesem Ruhezustand find die Körper absolut talt, und können wir die Eristenz bes Aethers in den Nerven nicht empfinden. Befindet fich dagegen der Aether in den Körpern und in den Nerven in einem Bewegungszuffand, in welchem die Aetheratome ber Hullen gegen ihre Kerne (die Körperatome ober Molecule) nach normalen Richtungen schwingen, so sind die Körper erwärmt und haben wir bas Gefühl ber Barme. Die Intenfität eines Warmezustands, bie

man Temperatur nennt, hängt mithin von dem Schwingungszustand bes Aethers ab. - - Sie ift ber mittleren lebendigen Kraft bes einzelnen Aetheratoms proportional und von der Dichte des Aethers in den Körper, d. h. von der Anzahl der Aetheratome, die in der Bolumeneinheit eines Stoffes enthalten ift, unabhängig. Dagegen besteht bie f. a. specifische Wärme ober bie Wärmecapacität eines Stoffes, b. b. diejenige Barmemenge ober Barmetbatigfeit, bie erforderlich ift, um die Temperatur ber Gewichtseinheit eines Stoffes um 1 Grad zu erhöhen, eben in biefer Dichte bes Aethers, also in ber Anzahl ber Aetheratome, welche in ber Gewichtseinheit bes Stoffes enthalten ift" (a. a. D. S. 24. 29 f.). — Da diese Theorie gar keine Rücksicht nimmt auf die strahlende Wärme, die durch manche Körper hindurchgeht, ohne beren Temperatur zu verändern, so müffen wir fie schon barum für ungenügend erklären. Bielleicht indek sett Rebtenbacher in Betreff ber strahlenden Wärme die allgemein angenommene Theorie stillschweigend voraus, und will seine eigne Theorie nur für die geleitete ober mitgetheilte Wärme geltend machen. biesem Falle würden auch nach ihm beibe Arten ber Wärme auf verschiedenen Bewegungen ber Aethergtome ober boch auf verschiebenen Wirkungen und resp. Mobificationen berfelben Bewegung beruben.

Allein wenn man bemnach auch die geleitete und die strablende Wärme auf irgend eine Verschiedenheit ber Bewegung ber Aetheratome zurudführen wollte, fo blieben noch immer Schwierigfeiten genug übrig, um die ganze Theorie zweifelhaft zu machen. Aunächst fehlt jede Erklärung, woher jene Berichiebenheit ber Aetherbewegung ftamme, moge fie in einer blogen Differeng ber Geschwindigkeit und Dauer ober in einer Verschiebenartigkeit ber Form und Richtung ber Bewegung bestehen. Sodann aber werden bie meisten Körver bekanntlich auch burch die strahlende Wärme allgemach erwärmt, b. b. es wird ihnen Wärme mitgetheilt. Wie kann nun die eigenthumliche Bewegung bes Aethers, in welcher die ftrahlende Warme besteht, in jene andre Bewegung übergeben ober sie bervorrufen. auf welcher die mitgetheilte Wärme beruht? Wie ift es überhaupt möglich, daß Ein und derfelbe Körper zugleich Wärme ausstrahlen und Wärme leiten kann? Offenbar können dieselben Aetheratome nicht gleichzeitig ganz verschiebene Bewegungen ausführen. Soll aber etwa von ben Aetheratomen, welche bie ponderabeln Atome

umgeben, ein Theil die strahlende, ein andrer Theil die leitende Bewegung annehmen und fortpflanzen, so fragt es sich nothwendig weiter, wie und wodurch diese Theilung entstehe und wie es möglich fen, daß boch die Körver so verschieben zur strablenden und zur geleiteten Barme fich verhalten? Wollte man bagegen annehmen, bak bie ftrahlende Warme auf einer Bewegung ber Aetheratome, bie geleitete dagegen auf einer (burch strahlende Wärme ober burch Reiben 2c. bervorgebrachten) Bewegung ber Körner gtome berube die dann den Aetheratomen sich mittheile und ihrerseits zur ftrablenden Barme werde. — so entsteht die neue Frage, wie es zu erklaren fen, daß nach Leslie die Oberfläche ber Körper einen erbeblichen Ginfluß hat auf die Menge der Wärme, die sie ausstrahlen, daß ebene, polirte Flächen bie wenigste, gefurchte und unebene mehr, und die mit Ruß überzogenen die meiste Wärme von sich geben? Sier treten offenbar die Körperatome, obwohl selber unbewegt ober was baffelbe ift, in gang gleicher Bewegung beariffen. in eine verschiedenartige Beziehung zu ben Aetheratomen, die durch teine noch so kunftliche Bewegungstheorie begreislich gemacht werben kann.

Aber auch den Unterschied zwischen der f. g. gebundenen (latenten) und freien Barme läßt die Theorie im Grunde unerklärt. Denn wenn alle Wärme in Bewegung der Aether- und resp. Körperatome besteht, so muß auch die gebundene Wärme in einer solchen Beweaung bestehen. Run bindet und enthält, wie wir oben geleaentlich gehört haben, Waffer von 0 Grad "mehr" Wärme als Eis von berfelben Temperatur, und wenn Wasser zu Gis wird, so .. wird Wärme frei ober es tritt Aether aus." Was heißt jenes "mehr", und was bedeutet bieses "Austreten"? Soll damit gesagt senn, daß Baffer eine größere Quantität von Aetheratomen in sich enthalte als Eis. und daß biefe Quantität sich verringere, wenn Wasser zu Gis troftallifire? Aber wenn die Warme auf ber Bewegung ber Aetheratome beruht, so hat sie ja an sich gar nichts zu schaffen mit ber größeren ober geringeren Quantität ber Atome: Die größte Raffe Aether kann keine Barmeerscheinung hervorbringen, so lange fie unbewegt ruht. Und selbst aus einer bloßen Vermehrung des bewegten Aethers tann die Theorie teine Erhöhung der Wärme berleiten, da ja Wasser, obgleich es angeblich mehr Wärme in sich aufgenommen, doch feine böbere Temperatur zeigt, als Eis. Freilich soll die gebundene Wärme zugleich "latent" seyn, d. h. nicht äußerlich sich zeigen oder bem Thermometer sich mittheilen. Die gebunbene Barme, wenn fie boch als Barme in einer Bewegung ber Aetheratome besteht, mufte bemnach biefe Bewegung nur innerhalb bes Wassers vollziehen. Allein wie ist es benkbar, baß bie Bewegung innerhalb bes Waffers verschloffen bleibt und nicht ben Aetheratomen aukerhalb besselben sich mittheilt, wenn doch alle Körveratome, also auch die der äußersten Oberfläche des Waffers, von Aetheratomen umgeben sind? Und wie ist es möglich, daß bann boch wieder unter Umständen (beim Gefrieren des Wassers) die innere Bewegung zu einer äußern, die gebundene (latente) Barme zu "freier" Barme werden kann? Bas geschieht, wenn biese Umwanbelung sich vollzieht? Treten wirklich eine Anzahl von Aetheratomen aus, um in andre Körper einzugeben? ober verringert sich nur ihre Bewegung innerhalb des Wassers, indem sie sich andern Aetheratomen außerhalb mittheilt? Kür die erste Alternative scheint die betannte Thatsache zu sprechen, daß wenn Luft ftart zusammengepreßt wird, sich eine bedeutende Barme entwickelt. Allein Baffer hat bekanntlich seine größte Dichtigkeit bei + 4 ° C.; indem es zu Gis erftarrt, behnt es sich nicht unerheblich aus. Hier also ist bas Freiwerden der Wärme nicht mit einer Verringerung (Ausammenpreffung) bes Volumens, sondern im Gegentheil mit einer Vergrößerung befselben verknüpft. Dennoch wird in beiben Källen Barme entbunben. Es scheint also boch bieß Freiwerben nicht auf einem "Austreten" von Aetheratomen, sondern nur darauf beruhen zu können, baß die Bewegung der Aetheratome innerhalb des Wassers sich vermindert, indem sie sich den Atomen außerhalb mittheilt. Aber bann fragt es sich: mas nöthigt bas Wasser, welches bisher bie Bewegung seiner Aetheratome in sich zurückhielt, zu dieser Mittheilung? Man antwortet: die Verminderung der Temperatur in ben es umgebenden Körpern (3. B. ber Luft). Aber Verminderung ber Temperatur ift nothwendig eine Verminberung der Bewegung ber Aether- und resp. Körperatome, wenn boch alle Wärme auf Bewegung berselben beruht. Wir müffen also weiter fragen, wodurch vermindert sich diese Bewegung, wodurch entsteht eine Temperaturerniedrigung? Man wird vielleicht antworten: badurch, daß in dem fälter werbenden Körper Wärme frei, entbunden, ausgetrieben wird. Aber wir fragen ja gerade banach, wie Wärme frei werben könne?!

Die Antwort ist also keine Antwort. In der That vermehren sich die Schwierigkeiten bei jedem weiteren Schritte, bei jeder neuen Ant-Rehren wir zu unserm Kalle zurud, so bleibt bekanntlich bestillirtes. völlig unbewegtes Waffer noch bei - 5 ° C. fluffig; es verträat also selbst eine bedeutende Temperaturverminderung, ehe es au Gis troftallifirt. Dennoch wird Warme frei, wenn biefe Kryftallifation eintritt. Wir vermögen nicht einzusehen, wie die aanabare Theorie diese Thatsachen vereinigen, die Möglichkeit berfelben bar-Mag immerhin die "Temperaturdifferenz bei der freien Warme ber Differenz ber lebenbigen Krafte ber Aetherschwingungen proportional seyn", — baburch wird bas Freiwerden ber Wärme selbst um nichts begreiflicher. Und mag immerhin "bie gebundene Wärme die Quantität ber Spannkräfte in den Atomen ausbruden", und mogen auch biese Spannfrafte bei einer Beranberung des Gleichgewichtszustandes der Molecularfräfte eine Bewegung der Aetheratome "hervorbringen", — dadurch erfahren wir in keiner Weise, wie gebundene Warme überhaupt möglich ift, wenn boch alle Wärme auf Bewegung beruben foll. \*)

C. Lubwig scheint uns daher ganz Recht zu haben, wenn er bemerkt: "Mit dem Worte Wärme bezeichnet man, wie es scheint, sehr verschiedene Dinge"; denn man verstehe darunter 1) die freie übertragbare Wärme, und unter dieser befasse man wiederum a) die strahlende Wärme, die wir als eine Wellendewegung des s. g. Lichtäthers aufzusassen, die win als eine Wellendewegung des s. g. Lichtäthers aufzusassen gezwungen sind, und d. die gesleitete Wärme, welche wahrscheinlich nichts anders sen, als "eine eigenthümliche Bewegung der wägbaren Massen, die vom Lichtäther auf sie übergegangen ist"; aber auch 2) die gebundene Wärme, d. h. biesenige Wärme, "unter deren Beihülse eine größere Relbe von specifischen Zuständen der Masse, wie namentlich der

<sup>\*)</sup> B. R. Grove will baher ben Begriff ber "latenten" Wärme, ben er mit Recht für sehr "bebenklich und gefährlich" erklärt, ganz beseitigen, indem er die Wärme siberhaupt zurückzusühren sucht auf eine "mechanische Erregung", durch welche die "Repulstdraft" ber Atome mehr ober minder erhöht werde (Die Bechselwirkung ber physischen Kräfte. Nach der dritten Austage aus dem Englischen übersetzt von E. v. Rußdorf, Berlin, 1863, S. 34 f.). Ob ihm dieß gelungen, müffen wir der Benrtheilung der Männer vom Fach überlassen. Und scheint seine Aussicht mit der Thatsache der strahlenden Wärme, die er dabei ganz underücksichtigt läßt, unverträglich zu seyn, ja mit seiner Ansicht, daß das Licht nur "umgewandelte" strahlende Wärme sey, in Widerspruch zu sehen.

flüssige und gasförmige Aggregatzustand, die metallischen Gigenschaften, zahlreiche atomistische Zustände 2c. entstehen, und zwar in der Art entstehen, daß wenn ein Stoff aus irgend welchem andern (bem festen, bem orybirten 2c.) Zustand in ben flussigen, ben metallischen 2c. übergeführt werben soll, jedesmal eine ganz bestimmte Menge von freier Barme zum Verschwinden gebracht wird, aber auch wieder hervortritt, sobald biefe Stoffe aus bem letten Auftand in ben erften wieder zurückgeführt werden". Rach ihm bleiben zur Erläuterung ber unter bem Namen ber latenten Barme zusammengefaßten Thatsachen nur zwei Vorstellungen übrig. "Nach der einen wird die Bewegung, die wir Wärme nennen, benutt [von wem?], um verwandtschaftliche Kräfte, welche gewisse Atome zusammenbinden, zu überwinden, aber die burch diese Widerstände vernichtete Bewegung kommt wieber zum Vorschein, wenn jene getrennten Stoffe von Neuem ihren vermandtschaftlichen Strebungen Folge geben. Mber wie ift es bentbar, baß zwei Körperatome, die fich chemisch verbinden, jene vernichtete Bewegung der Aetheratome wieder hervorbringen?] Rach ber andern Vorstellung wird die gebundene Wärme als eine amischen ober innerhalb [!] ber Atome befindliche Bewegung aufgefaßt. Diese Bewegung wird ben Stoffen burch die zum Verschwinden gebrachte Bärme mitgetheilt saber woburch wird die Barme jum Berich winden gebracht?], und aus biefer Bewegung treten bie Stoffe wieder in die Ruhe ein, wenn sie ihre latente Wärme durch das Eingehen einer neuen Verbindung abgeben". Aber was heißt "Wärme abgeben"? und wie kann eine Verbindung von Körperatomen dieß Abgeben, b. h. das Freiwerden von Wärme und somit eine Bewegung der Aetheratome bewirken?] "Ob diese oder jene Annahme", fügt Ludwig hinzu, "die richtige sen, ist noch nicht entschieben worben" (C. Ludwig: Lehrb. d. Physiologie bes Menschen I, 6. Bal. A. Kid in Boggendorf's Annalen Bb. 91, S. 287).

Sine Theorie, die so verschiedene Dinge unter Sinem Namen zusammenfaßt und auf so unklaren schwankenden Borstellungen oder Annahmen beruht, dürfte wohl kaum den Namen einer Theorie verdienen; "exact" wissenschaftlich wenigstens wird sie wohl Niemand nennen wollen.

## 3) Der Magnetismus.

Mit der Wärme und dem Lichte stehen wiederum Magnetis= mus und Elektricität, und beide unter einander in so enger Beziehung, daß sie sich kaum trennen Lassen. Dennoch hat es dis jest noch nicht gelingen wollen, die hierher gehörigen Erscheinungen auf Eine Kraft zurückzusühren, und noch weniger sie mit der Kraft des Lichts und der Wärme in Joentität zu bringen. Die Physiker ziehen es daher durchgängig vor, Magnetismus und Elektricität in besondern Capiteln, und zwar jenen vor dieser abzuhandeln.

Wie nahe die Bermandtschaft zwischen Licht, Warme, Magnetismus und Elektricität fenn muß, erweift fich foon burch bie Gleichbeit bes Gesetzes, bem ihre Wirksamkeit unterworfen ist. Wie die Intenfität des Lichts und der Wärme, so nehmen nach Coulomb, Sanfteen und Sauf auch die magnetischen Rrafte im Berhaltnig bes Quabrats ber Entfernungen ab (Gifenlohr S. 474). Licht und Magnetismus stehen aber auch in anderweitiger naher Besiehung zu einander. Die Bebauptungen Morichini's u. A., daß eine Stahlnabel magnetisch werbe, wenn man fie in bem violetten, blauen ober grünen Theile des Sonnenspectrums aufstelle und daß im vollen Sonnenlicht jede Stahlnabel ba einen Nordvol erhalte. wo sie ausnahmsweise polirt ist (Eisenlohr S. 473), haben sich zwar nicht bestätigt; Riek und Moser behaupten wenigstens, baß eine magnetifirende Wirkung bes Lichts auf Stahl ober Gifen fich nicht nachweisen lasse (G. Wiedemann: Die Lehre vom Galvanismus und Elektromagnetismus, Braunschweig 1863, Thl. II, S. 615). Dafür aber ist anzunehmen und wird von Bielen als bereits festaestellt erachtet, daß ber Erdmagnetismus — ber vielleicht bie Quelle aller magnetischen Erscheinungen ift, — in seiner regelmäßigen berechenbaren Deviation abhängig sen von ber Stellung ber Sonne (bem Sonnentage, Sonnenjahre und einem zehnjährigen folgren Cytlus) so wie von den Bewegungen und Phasen des Mondes, — eine Abhängigkeit, die nur von der Einwirkung des Lichts herrühren kann (f. die Sitzungsberichte der British Association for the Advanc. of Science im Athenaeum, Septbr. 1861 und Septbr. 1865, No. 1976 p. 342). Jebenfalls steht fest und ift von Farabay bargethan, daß der Magnetismus seinerseits auf das Licht einwirkt, indem er die Schwingungsebene eines polarifirten Lichtstrahls zu breben vermag (Effenlohr S. 473. Wiedemann S. 593). Und ebenso wenig kann es einem Aweifel unterliegen, daß die Wärme eine bebeutende Wirtung auf ben Magnetismus übt, indem eine Erhöhung berselben die magnetische Kraft vermindert, eine Erniedriaung das

gegen sie vermehrt. Gifen wird bekanntlich vom Ragnet angezogen: ein rothalühendes Gifen verhält sich bagegen ganz indifferent gegen einen Magnet und in einem weifiglübenden Gisenstabe zeigt sich gar keine magnetische Vertheilung. Gin Stahlmagnet verliert ichon in siebenbem Manbelöl seine magnetische Wirtung: Nickel wird erft bei 350 ° Wärme unmagnetisch. Mangan bagegen schon bei 15-20 ° C. Und wenn auch Karadan neuerdinas nachaewiesen bat, daß durch Erhitung ber Magnetismus nie gang aufgehoben wird, so wird er boch jebenfalls bedeutend geschwächt. Das ift ohne Ameifel auch ber Grund, warum die Araft bes Erdmagnetismus in Subafrita, wo bie größte Wärme auf ber Erbe berricht, am geringsten ift, und von ben märmeren nach ben fälteren Gegenben zunimmt. Die magnetische Kraft steigt also mit dem Sinken der Temperatur: ja durch eine plötliche Abnahme der Barme wird sie nicht nur erhöht, sonbern sogar hervorgerufen. Denn taucht man einen einfachen Eisenstab, nachdem er rothglübend gemacht ift, in lothrechter Stellung in's Waffer, so erhält sein unteres Ende einen Nordpol, das obere einen Sübvol (Eisenlohr S. 463. 474. Wiebemann II. 475 ff.).

Andrerseits macht Mouffon mit Recht darauf aufmertsam, bak Licht und Wärme bem Magnetismus und ber Elektricität in offenbarem Contrafte gegenüber fteben. Denn "bei allen Erscheinungen bes Lichts und ber Barme find keine Krafte im Spiele, die ber Schwere analog auf Entfernung wirken: Alles erklärt fich burch Wirkungen in unmekbarem Abstand zwischen nabe liegenden Theilden der Materie oder des Aethers. Anders beim Ragnetismus und ber Elektricität. Neben mancherlei Wirkungen im Innern ber Körper, die mit materiellen Veränderungen, mit Wärme und Lichtentwidelungen in Berbindung steben, treten unmittelbare Fernewirkungen bervor, welche alle gleich wie bie Gravitation bem verkehrt quadratischen Gesetze ber Entfernung gehorchen. — — Und biese Fernewirkungen offenbaren sich zugleich in doppelter, entgegengesetter Weise, entweder als Angiebungen ober als Abstokun. gen, ohne daß außer bem Beichen etwas an ber Erfcheinung fich änderte. Bon einem solchen Dualismus, ber sich von ben Kernewirkungen auch auf die inneren Vorgänge erstreckt und bas Wesen ber Polarität ausmacht, zeigen die Erscheinungen von Wärme und Licht, mit Ausnahme ber sehr beschränkten Polarisation bes letteren, feine Spur, mabrend berfelbe auf bem Gebiete bes Dagnetismus und ber Elektricität die burchgreifenbste Rolle spielt" (a. a. D. II, 3, S. 4).

Die bekannten Wirkungen bes Magnetismus — bag von manden Gisenerzen, namentlich vom f. g. Magneteisenstein, aber auch von jebem Stud Schmiebeisen, welches eine Zeit lang in freier Luft ober in der Erde gelegen hat. Eisen, Nickel und Robalt (in geringem Grade auch Chrom, Mangan, Blatin u. A.) angezogen werben, daß ein an einem Faben aufgehängter Magnet sich von felbft mit bem einen Ende (Bol) ungefähr nach Norben, mit bem anbern nach Silben richtet, baf bie gleichnamigen Bole zweier Magnete fich abstoken, die unaleichnamigen (Nord- und Südvol) bagegen sich anzieben, daß durch Berührung ober Reibung mit einem Magneten Gifen und Stahl magnetisch werden, ohne bem Magneten etwas von seiner Kraft zu entziehen, bag man einen Magneten zerbrechen fann und doch jedes Stud ein vollständiger Magnet (mit einem Nordund einem Subpol) bleibt 2c. - erklärt Pouillet auf folgende Weise: "Wenn man auf den Ursprung der Kräfte, welche die magnetischen Erscheinungen bervorbringen, zurückzugeben sucht, so erkennt man balb, baß sie nicht wie die Schwere eine ber ponberabeln Materie inbarirende Gigenschaft find. Die demische Analyse bat gezeiat. daß die natürlichen Magnete nichts als Eisenoryde ober Mischungen von Gisenornben in verschiebenen Graben ber Sättigung find. Der Magneteisenstein besteht nach Berzelius aus einer chemischen Berbindung von Gisenorud und Gisenorudul, in welcher bas erftere porherrichend ift.] Der Sauerstoff und das Gifen sind also bie einzigen ponderabeln Elemente, welche in der Ausammensepung dieser merkwürdigen Körper vorkommen. Da nun weber das eine noch bas andere biefer Elemente die Eigenschaft fortwährend befist, ähnliche Wirtungen wie die magnetischen auszuüben, so ift es nicht wahrscheinlich, daß ihre Molecule bei ihrer Verbindung erst wesentliche Eigenschaften bekommen, die fie vorher nicht besagen; benn man beobachtet an der ponderabeln Materie niemals, daß durch die Korm und Anordnung der Molecule neue Kräfte entstehen, welche in mertliche Entfernungen wirten können. Auf ber anbern Seite können die der ponderabeln Materie inhärirenden Kräfte vermehrt oder vermindert und auf tausend verschiedene Arten modificirt werden; allein fie können niemals aufgehoben werden, mabrend die magnetischen Arafte ber Magnete nur als zufällig erscheinen. Denn fie können

nach Belieben aufgehoben und wieder bervorgebracht werden. — — — Aus diesen Gründen und mehrern andern, welche aus der Gesammtbeit der magnetischen Erscheinungen folgen, muß man den Magnetismus als ein Fluidum einer besondern Art betrachten, welches in der vonderabeln Masse des Eisenorpds verbreitet ist saber nicht selbst ponderabel ift: benn ein magnetisirtes Gifen- ober Stablstud gewinnt schlechthin nichts an Gewicht]. Und ba wir gefunden haben, daß es zwei entgegengesetzte magnetische Kräfte giebt, so mussen wir auch schließen, daß es zwei entgegengesette magnetische Flüffigkeiten gebe, wovon die eine in dem einen und die andre in dem andern Pole vorherrscht. Da in allen Magneten die gleichnamigen Bole dieselbe vorherrichende magnetische Flüssigkeit haben und sich gegenseitig abftogen, so schließen wir baraus, baß jebe magnetische Fluffigkeit sich felbst abstößt. Die ungleichnamigen Bole haben verschiebene magnetische Flüssigteiten, und ba sie sich gegenseitig anziehen, so schließen wir baraus, daß die eine Flüssigkeit die andre anzieht. Wir werden also auf das Endresultat geführt, daß es zwei magnetische Flüssigkeiten giebt, von denen jede sich jelbst abstößt und die andre anzieht". Da ein Gisenstab, ber an einem Magneten bangt, selbst zu einem Magneten wird, der alle magnetischen Erscheinungen an fich zeigt, aber seine magnetische Kraft wieder verliert, sobald er von bem Magneten getrennt wird, so muffen wir annehmen, daß "bas Eisen, wie der Magnet, zwar die beiben magnetischen Flüffigkeiten enthält; aber in seinem natürlichen Zustande enthält es sie mit einander verbunden, d. h. die eine durch die andre neutralis firt, — weshalb bas Eisen an sich nicht magnetisch auf anderes Gisen wirkt. — Erst durch die Einwirkung eines Magneten auf bas Gifen werden seine beiben magnetischen Flüssigkeiten von einanber getrennt, die eine wird angezogen und die andre abgestoßen, jene strömt nach ber bem Magnet zugekehrten Seite, die andre nach ber entgegengesetzen Seite ber Eisenmasse, und wird bier vorherr-Das Gifen magnetisiren beißt also, seine beiben magnetis schen Flüssigkeiten von einander trennen; es entmagnetisiren, sie wieder vereinigen ober zusammenseten. — Da man mit einem Magneten so lange und so oft man will Eisenstücke magnetifiren kann, ohne daß er etwas von seiner magnetischen Kraft verliert, und ba andrerseits ein Stück Gisen, welches ein Magnet wird so lange es einen wirklichen Magneten berührt, teine Spur von magnetischen Sigenschaften behält, wenn man es bavon trennt, — so folgt, baß bas magnetische Fluidum sich nicht fortbewegt und nicht von einem Körper zum andern übergeht. — Und da, wenn man von einem Eisendraht, der mit einem Magneten in Berührung ist, an einem Ende ein Stück abschneibet, dieser abgeschnittene Theil keine Spur von Magnetismus zeigt, andrerseits aber ein Magnet, den man zerbricht, in jedem Stücke ein vollständiger Magnet bleibt, so muß angenommen werden, daß die Zerlegung der magnetischen Flüssigkeit — womit die magnetischen Wirkungen erst entstehen — in jedem einzelnen Molecül stattsindet und daß sich das ganze Fluidum in diesem kleinen Raum bewegt, so daß man ein Molecül selbst zersschneiden müßte, um die beiden magnetischen Flüssigkeiten von einans der zu trennen" (Pouillet a. a. D. S. 270 st.).

Mit diefer Erklärung der magnetischen Erscheinungen stimmen Baumgartner (S. 471) und Gifenlohr (S. 454 f.) überein. Letterer faßt fie in ben turgen Worten gufammen: "Bur Ertlarung dieser Erscheinungen nimmt man in dem Gisen zwei verschiebene. unwägbare magnetische Fluida ober einen Nordpol- und einen Sudpol-Magnetismus an, beren Theilchen sich abstoßen und die der andern Flüssigkeit anziehen, ohne von einem Maffentheilchen bes Eisens zum andern übergeben zu können. Die eine dieser Aluffigfeiten kann man die positive, die andre die negative nennen. ber Annäherung eines magnetischen Pols gegen ein unmagnetisches Gifen erfolgt in biefem eine Scheidung ber beiben Kluida. aleichnamige Fluidum jedes Massentheilchens wird von dem Magnetvol zurückgebrängt, das ungleichnamige angezogen, und badurch wird bas Gifen felbst ein Magnet. Diese Theorie nennt man die magnetische Bertheilung. Die Rraft, welche ber Trennung beiber Rluffigfeiten widerfteht - 3. B. beim Stahl, der längere Beit mit einem Magnet in Berührung steben muß, um magnetisch zu werben, dann aber dauernd magnetisch bleibt — nennt man die Coercitivtraft". Mit bemselben Namen wird auch biejenige Kraft bezeichnet, welche umgekehrt ber Wiedervereinigung beider Flüssigkeiten Wiberstand leistet und bewirkt, daß ber Stahl ben einmal erhaltenen Magnetismus beibehält (während ihn das Eisen nach ber Trennung vom Magneten sofort verliert). Auch Mouffon (a. a. D.) erkennt an, bak es .. aus biefer Annahme allerbings gelungen fen, von vielen Erscheinungen mit mathematischer Schärfe und Allgemeinheit Rechenschaft zu geben"; er fügt indeß hinzu, daß "so lange sie sich nicht an jene andern Borstellungen der Aethertheorie knüpse, auf welche Wärme und Licht zurückgeführt werden, und nicht die gegenseitige Beziehung dieser verschiedenen Agentien ohne neue Hypothese zu ersklären vermag, sie nicht als der letzte Ausdruck einer naturgemäßen Theorie betrachtet werden könne". —

Mit dieser Theorie, der demgemäß noch gegenwärtig die meisten Physiter zugethan zu senn scheinen, erhalten wir nun nicht nur eine neue Kraft, die Kraft des Magnetismus, sondern auch einen neuen eigenthümlichen Stoff, welcher zu den vonderabeln Atomen ber Körper, zu dem Aether und zu jenem Leuchtstoffe - ben wir nach ber Theorie des Lichts annehmen mußten — als viertes Element binzutritt. Denn bas magnetische Kluidum muß als ein besondrer. von ben übrigen verschiebener imponderabler Stoff gnerkannt werben, da es wesentlich verschiedene Gigenschaften besitt. Es besteht, wie wir gehört haben, aus zwei verschiebenen Alüssigkeiten, die in Einheit zusammensenn, aber auch getrennt werden können. biese Trennbarkeit beweist, daß beide Alussiakeiten atomistischer Ratur, b. h. aus verschiebenen Atomen zusammengesett find. So lange beibe geeinigt find, findet keine magnetische Wirkung ftatt; erft nachbem sie von einander getrennt werden, stoken die Atome berselben Alussigieit sich gegenseitig ab, während sie die der andern anziehen. Warum diese Repulsion und Attraction nur mit der Trennung ber beiden Flüssigkeiten eintritt, weiß die Theorie nicht zu sagen: die magnetischen Alussiakeiten besitzen eben diese sonderbare Gigenthumlichkeit. Ebenso sonderbar ift ber andre Umstand, daß die Atome ber ungleichnamigen Fluffigkeiten, obwohl sie fich gegenseitig anziehen und baburch bas Gifen dem Magneten zuführen, sich boch nicht mit einander verbinden. Denn wenn ein Stud Gifen von einem Maaneten angezogen wird, so verbinden sich zwar bas Gifen und ber Magnet selber, aber die Atome ihrer ungleichnamigen magnetischen Flüssigkeiten, welche die Anziehung bewirkten, treten keineswegs zur Einheit zusammen, sonbern bleiben in bem Gifen und resp. im Magnet ober vielmehr in beren Massentheilchen verschlossen, ohne sich von ihnen zu trennen und zu einander überzugehen. Diesem so beschaffenen magnetischen Fluidum inhärirt die magnetische Kraft. Sie eben ift es, welche im Gifen, wenn es mit einem Magneten in Berührung kommt, die beiden Fluffigkeiten von einander trennt.

Sie aber übt auch die zweite eigenthümliche Wirkung, daß nach erfolgter Trennung beiber bie Atome berfelben (gleichnamigen) Flüssig= teit sich abstoßen, die der andern dagegen anziehen, womit erst die magnetischen Erscheinungen bervortreten. Aber seltsamer Weise übt fie diese boppelte Wirkung nicht unmittelbar in Ginem und demfelben Körper. Gin Stud Gifen, obwohl es vorausgesetter Magen bas magnetische Fluidum und somit die ihm inhärirende Kraft in fich trägt, ift an sich nicht nur nicht magnetisch, es wird es auch nicht von felbst, sondern erft badurch, daß es dem Ginfluß eines bereits vorhandenen Magneten, d. h. eines Körvers, in welchem die Scheidung ber beiben Müffigkeiten bereits erfolgt ift, ausgeset Soll also im Eisen diese Scheidung vor sich gehen, so muß fie in einem andern Körper immer icon vollzogen fenn. nach scheint jeder Magnet zu seiner Eriftenz als Magnet einen anbern bereits vorhandenen Magneten vorauszuseten, mas zu einem regressus in infinitum führen oder uns nöthigen würde, als letten Brund ber magnetischen Erscheinungen eine felbstthätige Rraft anzunehmen, welche in bem ersten (Ur=)Magneten bie Scheibung ber magnetischen Klüsfigkeiten bewirkt habe. Der Umstand, daß es f. g. natürliche Magnete (Magneteisensteine) giebt und daß die Erde selbst wegen ihrer bekannten magnetischen Wirkungen als ein solcher Magnet angesehen werben kann, hilft uns aus diesem Dilemma nicht heraus. Denn einerseits muß ber Erdförper, um magnetisch zu wirken, bereits die Scheidung der beiben Flüssigfeiten vollzogen haben; und bamit kehrt die Frage wieder, wodurch diese Scheidung bewirkt worben, und warum sie nicht burch die verschiedenen Theile der Erde (3. B. das Gifen) gleichmäßig hindurchgebe Andrerseits ließe sich zwar leicht annehmen, daß die chemische Verbindung von Gifen und Sauerstoff ober von Eisenoryd und Eisenorydul, indem sie eintrete, augleich die Zersetzung des im Gisen (und resp. Sauerstoff?) enthaltenen magnetischen Aluidums in seine beiden Alussigfigkeiten bewirke, und so der natürliche Magnetismus des Magneteisensteins entstehe. Allein dieser Annahme widerspricht die Thatsache, daß der Magneteisenstein nicht im Innern des Erzlagers, sondern nur da, wo er "zu Tage geht", sich magnetisch zeigt (Gisenlohr S. 453). Daraus folgt unabweislich, daß jene chemische Berbindung als solche nicht bie Urfache seiner magnetischen Wirksamkeit, b. h. ber Zersetzung ber beiden Flüssigteiten senn kann. Sofern fie nur da in ihm erfolgt, Ulrici, Gott u. die Ratur. 2. Aufl.

wo bas Erz "zu Tage geht", so liegt zwar wieder die Vermuthung nahe, daß das Licht die Ursache derselben sey. Auf diese lette Quelle der magnetischen Kraft müßte dann auch der Erdmagnetismus ursprünglich zurückgeführt werden. Allein nach Sisenlohr folgt schon aus den Untersuchungen von Sauß, daß "die Hauptursachen des Erdmagnetismus nicht in den Raum außerhalb der Erde verlegt werden können", und wenn auch die Sonnenwärme zum Entstehen der täglichen und stündlichen Variationen dessehen, "Veranlassung" gebe, so läßt sich doch nicht annehmen, daß "die Sonne selbst magnetische Kraft besitze und eine directe Wirkung ausübe" (a. a. D. S. 469).\*) Sonach aber fragt es sich mit verstärkter Oringlichkeit: wie und wodurch entsteht im Erdkörper, im Magneteisenstein, im ersten Wagneten, die Scheidung der magnetischen Flüssigkeiten, die immer schon erfolgt seyn muß, wenn die magnetische Kraft sich wirksam zeigen soll?

Aber auch noch andre Schwierigkeiten erheben sich gegen die Theorie. Sie vermag eine Anzahl einzelner Erscheinungen nicht nur nicht begreislich zu machen, sondern dieselben scheinen sogar im Widerspruch mit ihr zu stehen. Abgesehen von der angeblichen Thatsache, daß eine Stahlnadel da, wo sie politit ist, durch das Sonnenlicht magnetisitt wird, — wonach unbegreislicher Weise die Beschaffenheit der Obersläche von Einstuß auf die Zersehung des magnetischen Fluidums sehn würde, — so erscheint ebenso-unde-

<sup>\*)</sup> Reuerbings ift von Schwabe ans 35iabrigen genquen Beobachtungen nachgewiesen, bag bie Schwantungen ber Magnetnabel und bie Bu- und Abnahme ber f. g. Sonnenflede parallel geben, b. b. baß fie periobifch in bestimmten Zeitraumen erfolgen und bie Berioben berfelben ber Beit nach bie gleichen finb, inbem bie Abweichungen ber Magnetnabel gleichmäßig mit ber Bahl und Größe ber Sonnenflede ju- und refp. abnehmen. Dr. Bolf in Burich bat burch Bergleichung weiterer Rachrichten aus fruberen Beiten bieß Ergebniß ber Beobachtungen Schwabe's bestätigt gefunden. Damit ift zugleich festgeftellt, bag bie Beriobe, innerhalb beren bie Sonnenflede und bie täglichen Abweichungen ber Magnetnabel que und abnehmen, nicht, wie man frliber meinte 10, fonbern 111/6 Jahre beträgt, daß also erft in biefem Zeitraume bas Maximum und Minimum ber Aenberung eintritt. - Diese Coincibeng und Periodicität zweier auscheinend so beterogener Erscheinungen ift allerbings febr mertwürdig; aber fie bringt uns in ber Erfenntniß des Magnetismus nicht weiter, ebenfo wenig als bie andre Thatfache, bag auch Stürme und beftige Gewitter von farten Schwantungen ber Magnetnabel begleitet finb.

areiflich, ja widersprechend die andre Thatsache, die Rupffer ermiesen bat, daß, "wenn das eine Ende eines Magnets zugespitt mirb. bie maanetische Kraft an biesem Ende abnimmt und der Indifferenzpunkt fich von ihm zurudzieht" (Gisenlohr, S. 841), und die britte Thatsache. baß bei einem langen Stabe "bie magnetische Rraft von einem großen Theile seiner Länge ausgeht, bei langen, aber fehr bunnen Nabeln dagegen fich auf eine kleine Stelle bes äußersten Endes concentrirt, während sich die ganze übrige Länge berselben als indifferent verhält" (Mouffon, a. a. D. S. 12). Woher ferner kommt es, daß ber Stahl so viel längere Zeit braucht, um magnetisch zu werben, als das Eisen, obwohl doch in beiben das magnetische Aluidum aleichmäßig vorhanden ift? Um dieß zu erklären, muß die Theorie eine neue Kraft, die f. g. Coercitivfraft, zu Hulfe rufen. Aber an welchen Stoff ist biefe Kraft gebunden? An die Atome bes magnetischen Fluidums selbst ober an die Massentheilchen (Molecule — Atome) bes Stahle? Die erste Alternative ift unmöglich. weil es ein Widerspruch ist, daß dieselben Atome beffelben magnetiichen Fluidums, die im Gifen fich unmittelbar scheiben, im Stahl ibrer Trennung Widerstand entgegenseten sollten. Der zweiten Alternative aber widerspricht die andre Thatsache, daß, nachdem ber Stahl magnetisch geworben, in ihm die magnetische Kraft sich bauernd erhält, im Gifen bagegen sofort wieder verschwindet. Denn wenn die (chemisch verschiedene) Beschaffenheit ber Molecule bes Stahls die Scheidung der magnetischen Flüssigkeiten erschwerte, so müßte sie nothwendig deren Wiedervereinigung erleichtern und beschleunigen. Daß das Gegentheil stattfindet, vermag die Theorie wiederum nur au erklären burch Voraussetzung einer britten Kraft, die fie zwar ebenfalls Coercitiviraft nennt, die aber in der That eine neue besondre Kraft ist, indem sie ja bie gerade entgegengesette Wirkung hat und die magnetischen Flüssigkeiten von ihrer Vereinigung zurückbalt, während die andre sich ihrer Scheibung widerset! - Endlich gerath die Theorie auch mit der Natur der Wärme in Conflict. Bährend sonst überall die Erhöhung der Temperatur die Körper ausbehnt, also ihre Atome trennt ober von einander entfernt, die Erniedrigung fie zusammenzieht, verbindet oder nähert, bemirkt fie bei den Atomen des magnetischen Fluidums das gerade Gegentheil: Erhitung schwächt die magnetische Kraft ober hebt sie gar auf, b. h. bewirkt die Annäherung und Bereinigung der beiden Klussigkeiten; Erkältung hat den entgegengesetzten Ersolg. Da es keine große Wahrscheinlichkeit hat, daß die Wärme hier plöglich ihre Natur verleugnen sollte, so wird die Theorie, so lange sie diesen Widerspruch nicht zu heben vermag, auf keine größere Wahrscheinlichkeit Anspruch machen können.

Reicht sonach die Theorie schon nicht aus, um die bekannten Erscheinungen des Magnetismus zu erklären, so genügt fie noch weniger zur Erklärung bes von Faraday (1845) entbedten ober boch erft bestimmt nachgewiesenen f. g. Diamagnetismus. hat bargethan, daß ein ftarter Elettromagnet auf die verschiedenen Rörper nicht gleichmäßig, sondern theils angiebend, theils abftokend wirkt, indem nicht nur alle starren, sondern auch alle tropfbar-flüssigen und gasförmigen Körper entweder von ihm ange-Die letteren, welche von ihm zogen ober abgestoßen werden. abgestoßen werden, nannte er biamagnetisch. Ru ihnen gehören viele ber bekannten Metalle (Wismuth, Antimon, Bink, Binn, Quedfilber, Silber, Gold, Rupfer 2c.), außerdem Bergtryftall, Alaun, Glas, Phosphor, Schwefel, Rucker, Holz u. f. w., unter den Müssiakeiten Wasser, Alkohol, Aether, Blut 2c., und sämmtliche Gase und Dämpfe, - mährend Gifen, Nickel, Kobalt, Mangan, Platin, Cerium, Ds. mium, Palladium, Siegellack, Flußspath, Graphit, Holzkohlen, Gifenvitriol 2c. magnetisch (paramagnetisch) sind, b. h. angezogen werben. Mit dieser allgemeinen Unterschiedenheit der Körper in paramagnetische und diamagnetische hängen die merkwürdigen Veränderungen ihrer Richtung und Stellung zusammen, welche fie erleiben, je nachbem fie in einer magnetischen ober biamagnetischen Alussiakeit aufgehangt "Ein paramagnetischer Körper erscheint in einer gleichftarken paramagnetischen Flüssigkeit indifferent, in einer ftärker paramagnetischen stellt er sich äquatorial, in einer schwächeren arial, in jeder diamagnetischen Flüssigkeit ebenfalls axial. Ein diamagnetischer Körper bagegen, mag er von einer paramagnetischen ober biamagnetischen Flüssigkeit umgeben seyn, stellt sich äquatorial. Umgiebt man jedoch eine mit Luft ober Dampf gefüllte bunne Glasröhre mit einer paramagnetischen Flüssigkeit, so stellt sie sich äquatorial, mahrend sie in einer biamagnetischen Substanz sich arial ftellt" (Eisenlohr, S. 484 f.). Als unmittelbaren Ausbruck ber Thatsachen, bemerkt Wiebemann, tann man baber ben Sat aufftellen, "daß die diamagnetischen Körper stets nach den Stellen sich

zu begeben ftreben, wo die magnetische Wirtung auf sie ein Minimum, bie magnetischen Körper bagegen bahin, wo sie ein Maximum ist" (a. a. D., Thl. II. S. 499). Und bie nächste Erklärung dieser Erscheinung findet er in der von Faraday aufgestellten und von B. Beber bestätigten Annahme, daß die biamagnetischen Körper eine ben paramagnetischen gerade entgegengesette Bolarität besiten, b. h. in der Annahme, daß ber Nordvol eines Magneten in den ibm benachbarten paramagnetischen Körpern einen Sübpol, ber Sübpol einen Nordpol erzeuge, in den diamagnetischen Körpern dagegen umgekehrt der Nordpol einen Nordpol, der Südpol einen Südpol bervorrufe, und bemaemäß bort die ungleichnamigen Bole eine Anziehung, hier die gleichnamigen Pole eine Abstogung bedingen (Ebd. S. 512 f.). - Es leuchtet ein, daß diesen Erscheinungen gegenüber die Theorie von dem Ginen magnetischen Fluidum, welches, in seine beiben Elemente geschieben, bie magnetischen Wirkungen bervorbringe, nicht mehr ausreicht. -

Rein Wunder daher, daß neuerdings andre Hypothesen auf die Bahn gebracht worden find. Redtenbacher vermuthet, bag die Erscheinung des Magnetismus auf einer "continuirlich rotirenden Bewegung der Dynamiden", d. h. der Körperatome mit ihren Aetherbullen berube, sofern burch biese Bewegung "in Berbindung mit ber brebenden Bewegung der Erde die Drehungsare der Dynamide parallel mit ber Erbare gestellt werbe" (a. a. D. S. 24). Er führt seine Hypothese nicht näher aus. Allein es leuchtet keineswegs unmittelbar ein, wie in einem Stud Gifen burch bloke Berührung mit einem Magneten jene rotirende Bewegung seiner Atome (Dynamiben) hervorgerufen, burch Trennung vom Magneten ebenso rasch wieder aufgehoben werden könne; es leuchtet noch weniger ein, wie es möglich sen, baß biefelbe gleichmäßige rotirende Bewegung gang entgegengesette Wirkungen haben und die einen (paramagnetischen) Rörper anziehen, die andern (biamagnetischen) abstohen, und wieberum bei ben Magneten bie Anziehung ihrer ungleichnamigen und bie Abstoßung ihrer gleichnamigen Pole bewerkftelligen könne. lange Rebtenbacher bieß nicht näher bargethan und uns nicht gesagt bat, wodurch überhaupt jene rotirende Bewegung entstehe, müffen wir seine Hypothese auf sich beruhen lassen.

A. de la Rive und G. Wiedemann, welche kurzlich die Lehre vom Magnetismus und ber Clektricität neu bearbeitet haben,

führen dagegen mit Ampère die magnetischen Erscheinungen überhaupt auf den Erdmagnetismus und biefen auf die Elektricität (bie f. g. elektrischen Ströme) zurück und machen sie außerdem abhängig von einer bestimmten Stellung ber ponberabeln Atome zu einander innerhalb der sie zusammenfassenden Molecule des maanetischen Körpers, mährend Moser zwar die lettere Annahme adoptirt, aber ben Erdmagnetismus baraus erflart, daß die Erdfrufte .. infolge ihres Gifengehalts einen bleibenben Magnetismus befite, ber nach ben zahllofen täglichen Erwärmungen vollkommen zur Bermanens gelangt sen, so daß vorübergehende Temperaturänderungen benselben auch nur vorübergebend verändern" (De la Rive, Traité de l'Électricité théorique et appliquée. 3 T. Paris, 1854. 56. 58. I. p. 226 f. 557 f. III, 266 f. Wiedemann a. a. D. II, 526 f. Moser bei Mousson a. a. D. II, 3, S. 90). Für die Hypothese ber magnetischen Stellung ber Atome scheinen bie bekannten Thatsachen zu sprechen, daß ein Hammerschlag auf einen vertical gehaltenen Eisenstab benselben polarisch macht, und daß, wenn man ihn in umgekehrter Lage schlägt, er seine Bole wechselt, mahrend Längsschläge ihn entmagnetisiren; daß auch ber bloße Druck ober fortgesette schwingenbe Bewegung, Drehung ober Windung, oft auch Streden, Abbrehen, Keilen, Schleifen, bieselbe Wirkung hervorbringt (weshalb alle eisernen Geräthschaften burch längeren Gebrauch magnetisch werben); daß ein Gisenmagnet durch Torsion sich entmagnetisirt und burch Detorsion seine magnetische Kraft wiedergewinnt; bak ferner eine Stange weichen Gifens ein Magnet wird, wenn man fie eine Zeit lang in folder Neigung hält, daß sie nach bem Nordpol ber Erbe zeigt u. s. w. Auch ist neuerdings burch Joule bargethan worben, daß ein Gifenftab durch Magnetifiren (mittelft bes galvanischen Stroms) sein Volumen verändert, indem seine Länge sich merklich vergrößert und daber seine Dicke sich verringert (Mousson a. a. D. II, 3, S. 57 f. 59). Der Grund biefer Erscheinungen soll barin liegen, daß der Magnetismus überhaupt auf einer bestimmten Stellung ober Richtung der Theilchen eines seiner fähigen Körpers beruht, und daß baher das Magnetifiren eines Körpers nichts Andres beißt, als seine Theilden in diese bestimmte Stellung ober Richtung bringen (Mouffon II, 3, S. 67). Die Kraft aber, welche in letter Inftang biefe Wirtung hervorbringt, foll bie inductiv elektrische Rraft ber Erde (bie f. a. inducirten elektrischen Ströme) fenn, bie von ber Sonne, als bem inducirenden Körper, angeregt werde. Der Erd? körper werbe dadurch selbst ein ungeheurer Magnet — wie schon Gilbert angenommen hatte, — und als solcher strebe er beständig Molecular-Berruckungen und insbesondere jene Stellung der Atome. auf welcher ber Magnetismus beruhe, in den Substanzen aller auf seiner Oberfläche liegenden Körper bervorzubringen. Bei der weichen Eisenstange gelinge ihm dieß unmittelbar, wenn sie in die Richtung auf den Nordpol gebracht werde, oder es genüge zur Unterstützung jenes Bestrebens ein plöglicher Stoß ober eine andre mechanische Operation. Bei bem bärteren Stahl bagegen, beffen Atome größeren Wiberftand leiften, bedürfe es ftarter mechanischer Stope ober Schläge, b. h. einer heftigen Erschütterung seiner Atome, um es der magnetischen Kraft ber Erbe möglich zu machen, iene Stellung und Richtung berzustellen. Dafür verliere die weiche Gisenstange ihre magnetische Araft auch wieder, wenn sie aus jener zum Nordpol gerichteten Lage herausgebracht ober ihre Berührung mit einem Magneten aufgehoben werde, indem sodann ihre leichter beweglichen Atome in die bem Gifen natürliche Ordnung zurückfehren; die härtere Stahlftange bagegen bleibe magnetisch, nachdem sie es einmal geworden. — Natürlich find nach dieser Theorie auch die Einwirkungen des Lichts, plötliche Erfaltung eines Körpers, Berührung mit einem Magneten 2c. nur Beihülfen, welche die magnetische Kraft der Erde in jenem beständigen Streben unterftüten. Der Erdmagnetismus felbst aber beruht, wie bemerkt, entweder auf der Menge des Gisengehaltes ber Erbfruste ober auf ben elettrischen Strömen, welche die Erde (von Oft nach West) umtreisen. Werben burch ihn die elektrischen Strome ber einzelnen Körper parallel mit benen ber Erbe gestellt, so find die Körper paramagnetisch; kommen sie dagegen quer gegen die elektrischen Ströme der Erde au ftehen, so sind die Körper diamagnetisch. U. s. w.

Die Hypothese weist uns sonach auf eine andre Kraft zurück, beren Namen in aller Runde ist, obwohl über Grund und Wesen berselben, wie wir sehen werden, in der Wissenschaft ebenfalls noch sehr verschiedene Ansichten herrschen. Aber wie auch immer die Theorie der Elektricität gesaßt werden mag, sie wird schwerlich im Stande seyn, den innern Widerspruch in der dargelegten Erklärung des Magnetismus zu beseitigen. Denn abgesehen davon, daß aus der Erundvoraussetzung derselben, aus der Abhängigkeit des

Magnetismus von ber Stellung ober Richtung ber Theilchen eines seiner fähigen Körpers, die Wirkungen der Barme auf den Magnetismus sich nicht berleiten lassen, wie Mousson (a. a. D. S. 68) anerkennt, so ist ber Erdmagnetismus, bie Intensität ber magnetischen Kraft ber Erbe, nicht nur sehr unregelmäßig — nach Sauß über ihre Oberfläche — vertheilt, sondern andert sich auch in mannichfacher Weise (Mousson a. a. D. S. 83. 89). Demgemäß müßte sein Bestreben, die Atome der Körper in diejenige Stellung zu bringen. burch welche ihr Magnetischwerben bedingt ist, an ben verschiebenen Bunkten ber Erbe verschieben wirken. Davon zeigt aber die Erfahrung nichts: die Erscheinungen, welche an den Magneten und ben paramagnetischen wie den biamagnetischen Körpern beobachtet werben, sind aller Orten dieselben. Namentlich verlieren die Magneten, wenn sie längere Zeit unthätig liegen, überall mehr und mehr ihre magnetische Kraft. Beibe Thatsachen widersprechen der Theorie. Dazu kommt ein zweiter principieller Widerspruch. Aus der Theorie folgt: wenn die Erde felbst ein großer Magnet ist, so muffen bie Atome, aus denen der Erdförper besteht, in jener besondern Stellung sich befinden, auf welcher ber Magnetismus als folcher beruhen soll. Gleichwohl find die verschiedenen Mineralien, auch Gifen, Rickel, Robalt 2c., aus benen die Rinde des Erdkörvers besteht, an sich nicht magnetisch; ebenso wenig aber auch die aus ben tieferen Schichten der Erbe hervorgeholten Mineralien: die Erde ftrebt vielmehr angeblich nur beständig, sie magnetisch zu machen, und nur unter Mitwirkung gunftiger Umftanbe gelingt ihr dieß. Aber bann fragt es sich nothwendig nicht nur, worin biese günstigen Umftände bestehen, sondern auch wo der Magnetismus im Erdkörper selber stede, b. h. welche Atome ober Massentheilchen des Erdförpers dieses Streben in sich tragen und entweder jene die magnetiichen Erscheinungen bewirkenbe eigenthümliche Stellung bereits befigen ober die Träger ber elektrischen Ströme find, burch die biefe Stellung in letter Inftang hervorgerufen werben foll? Denn gefett auch, bag bie Erbe nicht an und für fich, sonbern nur barum ein "ungeheurer Magnet" wäre ober vielmehr wie ein großer Magnet ju betrachten fenn burfte, weil elektrifche Strome fie umtreifen und weil — wie sich zeigen wird — der elektrische Strom allerbings wie ein Magnet auf Gifen, Stahl 2c. wirkt, so erscheint es boch immer unbegreiflich, warum alles Gifen, bas unter ber Oberfläche ber Erbe sich befindet und also vom elektrischen Strome berselben getroffen wird, nicht an sich schon magnetisch ist und bleibt? warum es nicht unmittelbar magnetisch wird, wenn man es auf die Erdoberfläche legt oder unter dieselbe — tieser oder slacher — verstädt? Ebenso wenig ist einzusehen, wie jenes Streben der Erde oder Grahen der Erde oder Grahen der Erde oder Erden der Erde der Erde der Erden der Erden, daß in den paramagnetischen Körpern die elektrischen Ströme "parallel", in den diamagnetischen Körpern dagegen "quer" zu den Strömen der Erde zu steben kommen? —

Wir vermögen im Umkreise ber neuen Theorie keine Antwort auf diese Fragen, keine Lösung dieser Widersprüche zu entdecken. Sehen wir daher zu, ob vielleicht eine nähere Betrachtung der Theorie der Elektricität uns besseren Ausschluß giedt. — Durch sie allein wird sich auch entscheiden lassen, ob die Grundvoraussezung De la Rive's, daß das Sonnenlicht elektrischer Natur und die Sonne der inducirende Körper sey, welcher die inductiv elektrischen Ströme der Erde errege, zulässig ist oder nicht. —

## 4) Die Elettricitat.

Schon Dersted vermuthete und Ampère hat es theoretisch nachzuweisen gesucht, daß die elektrischen und magnetischen Erscheinungen nur verschiedene Aeußerungen derselben Grundkraft seyen. Denn wie Dersted zuerst entdeckt hat, wird jeder Körper, durch welchen die Elektricität sich entladet, magnetisch und bekommt, so lange die Entladung währt, eine magnetische Polarität, die mit der Richtung des elektrischen Stroms rechtwinklig ist. Danach schon kann esk keinem Zweisel unterliegen, daß Elektricität und Magnetismus in sehr naher Beziehung zu einander stehen. Zeigen sie doch auch in ihren sundamentalen Erscheinungen die größte Aehnlickeit, indem ja bekanntlich auch die Elektricität als s. g. positive und negative Elektricität dergestalt wirkt, daß die gleichnamigen Elektricitäten sich abstoßen, die ungleichnamigen sich anziehen, und somit dei ihr "diesselbe Vertheilung statssindet wie dei dem Magnetismus."\*) Ebenso

<sup>&</sup>quot;) Benn man eine Glabröhre, eine Harzstange (Siegellad), Bernstein, Schwefel, ben Diamanten und die meisten Ebelsteine 2c. mit Seide ober Bolle reibt, so ziehen fie bekanntlich leichte Körper (Golbblattchen, Papierstüdchen 2c.) in ihrer Rabe an und ftoßen sie nach ber Beruhrung wieber ab. Andre Körper, z. B. die Metalle, zeigen keine Spur von dieser Eigenschaft, fle erhalten fie aber, wenn

unterliegt die Elektricität in ihrer Wirksamkeit benfelben Gesetzen wie die magnetische Kraft, wie das Licht und die Wärme. ibre Wirkungen nehmen nicht nur in gerabem Berhältniß mit ber Menge (Intensität) ber Elektricität zu und refp. ab, sonbern wenn bie Entfernungen zweier elektrischer Rörper fich anbern, so anbert fich auch ihre abstoßende und anziehende Kraft, und Coulomb hat bargethan, daß dieselbe im umgekehrten Berbaltnif mit bem Quabrate ber Entfernung steht (Gifenlohr S. 493). Dennoch, behauptet Eisenlohr, "besteht ein wesentlicher Unterschied zwischen ber Elektricität und bem Magnetismus, indem der elektrische Rustand in allen Körpern hervorgerufen werden kann, von einem Körper auf den anbern überzugehen vermag, durch viele Körper fortgeleitet wird, und einem Rörper auch bloß Gine Art von Glektricität mitgetheilt werben kann, welches Alles beim Magnetismus nicht ber Kall ist" Aus benselben Gründen erklärt sich Bouillet (a. a. D. S. 487). für bie Nothwendigkeit, einen "wesentlichen" Unterschied zwischen

fie mit jenen Rorpern nach ber Reibung in Berührung tommen : fie Leiten alfo bie Gleftricität (baber ber Unterschied zwischen Leitern und Richtleitern, guten und ichlechten Leitern). Aber auch zwischen jenen ibioelettrifchen Rorpern finbet befanntlich ein Unterschied flatt. Gin Korber, ber von einer elettrifirten Glasrobre angezogen wirb, erhalt baburch bie Clettricitat ber Glasrobre mitgetheilt, aber nach biefer Mittheilung wirb er von ihr abgeftogen, von einer geriebenen Barg. ftange bagegen ftart angezogen. Glas und Barg befiten alfo entgegengefette (ungleichnamige - positive und negative) Elettricitäten, bie fich angieben, während die gleichnamigen fich abstoßen, ober richtiger: "gleichartig eleftrifirte Börver entfernen fich' von einander, ungleichartig elektrisirte näbern fic einander" (B. T. Rieß: Die Lehre von ber Reibungselettricität, Berlin, 1853, I, S. 12). Mit biefen bem Magnetismus fo nabe verwandten Ericeinungen contraftiren inbek anbre Birtungen ber Elettricität, bie fo mächtig, ig gewaltsam finb , baf fie teinen Bergleich mit benen bes Magnetismus gestatten. Die Luft, welche awiiden bem unterbrochenen Schlieftungebogen einer elettrifden Batterie fich befinbet, wird bei ber Entladung berfelben "mit Beftigfeit nach allen Seiten gefchleubert", ein fefter Bolgtor, ber einen Theil bes Schliefjungsbogens bilbet, ,,wirb von einer binlänglich ftarten Entladung burchbohrt und gerschmettert"; abnlich ift bie Birfung ber Entladung in Fluffigfeiten, fogar bie festeften Metalle werden baburch "zerftäubt und üben babei eine große Bewalt auf bie fie einschlieftenben Rorper aus", und zwar bilben "bie Wirtungen fteigenber elettrifcher Entlabungen auf einen Metallbraht, wenn man von ber ichwächften anfängt, folgende Reibe: ber Drabt wird warm, er wird erschüttert, er erbalt Einbiegungen, er glubt, er reift von feinen Befestigungen ab, er zerfplittert, er fcmilgt, er zerftaubt" (Rieg, II, S. 4 ff. 29). -

beiben anzuerkennen (a. a. D. I, 330). Und Burmeister macht barauf ausmerksam, daß "die Abnahme der Elektricität in Folge der Strömung analog sen der Wärmeabnahme in Folge der Strahlung, daß hingegen Magnetismus und Licht sich darin anders verhalten, indem sie ohne Verlust ausströmen und dadurch ein eigenthümliches Verhalten zu den Materien, die ihre Träger sind, andeuten" (Geolog. Vilder, I, 253). In der That gruppiren sich in der angegedenen Veziehung die vier großen physikalischen Kräste dergestalt antithetisch gegen einander, daß Licht und Magnetismus gegen Wärme und Elektricität in entschiedenen Gegensat zu stehen kommen. She wir indeß die Gründe zu beurtheilen vermögen, welche Männer wie Ampère, Verzelius, Faradan, Weber, De la Rive u. A. vermochten, den Magnetismus dennoch mit der Slektricität zu identificiren, müssen wir letztere erst etwas näher kennen lernen.

Entsprechend dem eben ermähnten Gegensate scheint zupörderst bie Elektricität zu der Bärme in engerer Beziehung zu stehen als zum Lichte. Bekanntlich werden zwei Körper, sie mögen f. g. Leiter ober Nichtleiter ber Elektricität senn, durch bloße Reibung an einander elektrisch, und zwar der eine positiv-, der andre negativ-elektrisch. Eisenlohr meint, man könne als Ursache "biefer Störung bes elektrischen Gleichgewichts die durch das Reiben bewirkte Störung in bem Gleichgewichte ihrer Maffentheilchen ansehen" (S. 498); Berzelius bagegen führt ben Grund bavon auf die Barme zurud, bie beim Reiben stets sich entwickelt (a. a. D. I. 74). wird die Menge der Elektricität durch die Temperaturerhöhung des einen der geriebenen Körper vermehrt (Eisenlohr ebb.); die Wärme trägt also wenigstens zur Entwickelung ber Elektricität bei. andern Fällen erscheint sie als die Urfache berselben. krystallinische Körper (z. B. ber Turmalin, ber Borazit) haben die Eigenschaft, daß sie burch Erwärmung und so lange die Erwärmung fortbauert, elektrisch werben, wobei die entgegengesetzen Elektricitäten in zwei entgegengesetten Punkten, an den Endspiten der Arnftalle sich anhäufen; beim Erkalten andert sich die Bolarität in die entgegengesetze" (Berzelius, I, 89. Gisenlohr, S. 591). Aber auch bei vielen andern Substanzen zeigen sich diese s. g. thermoelektrischen Phanomene. Wenn man an die Enden eines Streifens Antimons ober Wismuths die Enden eines rechtwinklig gebogenen Kupferftreifens löthet, und die Löthstelle erhitt, so entsteht, wie Seebeck

bargethan, augenblicklich ein elektrischer Strom von bestimmter Richtung. Rach Robili werden nicht nur in den Metallen, sondern auch in Thoncolindern und ähnlichen Körpern unter gewissen Bedingunaen thermoelektrische Ströme bervorgerufen, und nach Th. Andrew's Bersuchen entsteht ein solcher Strom, wenn man ein geschmolzenes Salz, bas die Clektricität leitet (z. B. Borax), mit zwei Metallplatten verschiedener Temperatur in Berührung bringt (Eisenlohr, S. 586 f.). S. Wiedemann hat neuerdinas alle die hierher gehörigen Erscheinungen, welche die Abysiter auf die Wärme als Erregungsurfache der Elektricität zurückführen und unter bem Namen ber "Thermoströme" begreifen, des Räheren erörtert (in seiner angeführten Schrift Thl. I, S. 555 ff.), und S. Hiller erachtet, wie bemerkt, die Glektricität überhaupt nur für eine Modification der Wärme. \*) Daß umgekehrt elektrische Ströme in den s. g. Leitern Wärme erregen, zeigt jede Elektrisirmaschine. Nach Beltier kann sogar ein elektrischer Strom, ber durch einen aus verschiedenen Metallen zusammengesetzen Leiter hindurchgeht, bald Wärme, bald Kälte hervorbringen (Eisenlohr S. 588. De la Rive II, 142 ff. Wiedemann I, 616 ff.). Die innige Beziehung zwischen der Barme und der Elektricität kann demnach keinem Aweifel unterliegen. Eben damit aber erhellt, daß Magnetismus und Elektricität zur Wärme sich gerabe entgegengesetzt ver-Denn die im Magneteisenstein, im Stahl 2c. permanente magnetische Kraft wird, wie wir gesehen haben, burch die Erhöhung ber Temperatur geschwächt und aufgehoben. (Anders verhält es sich mit dem durch elektrische Ströme hervorgerufenen temporaren S. Wiedemann a. a. D. II, 475 f. 479 f.). Maanetismus.

Dagegen hat sich bis jest noch nicht mit Sicherheit nachweisen

<sup>\*)</sup> Die verschiedenen Bersuche, die man zur Erklärung der thermoelektrischen Ströme gemacht hat, werden sämmtlich von den Thatsachen widerlegt, wie Biedemann (a. a. D. S. 613 f.) nachgewiesen hat. Rur so viel hat sich, nach Biedemann, ergeben, "daß die Berschiedenheit der Structurverhältnisse der sich berührenden Metalle eine sehr wesentliche Bedingung zur Erzeugung der Thermoströme ist." Und "nur das Eine steht sest, daß siets zur Erzeugung von Thermoströmen zwei irgend wie in ihrer Masse werschiedene Körper ersorderlich sind, beren Berührungsstelle erhitzt oder erkältet wird, oder doch ein nach verschiedenen Richtungen verschieden bichter Körper (ein Krystall), bessen Temperatur an einer Stelle geändert wird" (a. a. D. S. 615). Diese "sesssehenden" Resultate sprechen nicht eben süt die Hillerische Hypothese.

laffen, daß auch das Licht unmittelbar Elektricität zu erregen und elektrische Erscheinungen hervorzurufen vermöge. Wohl aber sind bekanntlich die elektrischen Erscheinungen unter Umftanden von glanzenden Lichtphänomenen begleitet, von denen im Gebiete des Magnetismus keine Spur sich findet. Jeber Schüler weiß, bag wenn man ben Conductor einer Glektrisirmaschine einer Metallfugel nähert, in einer gewissen Entfernung (ber f. a. Schlagweite) ein elektrischer Funke auf sie überspringt; und befestigt man an ihm einen biden Draht mit abgerundetem Ende, so sprühen in rascher Aufeinanderfolge Funken und Lichtbuschel aus ihm bervor. Das Reibzeug und der Conductor selbst, besonders da wo letterer in kleinen Rugeln endet oder ihm ein leitender Körper gegenüber gehalten wird, leuchten im Dunkeln fortbauernd, mas die Folge einer ununterbrochenen Entladung der Elektricität durch die Luft ift, während jene Kunken und Buischel burch einzelne schnell auf einander folgende Entladungen Eine solche s. g. Entladung ist aber nichts Andres als die Bereinigung der entgegengesetten Elektricitäten, welche eintritt. wenn zwei entaegengesett elettrische Körper von gleich starter Labung fich berühren, womit jeder von ihnen in seinen natürlichen Zustand purüdfehrt (Eisenlohr, S. 488. 505 f.). Noch lebhaftere Lichter= icheinungen ruft die Elektricität durch Berührung ober der f. g. Galvanismus hervor. Verbindet man die Bole einer Kette ber Bolta'schen Säule burch einen spiten Metallbraht, so entsteht im Augenblicke ber Entladung ein febr glänzender Funke, der felbst unter Wasser und in einer Lichtslamme noch sichtbar ift. Und entladet man eine ausammengesetzte Kette durch einen feinen Gisendraht, so brennt beffen Spite unter lebhaftem Funkensprühen ab, - mas zugleich beweift, daß die Entladung mit einer mächtigen Wärmeerreaung verbunden ist (Eisenlohr S. 548. 550. De la Rive, II, 210 f.). Somit liegt die Vermuthung nahe, daß das Licht und die strahlende Bärme im Grunde nur die Wirtungen eines elektrischen Processes senn dürften; und es ist daher nicht zu verwundern, daß Berzelius die allbekannten, aber noch sehr unaufgeklärten Erscheinungen des Keuers und der Wärme beim Verbrennen der combustibeln Körver auf die Elektricität zurückführen wollte. Allein der große Unterschied awischen der perennirenden, sich wesentlich gleich bleibenden Leuchtfraft ber Sonne und Firsterne und ben stets vorübergebenden Lichtwirfungen ber mit ber Strömung abnehmenben

elektrischen Kraft läßt den Gedanken eines eigentlichen Causalnerus zwischen der Elektricität und dem Lichte nicht aufkommen. zeigen beibe wiederum in manchen Beziehungen ein gerade entgegengesettes Berhalten. Rohlenftoff 3. B. in der Form des Diamanten vklanst (nach W. R. Grove) das Licht fort, hemmt aber die Elektricität: Rohlenstoff bagegen in der Form abgeschwefelter Steinkohle (Coakes) ober Graphits, in welche ber Diamant burch Sige permandelt werden tann, pflanzt umgekehrt die Glektricität fort und bemmt bas Licht. Das elektrische Licht bürfte baber nicht bie unmittelbare Wirtung ber Elektricität felbst seyn, sonbern nur mittelbar von ihr ausgehen als Erfolg der mit der elektrischen Entladung verknüpften starten Bärmeerregung. Nur darin stimmen, wie es scheint, beibe Kräfte in auffallender Weise mit einander überein, daß jede in ihrer Art fast alle Körper molecularisch verändert ober afficirt. Wenigstens stellte W. R. Grove in der Sigung der Royal Association zu Leeds vom 29. Januar 1858 ben Sat auf: "Die Anzahl ber Materien, von benen erwiesen ift, daß sie molecularisch vom Licht afficirt werben, ist in so rascher Zunahme begriffen, baß es ber Vernunft keineswegs wiberftreitet, wenn man annimmt, baß alle Körper in mehr ober minder bedeutendem Grade durch seine Berührung verändert werden. Und ebenso bringt uns in Betreff ber Elektricität jeder Tag einen neuen Beweis von ihren Molecularwirfungen auf die Körper" (Report of the 28th Meeting of the British Association for the Advancement of Sciences held at Leeds in 1858. London, 1859. p. 37).

Diese Wirkungen zeigen sich besonders mächtig, wie wir oben bereits gesehen haben, bei den chemischen Processen. Auch hier tritt wiederum die bemerkenswerthe Erscheinung hervor, daß vielsach die Elektricität durch den chemischen Processerregt wird, aber auch umgekehrt ihrerseits mächtige chemische Wirkungen erzeugt oder veranlaßt. Nach Becquerel ruft die einsache Verbindung eines Oryds mit einer Säure Elektricität hervor. De la Rive bestätigt dieß und glaubt dewiesen zu haben, daß im Allgemeinen die Ursache der auf chemischem Bege entwickelten Elektricität in der chemischen Wirkung zweier Lösungen auf einander zu suchen sey (a. a. D. II, 801). Berzelius behauptet ganz allgemein, daß die Elektricität, die durch wechselseitige Berührung verschiedenartiger Körper (namentlich der Metalle) sich entwickelt und die man jeht mit dem Namen des Gal-

panismus zu bezeichnen pflegt. zu der chemischen Affinität und dem chemischen Brocesse in beutlicher Beziehung stehe. Denn "ber Grad ber elektrischen Vertheilung scheine unter übrigens gleichen Umständen von dem Grade der chemischen Verwandtschaft dieser Körper abhängig zu senn, indem sie bei ftarten Verwandtichaften ebenfalls ftart, bei schwächeren bagegen unbedeutend ober gar null fep". Rebenfalls "beruhe die Art der Elektricität, die in einem Körper frei werde, auf seiner chemischen Natur" (a. a. D. I, 91 f.). Mehrere ausgezeichnete Bhysiker und Chemiker wie Barrot. De la Rive, Faraban. Becquerel, Schönbein, versichern baber, daß "ber chemische Anariff ber fich berührenden Stoffe die erfte Urfache der Elektricitäts-Erregung beim Contacte sey" (Wiedemann II, 976 f. 982), b. h. sie nehmen an. daß die Elektricität in der demischen Beschaffenheit der Stoffe begründet sen. Eisenlohr trennt zwar die Elektricität durch bloße Berührung von berjenigen, die durch chemische und resp. organische Brocesse entstehe, und behandelt beide in besondern Abschnitten. Aber er erkennt boch an, baß sie zusammengehören, und bak es in neuerer Zeit besonders De la Rive mahrscheinlich gemacht habe, wie durch bloge Berührung zweier verschiedener Metalle keine Elektricität entstehe, sondern stets chemische Einwirkung der Luft, ber Feuchtigkeit und bergl. Veranlaffung zur Glektricitätserregung geben (a. a. D. S. 518. 570. Bal. De la Rive II, 559. 616. 640. 804. Rieft II, 421 ff.).

Mag inbessen immerhin die Frage, ob Elektricität durch bloße Berührung ober nur unter Mitwirkung chemischer Zersetungen sich entwickele, noch unentschieden oder gegen die letztere Annahme, die s. g. elektrochemische Theorie, zu entscheiden seyn (vergl. Wiedemann, II, 983 f. 990), so viel steht jedenfalls sest, daß die Contact-Selektricität durch Mitwirkung chemischer Processe bedeutend verstärkt wird. Dieß zeigt sich sowohl bei der offenen Voltaschen Kette (d. h. wenn eine Zink- und eine Kupferplatte in ein Gefäß mit versdünnter Schweselsäure so gestellt werden, daß sie sich nicht berühren, wodurch in dem hervorragenden Sende des Zinks negative, in dem des Kupfers positive Selektricität erregt wird), wie dei der gesichlossen Sette (d. h. bei der Verdindung der beiden hervorragenden Senden der Zink- und Kupferplatte durch einen Draht, wodurch in letzterem eine s. g. elektrische Strömung entsteht, indem die entgegengesetten Selektricitäten sich in ihm vertheilen und ein

negativer Strom vom Bint jum Aupfer, ein positiver vom Aupfer jum Bint bin geht). Umgekehrt konnte Farabay gar keine Spur eines elektrischen Stroms entbeden, wenn er Platina und Gifen in eine Lösung von Schwefelkalium tauchte, b. h. wenn keine demische Beränderung mit den Metallen vorgebt. Sonach muß angenommen werben, daß der contact - elektrische Strom häufig wenigstens nur bemerkbar wird, wenn die Elektricität unter Mitwirkung chemischer Brocesse sich entwickelt (wie es bei ber Boltaschen Kette ber Fall ist, bei ber bas Wasser ber verbunnten Schwefelfaure fich zersetz und ber Sauerstoff besselben mit bem Bink sich verbindet). unterliegt es keinem Ameifel, daß die elektrische Entladung die mächtigsten chemischen Wirkungen ausübt. Durch fie, bemerkt Berzelius, "werben die ftartsten chemischen Bande gelöft und die Körper in ungebundenen Auftand versett; und wenn auch nicht alle Körper mit gleicher Leichtigkeit zerlegt werben, so giebt es boch vielleicht keine chemische Verwandtschaft, die nicht in dem Wirkungstreise einer hinlänglich fraftigen elektrischen Säule aufgehoben und überwunden werben könnte" (a. a. D. I. 118. Bal. Graham=Otto a. a. D. S. 547 f. De la Rive, II, 277 f.). Als Gefet für die demische Wirksamkeit ber Clektricität hat Karadan ben Sat aufgestellt, daß "bie Quantität ber zersetten Theile eines Elektrolyten (b. h. eines burch die Elektricität chemisch zerleabaren Körpers) der durch benselben geleiteten Elektricität proportional ist" ober was dasselbe ift, daß "durch diefelbe Quantität von Glettricität bei allen zusammengesetzen Körpern auch dieselbe Menge von Atomen zersett wird", und daß also "eine gewisse Elektricität die Beftandtheile zusammengesetzer Körper in demfelben Zahlenverhältniß ausscheibet, in welchem ihre Mischungsgewichte zu einander stehen" (Gifenlohr, S. 567). Doch giebt es von diesem Gesete Ausnahmen, die seine allgemeine Gültigkeit zweifelhaft machen (ebb. S. 568); und Wiedemann, ber neuerbings die verschiedenen Theorien über die sog. Elektrolyse, d. h. die Rersetung demischer Stoffe burch ben elektrischen Strom, zusammengestellt hat, findet teine berselben befriedigend (a. a. D. I. S. 402 ff. 422). — Nur soviel zeigt sich sonach wiederum mit voller Gewißheit, baß in demischer Beziehung Magnetismus und Elektricität fich gerabe entgegengesett verhalten. Denn baß bie magnetische Kraft chemische Processe hervorrufe ober auch nur verstärke, hat fich bis jest ebenso wenig barthun lassen, als daß umgekehrt die Erscheinungen des

Magnetismus mit dem chemischen Proces in Causalzusammenhang stehen (Wiedemann a. a. D. II, 617).

Wir übergeben die noch wenig aufgeklärte Erregung der Elektricitat burch organische Processe (- die starten elektrischen Ströme. bie ber Zitteraal, ber Zitterrochen, Zitterwels mittelft besonderer Organe unter Sinfluß bes Nervenspftems willführlich zu erregen vermögen, den f. g. Froschstrom, und die unzähligen "elektrischen Ströme", die nach Dit Boys Reymond in allen Theilen des Nervenfostems und der Musteln aller lebenden Thiere vortommen). übergeben auch die Luftelektricität, beren Ursache noch immer ..unerwiesen" ist, und die Elektricitätserregung burch gtmosphärische Brocesse (Gewitter), die burch die bisher aufgestellten Hypothesen ebenfalls noch wenig ergründet ift (Eisenlohr, S. 576 f. Rieß, II, 492 f. De la Rive, III, 189 f.). Ebenso überlassen wir die Elettris cität, die nach Becquerel mittelft der Cavillarität (Anziehungsfraft ber Haarröhrchen) sich entwickelt, ber weiteren Nachforschung ber Männer vom Fach, da dieselbe bis jest nur in einem einzelnen Falle beobachtet worden (Gifenlohr, S. 592). Wir ermähnen ihrer nur, um einerseits bemerklich zu machen, daß keine dieser verschiebenen Elektricitätserregungen von magnetischen Erscheinungen bealeitet ift, und um andererseits die fast unerschöpfliche Bielseitigkeit. mit ber die elektrische Kraft sich überall geltend macht, in's Licht zu ftellen. Denn nicht nur burch Reibung gleichartiger wie ungleichartiger Stoffe, burch Reibung von Bulvern, von Flüssigkeiten und Luft, von feuchten Dampf- und Luftströmen, burch Berbrennung, burch ben demischen Proces und ben thierischen Organismus, burch Temperaturveränderung, sondern auch durch bloße Berührung, durch bloken mechanischen Druck wird Elektricität erreat (Riek. a. a. D. II, 362 ff). Wenn man 3. B. zwei Glasplatten aneinander brudt, fo find fie, wie schon Aepinus fand, nach ihrer Trennung entgegengesett elettrisch. Rach Becquerel's Versuchen zeigt sich bieß bei allen Körpern, wenn fie in bunnen Scheibchen (von einigen Millimetern Dide) aneinander geprekt werden und der eine von beiden Körpern ein schlechter Leiter ift. Dabei erscheint, wenigstens bei einem Drucke von 1-10 Kilogramm, die Menge ber entwickelten Glektricität dem Drucke proportional, sobald die Trennung der beiden Körper so rasch als möglich erfolgt. Denn die Art der Trennung ist babei von Einfluß, indem 3. B. eine Kortscheibe, wenn sie gegen eine Ulrici, Gott u. die Ratur. 2. Muft. 10

Orange gebrückt und schnell gurückgezogen wird, ziemlich ftark positivelektrisch, bei langsamer Zurückziehung bagegen schwach ober gar nicht elektrisch erscheint. Daraus - bemerkt Gifenlohr - scheint zu folgen, daß sich die durch den Druck vertheilten Glektricitäten nach bem Aufhören besselben um so vollkommener wieder vereinigen, je länger sie Zeit bazu haben; und da in guten Leitern die Geschwinbigkeit ber Fortpflanzung größer ift als in schlechten, so ergiebt sich zugleich, warum jene bei ihrer Trennung fast unelettrisch sind. auch die Form der Oberfläche der aneinander gedrückten Körper ist von Einfluß. Denn wenn man einen trodnen Korkpfropfen in der Mitte zerschneibet und die beiben Sälften wieder aneinander preßt, so nehmen sie entgegengesette Eleftricitäten an, immer aber wird (bei gleichem Grabe ber Temperatur, die hier überall mitzuwirken scheint) biejenige Sälfte negativ elettrisch, beren Oberfläche am rauhsten ist. Hat man Kalkspath auf solche Weise elektrisirt, so behält er, wenn er glatt ift, seine Elektricität wochenlang, macht man aber feine Oberfläche rauh, so verliert er sie fehr balb. Diese Erscheinungen bestätigen, mas schon Franklin nachgewiesen, daß die Elektricität nur ber Oberfläche eines Rörpers sich mittheilt, sein Inneres unberührt läßt (Eisenlohr, S. 592 f.). Auch Rieß bemertt ganz allgemein: "Die Elektricität findet an der Oberfläche der Körper statt, und hängt so innig mit ber Beschaffenheit bieser Oberfläche zusammen, daß eine geringe oft ganzlich unmerkliche Aenderung ber Oberfläche im Stande ift, die Art der bei der Reibung erhaltenen Elektricität zu ändern" (a. a. D. I, 22). Faraday meint dagegen, daß "bie Tendenz ber Elektricität, sich nach ber Oberfläche ber leitenden Körper zu begeben, mehr scheinbar als wirklich fep" (De la Rive I, 143). — Aber nicht nur der Druck, sondern auch die bloße mechanische Spaltung mancher Körper bewirkt ähnliche Ericheinungen. Wenn man im Dunkeln ein Glimmerblatt spaltet, so bemerkt man häufig ein schwaches phosphorisches Leuchten. — und waren die beiben Seiten bes Blatts an Glasstäbchen gekittet, fo zeigen die getrennten Sälften entgegengesette Elektricitäten, welche um so intensiver sind, je rascher die Spaltung erfolgt ift. krystallisirte Körper, wenn sie von ihrem Arystallwasser befreit und schlechte Leiter find, besiten biefelbe Gigenschaft; auch bei ber Spaltung eines Kartenblattes tann fie beobachtet werden, u. f. w. Diefe Bersuche — fügt Eisenlohr hinzu — "scheinen zu beweisen, daß wenn

man zwei Molecüle von einander losreißt, das eine immer positive, das andre negative freie Elektricität hat, und sind insosern von großer Wichtigkeit, weil sie es wahrscheinlich machen, daß die Molecularkraft und die Anziehung entgegengesetzer Elektricitäten mit einander verwandt sind" (a. a. D. S. 594). Dem widerspricht indeß, daß Lichtenberg "beim Zerdrechen einer Siegellacstange öfter beide Bruchstücke negativ elektrisch fand", was Rieß bestätigt und, wie es mir scheint, nur ungenügend erklärt. (Kgl. De la Rive II, 534 f. 575 f. Rieß II, 361. 400 f.)

Endlich wird in den s. g. Leitern Elektricität auch dadurch erreat, daß fie andern Körpern, durch die eine elektrische Strömung geht, nahe gebracht werden. Faraday hat nachgewiesen, daß "wenn bem Schließungsbraht einer elektrischen Batterie ein in sich geschlossener Leiter nabe steht, in diesem mahrend ber Dauer ber Entladung eine Elektricitätserregung ftattfindet". Er hat dieselbe mit bem Namen bes inducirten ober fecundaren Strome bezeichnet zum Unterschied von bem inducirenden primaren Strome bes Schliefungsbrahts. Nach Henry hat ber inducirte Strom beim Schließen der Rette die entgegengesette, beim Deffnen bagegen die aleiche Richtung mit bem primären ober inducirenden Strom, und ift, wenn man nur eine einfache Rette anwendet, weit schwächer als ber lettere, wird aber bei einer Rette aus c. zehn Elementen aleich ftart und bei mehreren noch stärker. Die Wirkungen bes inducirten Stroms "find übrigens benen bes gewöhnlichen elektrischen Stroms in allen Studen gleich, und baber tann berfelbe auch in einem andern Leiter wiederum einen britten Strom induciren, dieser einen vierten u. s. w." (Eisenlohr, S. 594 f. De la Rive, I, 129 f. 350 f. Wiebemann, a. a. D. II, 621 ff.). Ueberhaupt hat Faraday burch zahlreiche Versuche bewiesen, "baß die Elektricitäten verichiebenen Ursprungs ihrer Natur nach völlig einerlei find, und daß der große Unterschied in den Erscheinungen, welche durch fie hervorgebracht werben, nur baraus entspringt, daß durch die eine Quelle zuweilen viel Elektricität von geringer Dichte, burch die andre Quelle wenig Elektricität von großer Dichte erzeugt wirb" (Eisenloht, S. 497).

Die f. g. inductive Elektricität führt uns schließlich auf die merkwürdigen Erscheinungen, die man unter dem Namen des Elektrosmagnetismus oder der Elektrobynamik zusammenzufassen

pflegt und die wir noch einen Augenblick betrachten müssen, wenn wir die "Natur" der Elektricität verstehen und insbesondere die Gründe für ihre Identification mit dem Magnetismus würdigen wollen.

Mouffon führt ben Begriff ber Elektrobynamik ein burch eine Gegenüberftellung von Magnetismus, Elettricität und Galvanismus. indem er bemerkt: "Bei ben magnetischen Erscheinungen schließen fich alle Vorgänge innerhalb ber Theilchen felbst ab; bas magnetische Agens manbert nicht von dem einen Theilchen zum andern und erscheint mehr als bie innere Bedingung eines Ruftanbes berselben. Die elektrischen Erscheinungen im Gegentheil beruben auf einer Bewegung und bem Uebergange bes elettrischen Agens von Theil zu Theil ober von Körver zu Körver, und folgen in mancher Beziehung ben Gesetzen elastischer Kluiden. Wenn ein Magnet einen andern Körper magnetisch macht, regt er lediglich beffen Rrafte an, ohne sich babei seiner eignen Rraft zu entäußern; berührt hingegen ein elektrischer Körver einen nicht elektrischen, so perliert er ebenso viel bes elettrischen Agens als biefer gewinnt, und man wird unwillführlich an das Ueberfließen einer Flussigkeit ober die Mittheilung einer Bewegung erinnert. Der Magnetismus erscheint so mehr als ein an die Theilchen gebundenes, die Glektris cität als ein mehr unabhängiges Agens; und damit wird in Verbindung stehen, daß jene, im höheren Mage wenigstens, ein Eigenthum weniger, diese eine Eigenschaft aller Körper ift. Der Galna= nismus endlich umfaßt zwar auch elektrische Erscheinungen; währenb aber das elektrische Agens, wenn von der gewöhnlichen Elektricität bie Rebe ift, zu einem Gleichgewichtszustande gelangt, ber fich, gestört, fogleich wiederherstellt, dauern beim Galvanismus die Bewegungszustände fort und entwickeln dadurch neue eigenthümliche Erscheinungen. Deshalb hat man beibe Gebiete auch als die der fatischen und bynamischen Glettricität unterschieben. Auf bem Boben bes Galvanismus verkörpern sich benn auch die Erscheinungen bes Magnetismus und ber Elektricität und treten in eine enge Beziehung von Urfache und Wirtung, die sich ohne tiefere Abhängigkeit beider Agentien nicht benken läßt" (a. a. D. II, 3 S. 5 f.). Gisenlohr fagt bagegen turg: "Unter Elektrobynamik versteht man die Gesete der Elektricität im Rustande der Bewegung oder die Wirkungen der elektrischen Ströme auf einander selbst und auf den Magnetismus,

sowie die des Magnetismus auf die elektrischen Ströme, während man unter Elektrostatik die Gesetz der Elektricität im Zustande der Ruhe versteht" (a. a. D. 600). Wiedemann endlich faßt den Begriff allgemeiner, indem er erklärt: "Außer den Wirkungen, welche der elektrische Strom unmitteldar in den von ihm durchstossenen Leitern ausübt, äußert derselbe auch noch besondere Wirkungen in die Ferne hin. Unter denselben tritt zunächst eine Anziehung und Abstosung der vom Strom durchstossenen Leiter hervor. Die Darstellung dieser Erscheinungen in all' ihren Beziehungen umfaßt das mit dem Namen der Elektrodynamik belegte Gebiet der galvanischen Elektricitätslehre" (a. a. D. Thl. II, S. 3).

Das Grundgeset für jene Wirkungen ber elektrischen Ströme auf einander ift (nach Gisenlohr's Kaffung): "Zwei parallele Ströme ziehen sich an, wenn sie nach einerlei Richtung gehen, und stoßen sich ab, wenn sie entgegengesette Richtungen haben". Dabei steht wiederum die Stärke der Anziehung und resp. Abstohung zu dem Broducte ber beiben auf einander wirkenden Stromffarten und ber Länge ber Drähte in geradem Verhältniß, zu dem Quadrate ihres Abstands aber im umgekehrten Berhältniß. Aus jenem Gefete folgt unmittelbar, daß auch biejenigen gerablinigen Ströme, bie einen Winkel bilden, bei gleicher Richtung (zum Scheitelpunkt hin ober von ihm weg) sich anziehen, bei entgegengesetzter Richtung sich abstoßen; baß ferner zwei gerablinige Strome, die sich schneiben, bas Beftreben zeigen, sich parallel zu einander zu ftellen; daß perschiedene Theile eines und beffelben Stroms zurücktoßende Kraft gegeneinander ausüben; daß ein geradliniger unbegränzter (nicht geschloffener) Strom in einem um eine Are beweglichen begränzten (geschlossenen) Strom eine fortwährende Drehung bewirkt, wenn ber lettere den ersteren in keiner Lage durchschneibet, u. f. w. (Eisenlohr, S. 601 ff. Wiedemann, S. 16 f. 49 f.). Grundaesete kann man für die inductive Elektricität als zweites Gefet hinzufügen, daß ber inducirte Strom bei ber Annaberung an ben primaren bie bem letteren entgegengesette Richtung zeigt, bei ber Entfernung aber vom primaren Strome bieselbe Richtuna mit letterem annimmt. Die gleiche Wirkung hat, wie schon bemerkt, bas Schließen und Deffnen ber Kette, b. h. wenn primare Strom mit bem Deffnen ber Rette aufhört, so nimmt ber inducirte Strom bieselbe Richtung an, welche ber primäre hatte; wenn letterer bagegen burch das Schließen ber Kette wiederum entsteht, so erhält jener die entgegengesette Richtung. Das Entstehen und Bergehen des primären Stroms hat also auf ben secundären dieselbe Wirkung wie die Annäherung und Entsfernung desselben (Eisenlohr, S. 613 f. Wiedemann, S. 634 ff. 675 f.)

Diese merkwürdigen, überall sich gleich bleibenden (gesetzlichen) Erscheinungen stellt die neuere Physik mit den wechselseitigen Wirfungen zwischen Glektricität und Magnetismus beshalb zusammen, weil sie, wie bemertt, beibe auf dieselbe Quelle zurückführen zu müssen glaubt. Pouillet giebt (klarer als andre Physiker) von biefem f. g. Elektromagnetismus folgende Beschreibung: "Benn ber elektrische Strom ber Voltaschen Säule durch einen leitenden Drabt geht und man nähert demfelben eine freihängende Magnetnadel, so fieht man, daß sie von ihrer Richtung abgelenkt wird und eine Menge von Schwingungen macht, ohne im Allgemeinen weber angezogen noch abgestoßen zu werben. Dieses ist der erste Bersuch, welchen Derfted, ber Entbeder bes Elektromagnetismus, anfiellte. Die Kraft, welche auf biese Weise zwischen bem elektrischen Strome ber Säule und bem Magnetismus ber Nabel wirkt, wird die elektromagnetische Kraft genannt, und es läßt sich leicht burch bas Erperiment barthun, bag fie die folgenden beiden Merkmale (Gefete) barbietet, 1) daß sie um so mehr abnimmt, je mehr die Entfernung awischen bem elektrischen Strome und der Radel gunimmt, und 2) daß sie in allen Richtungen und durch alle Substanzen, die magnetischen allein ausgenommen, wirkt". Ebenso beweisen die Experimente, daß "die elektromagnetische Kraft weber eine anziehende. noch eine abstoßenbe, sonbern eine richtenbe Rraft ift; benn fie bewirkt nur, daß die Magnetnadel immer eine auf den leitenden Draht (ben elektrischen Strom) fenkrechte Richtung annimmt, baß also die Verbindungslinie der Bole der Nadel und die Richtung bes elektrischen Stromes sich immer recht winkelig burchkreuzen". Dabei zeigt sich zugleich (nach Laplace), daß die elektromagnetische Elementartraft b. h. biejenige Rraft, welche ein einziger Durchschnitt bes elektrischen Stroms auf die Radel ausübt, wiederum wie bei allen übrigen bekannten Naturfräften, im umgekehrten Berhältniffe des Quadrats der Entfernung fteht, — woraus jedoch folat, daß die Intensität der Wirkung des elektrischen Stroms über-

haupt. b. b. bie Summe aller elementaren Wirkungen eines unbearanzten geradlinigen Stroms auf die Magnetnadel, im einfachen umgekehrten Berhältnisse ber Entfernung stehen muß (Bouillet, I. 411 f.). "Der elettrische Strom wirft aber nicht nur auf ben freien Magnetismus, sondern er vermag auch die natürlichen magnetischen Müsfiakeiten aller magnetischen Körper zu zerseten und sie mit eben ber Stärke zu magnetisiren wie die stärkften Magnete". Gifenfeilspähne seken sich (in Ringen) an den Schliefungsbraht einer Boltaschen Rette augenblicklich an und bleiben baran hängen, so lange der elettrische Strom fortbauert, fallen aber ab. wenn die Rette geöffnet wird. Ebenso bangen sich Stahlnabeln und zwar in einer ben Strom durchfreuzenden Stellung an, behalten aber ihren Magnetismus, während ihn das Eisen wieder verliert u. f. w. (Rouillet S. 419 f. Bal. Wiebemann, II, 65 ff.) Umgekehrt wirkt aber auch ber Magnetismus auf die Richtung und Geschwindigkeit ber elektrischen Ströme. Ampere hat bieß in Betreff bes Erdmagnetismus nachgewiesen, und zugleich mittelft eines finnreichen Apparate gezeigt, daß man mit jedem Magneten, ber zu einem elektrischen Strom in die gehörige Lage gestellt wird, dieselben Ericheinungen hervorbringen kann. Jeber Bol eines Magneten bewirkt nämlich, ie nachbem er über ober unter einem horizontalen elektrischen Strom sich befindet, eine gerade entgegengesetzte Drehung bes letteren (und seine Wirtung wird daber - Rull, wenn er in der Horizontalebene des elektrischen Stroms selbst lieat). Der Nordpol hat babei bie gerade entgegengesette Wirfung des Südpols. Denn "wird ber Nordvol eines Magnets unter ben erwähnten Apparat (burch welchen ein horizontaler elektrischer Strom geht) gebracht, so bak er in bemselben Sinne wirkt wie der Erdmagnetismus, so bemerkt man eine bedeutende Beschleunigung in der Rotationsgeschwindigkeit des elektrischen Stroms. Wenn berselbe Bol das gegen über ben Apparat gebracht wird, so daß seine Wirfung ber ber Erbe entgegengesett ift, so kann man burch Beränderung ber Entfernungen bes Magneten abwechselnd die Kraft bes lettern ober bie ber Erbe überwiegen laffen". Beim Subpol findet baffelbe, nur im umgekehrten Verhältniß statt. Ebenso nehmen vertical-elektrische Ströme eine continuirlich rotirende Bewegung in der einen oder andern Richtung an, je nachdem der elektrische Strom auf- ober niebersteigend ift und ber Nord- ober Subpol bes Magnets über

ober unter die elektrischen Ströme gebracht wird, sobald Letteres nur an irgend einem Bunkte innerhalb des unbegränzten Eylinders geschieht, welchen die verticalen Drübte und ihre Verlängerungen bei der Umdrehung beschreiben. Außerhalb bieses Enlinders bewirken die Pole des Magnets keine Drehung mehr, sondern ertheilen bem beweglichen System nur eine bestimmte Richtung (Pouillet I. 423 f. 429 f. Wiedemann II, 90 f. 116 f.). Auch Flüssigkeiten, 3. B. Quedfilber, werben in rotirende Bewegung um die Drähte ber beiden Bole einer Boltaschen Säule verfett, sobald man bem Quedfilber einen Bol eines ftarten Magnets nähert. ber elektrische Strom durch einen luftleeren Raum geht, so wird er burch ben Pol eines ftarten Magnets erschüttert, gerichtet und in (raschere) Bewegung gesett (Ebb. S. 431 f.). Endlich hat Karaban nachgewiesen, baf burch ben Magnetismus elektrische Strome nicht nur in ihrer Richtung und Geschwindigkeit modificirt, sondern auch "hervorgerufen" werben können; jedoch nur auf bem Wege ber Induction, indem nur durch gegenseitige Annäherung ober Entfernung eines Magnets und eines unelektrischen Leiters gegen einander in bem letteren elektrische Ströme fich erzeugen (Gifenlohr, S. 655 f.).

Sisenlohr faßt alle unter ben Beariff bes Elektromagnetismus fallende Erscheinungen in folgende Säte zusammen: "Der Erdmagnetismus wirkt auf bewegliche elektrische Ströme so, als wenn bie ganze Erbe von Oft nach West, parallel mit dem magnetischen Aequator, von elektrischen Strömen umkreist ware, beren resultirenbe Rraft durch einen einzigen Strom im magnetischen Aequator porgestellt werben kann". D. h. wenn man einen solchen mit bem magnetischen Aequator zusammenfallenben elettrischen Strom annimmt ober ben Erdmagnetismus mit einem solchen Strom als ibentisch anfieht, so erklärt es sich aus ben angeführten Gesetzen über bie gegenseitige Anziehung und Abstohung elektrischer Ströme von felbst. baß "ein um eine verticale Are beweglicher geschloffener Strom burch ben Ginfluß des Erdmagnetismus stets fentrecht zum magnetischen Meridian gestellt, und wenn er aufsteigend ift, nach Westen, wenn er niedersteigend ift, nach Often gerichtet wird"; daß bagegen "ein horizontaler begränzter (geschlossener) Strom, ber um eine verticale Are beweglich ift, durch den Erdmagnetismus in eine beständige Drebung gerath, und zwar von Oft nach Nord, wenn er fich von

seiner Are entfernt, und von Oft nach Süb, wenn er fich ihr näbert" (a. a. D. S. 618 f.). Es erklärt fich ferner aus jener Annahme von felbst, daß, wie Karaban nachgewiesen bat, ber Erdmagnetismus ganz bieselben Wirtungen nach benselben Gesetzen bervorbringt, nach welchen ein elektrischer Strom in einem metallischen Leiter einen andern (secundaren) Strom erregt (inducirt), wenn sie einander genähert ober von einander entfernt werben. "Ift also auch bas Dasenn eines solchen Stroms ober solcher Strome in ber Erbe nicht erwiesen, so gewinnt es boch an Wahrscheinlichkeit, wenn die Erscheinungen ber Induction seiner Annahme gemäß erfolgen" (S. 621). Demgemäß kann man alle jene Erscheinungen ber Wechselwirkung zwischen ber magnetischen Kraft eines Gifens und ben elektrischen Strömen burch das von Ampère aufgestellte allgemeine Geset ausbrücken: "Ein elettrischer Strom wirtt auf einen Magneten gerade ebenso wie auf einen elektrobmamischen Cylinder (eine elektrische Spirale. b. h. einen Schraubenbraht, burch ben ein elektrischer Strom geht) ober auf einen Körper, um beffen Are elektrische Ströme kreisen nach einer Richtung und in Ebenen, welche zu ihr (ber Are) sentrecht ober beinahe senkrecht steben". D. h. wenn man einen Magneten für ihentisch ansieht mit einem solchen Körper oder einem elektrobynamischen Cylinder, so erklären sich jene Wechselwirkungen zwischen ber magnetischen Kraft besselben und ber Elektricität wiederum aus ben Gesetzen über die Anziehung und Abstogung der elektrischen Strome unter einander (S. 623). Auch findet zwischen einem elektrobynamischen Enlinder und einem Magneten baffelbe Gesetz ftatt wie zwischen zwei Magneten ober zwischen zwei elektrobynamischen Cylindern: gleichnamige Pole stoßen sich ab, ungleichnamige ziehen sich an (S. 626).

Danach scheint es, als sey, wie Ampère will, ber Magnetismus in der That nur eine bestimmte Form der Elektricität und die Urssache der magnetischen Erscheinungen, trot aller Gegengründe, auf die Elektricität zurückzussühren. Allein Sisenlohr demerkt zunächst in Betreff des zuletzt erwähnten Gesetes: "Dennoch dars ein elektrodynamischer Cylinder nicht mit einem Magneten gleichgestellt (identissicit) werden, weil letzterer eine stärkere Bertheilung des Magnestismus an seinen Enden zeigt als jener, wie Poggendorf thatsächlich bewiesen hat" (S. 626). Wichtiger noch ist, daß ein Magnet, wenn er gebrochen wird, in jedem Stücke magnetisch bleibt, während ein

elektromagnetischer Cylinder, zerbrochen, sofort aufhört, magnetisch Letteres erklärt sich zwar baraus, daß ber elektrische zu wirken. Strom im Cylinder nur durch die Schließung der Kette, in welcher er begriffen ist, erhalten wird, diese Schließung aber burch Berbrechen des Cylinders aufhört. Allein eben damit zeigt fich zwischen bem Magneten und bem elektromagnetischen Eylinder ber sehr bebeutende Unterschied, daß in jenem ber (porausgesette) elektrische Strom fortwährend, in jedem Stude gleichmäßig freift, mahrend er in diesem, wie überall fonft, nur vorübergebend ftromt, unter bestimmten Bedingungen entsteht und aufhört. Außerbem unterscheiben sich beibe auch noch baburch von einander, daß der Magnetismus bes Magneten - b. h. im Sinne ber Ibentitätshypothese, ber in ihm treisende elektrische Strom — burch eine angebrachte Nebenschließung (b. i. durch einen mit beiben Enden auf zwei Umfangspunkte bes Magneten in gleicher Sobe aufgesetten Drabtbogen) nicht geschwächt, mährend baburch am elektro-magnetischen Enlinder der Strom erwiesenermaßen vermindert wird und der abgeleitete Strom mittelft eines eingeschalteten Multiplicators fich nachweisen läßt. Man meint zwar biese Wibersprüche gegen die Ibentitätshppothese heben zu können burch die Annahme, daß im Magneten die elektrischen Kreisströme nicht um die Are bes Magneten im Ganzen, sondern um die einzelnen Partikeln in homologem Sinne laufen und somit jedes einzelne Theilchen zu einem "Molecularmagneten" geworden ift, während sie im elektromagnetischen Eylinder bie Are besselben umtreisen (Rechner, a. a. D. S. 39 ff. Gisenlohr, S. 623, Wiedemann, II, 70 f.). Allein gefett auch, daß biefe neue Hypothese die Schwierigkeiten hebe, — was, wie uns scheint, nur bei ber zweiten, nicht aber bei ber erften in Betreff ber perennirenben Kraft und Wirksamkeit bes Magneten ber Fall ift, - so bleibt boch immer ber große, völlig unerklärte Unterschied steben, daß eben im Maaneten die elektrischen Strome um die einzelnen Bartikeln, im elektro-magnetischen Eylinder bagegen um die Are besselben treisen. -

Diese Einwände hat De la Rive, der die Theorie Ampère's näher auseinandersetzt und seinerseits adoptirt (a. a. D. I, 226 ff.), außer Acht gelassen oder doch nicht widerlegt. Danach aber wird auch die Jentification des Erdmagnetismus mit einem um die Erde treisenden elektrischen Strome in ihrer Berechtigung zweiselhaft. Und

in der That hat Kor. — der das Dasenn elektrischer Ströme in der Erbe direct nachzuweisen suchte und zu diesem Behufe in den Gruben von Cornwall die Drahtenden eines Multiplicators mit zwei von einander entfernten Stollen eines unterbrochenen Metallaanges verband. — gefunden, daß zwar folde Strome in der Erde porhanden find, daß fie aber nicht mit bem maanetischen Aequator parallel laufen; vielmehr war in neben einander von Oft nach West streichenben Sängen ihre Richtung die gerade entgegengesetzte, von Nord nach Sub, und an Orten, die vertical unter einander tagen, gingen fie von oben nach unten. Betherick und Bennets entbeckten in andern Berawerken ebenfalls elektrische Strome, die von oben nach unten gerichtet waren: und ebenso fand A. Reich in ben Freiberger Stollen viefe Ströme unabhängig von der Richtung der Weltgegenden wie von der Tiefe der Grubengänge (Gisenlohr S. 618). Gisenlohr meint awar, "diese Versuche bewiesen zu wenig, um das obige von Ampère aufgestellte Geset in Betreff bes Erdmagnetismus um-Allein das Dasenn elektrischer Ströme läft sich mit Hülfe eines Multiplicators so leicht und sicher nachweisen, daß jene Thatsachen als solche sich unmöglich bezweifeln ober als bloke .. Verfuche" beseitigen laffen. Dann aber zeigen fie zur Genüge, baß die Ampèresche Hypothese unzulässig ist, und daß es einen von Oft nach West gehenden elektrischen Erbstrom thatsächlich nicht giebt. Dadurch ift allerdings bas Ampèresche Geset noch nicht "umgestoßen"; die Erscheinungen, auf die es sich stütt, beweisen vielmehr ihrerseits jur Genüge, daß ber Erdmagnetismus auf die Richtung und Ge= schwindigkeit elektrischer Ströme gerade so wirkt, als ob eine große elektrische Strömung von Oft nach West beständig die Erde umtreifte. Aber biefe Birtung ift nur bem Erdmagnetismus qua zuschreiben, und es ist trot der Uebereinstimmung der Bhanomene nicht zuläffig, ihn mit einem elektrischen Strome wirklich zu iben-Dieß verbieten eben jene Thatsachen. Denn umfreisen elektrische Ströme von Nord nach Sub die Erbe, so folgt gerade aus den angeführten Amporeschen Gesetzen über die Kreuzung elektriicher Ströme, daß jene mit einem andern von Oft nach West laufenben Strome fich parallel zu ftellen ftreben müßten, und ba nicht einzusehen ist, was biesem entgegen wirken könnte, so kann es nach ben Ampereichen Gesetzen teine sich freuzenden Ströme in ber Erbe geben, und ein Oft-Weststrom neben einem Nord-Südstrom ist unmöglich. Ift aber sonach weber ber Erdmaanetismus mit einem elektrischen Strome noch ein Magnet mit einem elektromagnetischen Cylinder als wirklich identisch anzusehen, so können bloß darum, weil der elektrische Strom nebenher auch magnetische Wirkungen übt und eine Stahlnadel zu einem Magneten macht. Magnetismus und Elektricität nicht ohne Weiteres mit einander identificirt werden. Denn sonft würden consequenter Weise auch die Wärme mit der Elektricität und die Elektricität mit dem Licht und der chemischen Kraft ohne Weiteres für ibentisch erklärt werben muffen. Dann aber fällt auch die Hypothese (Karadan's u. A.), welche De la Rive auf seine Weise näher zu begründen sucht. Rach ihm soll ber Unterschied zwischen ben magnetischen und diamagnetischen Körpern barauf beruben, daß "burch Annäherung an einen Magneten in ersteren elektrische Ströme von gleicher Richtung mit benen bes Magneten, in letteren bagegen Strome von entgegengesetter Richtung wirksam auftreten" (De la Rive I, 569 ff.). Denn in dieser Annahme ift eben ohne Weiteres die Ibentität ber magnetischen Kraft mit ber elektrischen vorausgesett. Daffelbe gilt für bie von Gifenlohr aufgestellte Möglichkeit, daß "in ben biamagnetischen Körpern Strome nach bem Inductionsgeset erft erzeugt werben burften, ohne baß ichon Moleculars ober andere Ströme in ihnen vorhanden fepen. während in den magnetischen Körpern schon vorhandene Molecularströme burch ben Magneten nur gleiche Richtung mit seinen Strömen erhalten". Denn auch diese Boraussetzung ibentificirt ohne Weiteres ben Magnetismus mit ber Elektricität.

Sonach aber scheint zwischen Magnetismus und Elektricität ein ganz ähnliches Verhältniß stattzusinden, wie zwischen Licht und Wärme: eine Anzahl von Thatsachen fordert beide als wesentlich identisch anzusehen und auf dieselbe Quelle zurückzusühren; eine andere Reihe von Erscheinungen verdietet jede solche Joentification (Mousson, a. a. D. II, 3, S. 91 ff.).

Gesetzt indessen auch, wir wollten die Jbentitätstheorie gelten lassen, so vermag sie doch die Erscheinungen, um die es sich handelt, nicht zu erklären. Sind Magnetismus und Elektricität identisch, wie ist es möglich, daß die Wärme den Magnetismus schwächt und ausbedt, die Elektricität dagegen erhöht und hervorrust? Die Ersklärung, die De la Rive (a. a. D.) giebt, genügt nicht. Danach soll der Magnetismus z. B. des Eisens darauf beruhen, daß jedes

seiner aus sehr bicht gelagerten Atomen bestehenden Molecule von einem elektrischen Strome umgeben ift, welcher aus den burch die Are und um die Peripherie ber einzelnen Atome jedes Molecilles gebenben Strömen refultirt, und welcher baber aufgehoben wird, wenn burch die Barme die einzelnen Atome so weit von einander entfernt werden, bak ihre elettrischen Ströme keinen Ginfluß mehr auf einander üben (sich nicht zu Einem Strome vereinigen) können. warum geschieht baffelbe nicht auch bei bem geriebenen Glase ober Harre? Barum wird bei ihm die Elektricität (bie elektrische Strömung) im Gegentheil burch Erwärmung erhöht? Der mas basselbe ift, wodurch unterscheibet sich die elektrische Strömung, welche im Turmalin und andern Arpstallen burch die Wärme hervorgerufen wird. von der elektro-magnetischen Strömung im Eisen, die durch die Wärme aufgehoben wird? Und warum ist Kupfer, bessen moleculare Dichtigkeit ebenfo groß ift als die bes Eisens, nicht ebenfalls magnetisch, sondern diamagnetisch? Der Grund, den De la Rive angiebt, daß Aupfer ein befferer Leiter sen als Gifen, erklärt nichts. Denn es fragt fich, worin besteht und worauf beruht bas größere Leitungsvermögen bes Kupfers? — Woraus ferner erklärt es sich. daß die magnetische Kraft in den f. a. natürlichen Magneten, im Stahl 2c., dauernd fortbesteht, ja durch den Gebrauch zunimmt, während die Elektricität mit der Dauer der Strömung überall abnimmt und fich verliert?\*) Die f. g. Coercitivfraft, welche hier die Ibentitätstheorie zu Hulfe ruft, genügt wiederum nicht zur Beantwortung ber Frage. Denn sie fann nur bewirken, daß im Stabl die Atome nicht wieder in jene urfprüngliche Lage zurückkehren, in welcher die sie umkreisenden elektrischen Ströme sich gegenseitig neutralifiren und aus welcher fie (vorausgesetter Magen) burch ben Ginfluß eines Magneten ober eines anbern elektrischen Stromes in die biesem entsprechende Lage (Richtung) versetz und baburch magnetisirt, zur Aeußerung ihrer magnetischen Kraft befähigt werben. Aber bie elektrischen Strome felbst muffen im Stahl vorhanden seyn und perennirend strömen, wenn er magnetisch bleiben



<sup>\*)</sup> Rieß fagt gang allgemein: "Ein jeber Rorper wird elettrisch, wenn er mit einem elettrischen Rorper in Berührung gesetzt ift, und jugleich nimmt in bem letteren bie Starte bes elettrischen Zustands ab" (a. a. D. I. S. 24).

foll. Woher diese verennirenben Strome? Woher ferner jene ebenfalls perennirende elektrische Strömung im ober um ben Erdtorper, in welcher der Erdmagnetismus bestehen foll? Daß sie eine von der Sonne inducirte Strömung sey, wie De la Rive will, ift wenig wahrscheinlich, ba bas Licht keine nachweisbar elektrischen Wirkungen übt. Gefett aber auch, bag ber Erbmagnetismus auf einer solchen Strömung beruhte, so müßte diese große allgemeine Strömung boch ebenfalls aus ähnlichen atomischen und molecularen Strömen gebildet seyn, aus benen bie magnetische Kraft bes Gisens und Stahls refultirt. Aber ber Erbkörper besteht nicht aus benfelben Atomen und gleich bichten Moleculen wie ber Stahl und bas Eisen; er enthält magnetische und biamagnetische Substanzen in bunter Mijdung. Die elektrische Strömung, mit welcher ber Erbmagnetismus ibentisch senn soll, muß also eine andre senn als bie. welche angeblich ben Magnetismus des Stahls und Gifens begründet. Allein wie erklärt es sich bann, daß die verschiedenen Strome boch biefelbe Wirkung haben? daß eine Gifenstange burch Berührung mit einem Stahlmagneten, aber auch burch langeres Liegen in ber Erbe magnetisch wird? Diese Fragen laffen sich nicht beantworten, auch wenn man mit Maxwell annehmen wollte, daß ein magnetisches "Fluidum" nicht in der Erde, sondern den Raum um die Erde erfülle und vom Nordvol zum Südvole ströme. Seine Hwothefe. nach welcher im Gegenfat zur Ibentitätstheorie, Elektricität und Magnetismus (elettrische und magnetische Bewegungen) zu unterscheiben wären, ift so complicirt und mit so willtührlichen Annahmen verquickt, daß fie wenig Anklang gefunden zu haben scheint (f. Wiebemann a. a. D. II, 1126 f.).

Bor allen Dingen aber, was ift ein elektrischer Strom überhaupt? Rur die Theorie, die uns auf diese Cardinalfrage eine genügende Antwort giebt, kann auf wissenschaftlichen Werth Anspruch machen. Die Frage fällt in Eins zusammen mit der nach der Natur der Elektricität selber. Hinschtlich ihrer aber weichen die Ansichten der Männer vom Fach noch stark von einander ab. Pouillet hält noch an der älteren Meinung sest, welche "aus der Schnelligkeit, mit der sich die Elektricität in der ganzen Ausdehnung der sie leitenden Körper verdreitet, den Schluß zog, daß sie eine außerordentlich bewegliche Flüssigkeit sey, und aus der Entgegengesetzteit, die zwischen der Glas- und Harzelektricität stattsindet,

folgerte, daß es zwei verschiebene elektrische Rluffigkeiten gebe, wie es zwei magnetische Aluffigkeiten giebt". Sind biefe beiben Flüssigkeiten, fügt Pouillet bingu, "in Folge ihrer gegenseitigen Anziehung mit einander verbunden ober gegenseitig burch einander neutralisirt, so befinden sich die Rörper im natürlichen Rustande (b. h. es finden teine elektrischen Erscheinungen statt); werden fie bagegen burch irgend eine Ursache zerlegt ober getrennt, so können fich die entgegengesetten Wirkungen, die fie nach außen üben, nicht mehr genau compensiren, und der Körper, in welchem diese Rerleaung stattgefunden, ist ein elektrisirter Körper, und zwar ist er positiv = elektrisirt, wenn die Glaselektricität vorherrscht, negativ. wenn dieß mit der Harzelektricität der Fall ift. Was die Art der Eriftens ber elektrischen Flüssigkeit im Innern ber Rörper anlangt, so scheinen alle Phanomene barauf hinzubeuten, daß sie in den awischen ben vonderabeln Atomen befindlichen Zwischenräumen verbreitet ist, und daß sie hier je nach ben auf sie wirkenden Kräften allmälig zerlegt und wieder zusammengesett werden kann" (a. a. D. I. 330). In modificirter Gestalt scheint biese Ansicht noch gegenwärtig die meisten Anhänger zu zählen. Auch Rieß erklärt, daß fie die einfachere und bei Weitem bequemere Hypothese sen, und giebt ihr seinerseits folgende Fassung: "Diese Sypothese, die dualistische ober Somonersche genannt, bleibt bei ben Versuchen stehen, und nimmt die beiden elektrischen Ruftande für wefentlich verschieden. indem sie ihnen zwei Ursachen, die beiben Glektricitäten sbie positive und negativel zuschreibt. Ein materielles Theilchen kann sich baber in drei verschiedenen elektrischen Buftanden befinden, indem es beide Elektricitäten in gleicher Menge ober eine von ihnen im Ueberschuffe enthält. - - Wenn man biefe beiben Glektricitäten mit Klussiakeiten vergleicht, die gewisse Eigenschaften besitzen, so geschieht dieß, um analytische Formeln auf sie anzuwenden, die für solche Flüssigkeiten entwickelt worden find. Die Resultate, welche burch diefe theoretische Ableitung einiger elektrischer Erscheinungen gewonnen worden find, stimmen auf merkwürdige Weise mit den Ergebniffen ber Versuche überein. Was indeß die eigentliche Beschaffenheit ber Elektricität betrifft, so ift jene Ableitung nicht umfassend genug, um nach ihr eine bestimmte Vorstellung als die wahrscheinlichere herauszustellen" (a. a. D. I, 219 f.). In ähnlichem Sinn bemerkt De la Rive: La théorie la plus généralement admise dans

l'état actuel de nos connaissances, consiste à regarder chacune des électricités, aussi bien la vitrée que la résineuse, comme des fluides excessivement subtils et impondérables composés chacun de particules qui se repoussent mutuellement, tandis que les particules de l'un attirent les particules de l'autre. Diese Aluida können in den sie leitenden Körvern sich frei bewegen, und ba die Theilchen einer jeden sich gegenseitig abzustoßen suchen, so nehmen sie ihren Weg nach der Oberfläche der Körper, und bleiben hier steben, weil sie der atmosphärischen Luft begegnen und diese als ein isolirender (nicht leitender, die Elektricität zurüchaltender) Körper ihnen nicht erlaubt, weiter zu gehen. In den s. g. Nichtleitern werben die beiden Aluffigkeiten in ihren Bewegungen gehemmt (gênés), was man darauf schiebt, dan sie durch die Massentheilchen biefer Körper zurückgehalten werben. Wenn die beiben Flüssigkeiten kraft ihrer gegenseitigen Anziehung sich vereinigen, so neutralisiren fie fich und bilben bas neutrale Fluidum ober bie natürliche Clektricität, beren Thätiakeit nicht bemerkbar ift, weil die Wirkungen ber beiben entgegengesetten Muffigkeiten fich bas Gleichgewicht halten. Man nimmt an, daß jeder Körper natürliche Elektricität in fich schließt, und einen Körper elektrifiren heißt daher nur seine naturliche Elektricität zerlegen, von welcher bann ber eine Theil ober bas eine ber beiben Brincipien im Uebergewicht bleibt bei bem geriebenen Körper, das andre bei dem reibenden Körper" (a. a. D. I. 15).

Eisenlohr bagegen stellt an die Spize des Abschnitts, in welchem er von der Elektricität handelt, die kurze Erklärung: "Mit dem Worte Elektricität bezeichnet man die unde kannte Ursache einer zahlreichen Menge von Erscheinungen, welche von einem eigenthümlichen und vorübergehenden Zustande der Körper abhängen. Zur Erklärung dieser Erscheinungen nahm man sonst das Vorhandenseyn einer sehr seinen, unwägdaren und ausdehnsamen Materie an. Da man jedoch gar keinen Beweis hat, daß die Elektricität getrennt von der übrigen Materie eristiren könne, so ist es wahrscheinlicher, daß ihre Erscheinungen erklärt werden müssen durch eine solche Wirkung der Körper auf einander, welche im Stande ist, zwei verschiedene Kräfte (Polarkräfte) in den entgegengesetzen Punkten desselben Theilchens zu entwickeln. Die Ausdrücke: elektrische Materie, elektrisches Fluidum, müssen indeß zur bequemeren Bezeichnung der Erscheinungen beibehalten werden" (a. a. D. S. 486). Wir müssen hinzustügen,

daß gegen die Annahme einer besondern elektrischen Materie nicht nur der Mangel alles Beweises für die Möglichkeit einer felbstänbigen Existenz derselben spricht, sondern auch fast alle die Einwendungen sich geltend machen lassen, die wir gegen die vorausgesette Erifteng ber beiben magnetischen Rluffigfeiten erheben mußten. Eisenlohr aber gerath mit sich in Wiberspruch, wenn er bas Dasenn biefer magnetischen Müffigkeiten hypothetisch anerkennt, obwohl von ihnen eben so wenig erwiesen ift, daß sie getrennt von ber übrigen Materie existiren können, bas Daseyn eines elektrischen Aluidums dagegen aus diesem Grunde verwirft. Auch scheint es und nur ein verhüllter Widerspruch zu senn, wenn er meint, daß die Boraussekung einer besondern elektrischen Raterie mahrscheinlich falsch sen, und boch anerkennt, daß die Sache, um die es sich hanbelt, ohne Beibehaltung eben jenes Ausbrucks und bamit jener Boraussetzung sich nicht wohl barftellen laffe. Endlich scheint uns auch seine eigne Hypothese an einem innern Wiberspruch zu leiben. Wir wenigstens vermögen nicht einzuseben, wie es benkbar sen, baß Eine und dieselbe Wirtung zwei verschiebene Kräfte, und zwar Bolartrafte, b. h. Krafte von entgegengesetter Action in bem= selben Massentheilchen entwickeln könne. Doch da Gisenlohr selbst qualeich die Elektricität für die "unbekannte" Urfache der unter ihrem Ramen befaßten Erscheinungen erklärt, so lassen wir seine Bermuthung auf sich beruhen. Sie fällt außerbem, wie uns scheint, mit ber von De la Rive entwidelten Sprothese, die wir noch in Betracht au ziehen haben, in Eins zusammen.

De la Kive bemerkt zwar in der Einleitung zu seiner Schrift: "Die Theorie der beiden elektrischen Flüssigkeiten, odwohl starken Sinwendungen unterworsen, ist im gegenwärtigen Stande der Wissenschaft eine sehr bequeme Art und Weise, sich jenes Agens, das wir Elektricität nennen, vorzustellen, und aus diesem Grunde werden wir sie adoptiven." Aber er sügt unmittelbar hinzu: "Nebrigens ist es wahrscheinlich, daß die Elektricität, anstatt in einer oder zwei besondern Flüssigkeiten zu bestehen, nur das Ergedniß ist einer theilweisen Modification im Zustande der Körper, einer Modification, die wahrscheinlich abhängt von der gegenseitigen Wirksamkeit, welche die ponderabeln Massentheilchen der Körper und das sie umhüllende seine Fluidum des s. g. Aethers auf einander ausüben" (I, 15). Und im Verlauf seiner Abhandlung sucht er überall zu zeigen, daß usriet, Gott u. die Kotur. 2. Auss.

bie elektrischen Phänomene sich ohne erhebliche Schwierigkeit erklären lassen, wenn man annimmt, daß allgemein jedes Körperatom an sich polarisch sen, b. h. zwei entgegengesetzte, aber gleich farte elektrische Bole (also jene "Bolarkräfte" Gisenlohr's) besite, moge es nun diese Bolarität einer Rotation um sich selber ober irgend einer andern Ursache verdanken; wenn man ferner annimmt, daß in den verschiebenen Atomen biefe Bolaritat von verschiebener Starte sen, und 3) voraussett, daß wo zwei solche Atome frei und isolirt find, immer der positive Bol besienigen, welches die ftartere Bolarität besitzt, sich mit dem negativen Bole des andern von schwächerer Polarität einige, während zwei Atome von gleich ftarter Polarität fich in beliebiger Beise mit ihren entgegengesetzten Polen verbinden können. (Bal. I, 569 f. II, 526, 814 f.) De la Rive selbst führt mehrere Einwürfe an, die gegen diese Hwothese sich geltend machen laffen, die er aber, zum Theil wenigstens, losen zu konnen meint (II, 821 f.). Wir laffen es bahingestellt, ob ihm bieß gelungen ift, und bemerken nur, daß uns ein Geaner wie Becquerel, ber bie Hwothese von einer ben Atomen selbst inhärirenden Polarität verwirft, weil alle Materie, die keiner fremden Gewalt unterliegt, Rugelgestalt annehme, also wahrscheinlich auch die Atome sphärisch seven, und mithin bei ihnen von entgegengesetzen Enden oder Volen nicht die Rebe senn könne (Eisenlohr, S. 569), eine größere Berückfichtigung zu verdienen scheint, als ihm De la Rive zu Theil werden Auch bemerkt Wiebemann mit Recht, bag De la Rive's Theorie schon bei ihrer Anwendung auf die Elektrolyse des Wassers weitere neue Hypothesen in sich schließe, "für die ein Beweis sehr schwer sein würde" (a. a. D. I, 409). — Unfer eigener Haupteinwand ift, daß die Hypothese nicht erklärt, was sie erklären will. Denn anstatt uns zu sagen, mas die Polarität ober jene zwiespältige Kraft fen, welche in ben elettrischen Polen wirkt, fest fie biefelbe in jedem Körperatom ohne Weiteres voraus, und sucht nur zu zeigen, daß aus dieser Voraussetzung die elektrischen Erscheinungen sich ableiten laffen. Es wird ums nicht einmal beftimmt gefagt, ob es Eine und bieselbe Kraft sen, die in den beiben entgegengesetzen Bolen wirkt. Ift es eine und dieselbe Kraft, wie ift bann benkbar, baf fie bier anziehend, bort abstoßend wirkt? Sind es zwei verschiebene Kräfte, wie kommt es, baß fie stets beisammen sich finden und mit einander correspondiren? In dieser Correspondenz gerade besteht ja ihre

Gigenthümlichkeit, ihr Unterfchied von den allgemeinen Kräften der Attraction und Repulsion überhaupt. Worauf also beruht diese Correspondenz? Und wie unterscheidet sich die elettrische Anziehung ber Atome von ber chemischen Affinität, von ber Cobafions- und Abbasionstraft? Auf biefe Fragen, beren Erörterung uns über bie Ratur ber Gettricität einigermaßen aufflären würde, erhalten wir keine Antwort. Außerbem vermag die Hypothese die bekanntesten Erscheinungen nicht nur nicht zu erklären, sonbern steht, wie uns bunkt, in Wiberspruch mit ihnen. Wenn allgemein jedes Körpera tom zwei entaegengesette gleichstarke elektrische Bole besitt, wie ist es bann möglich, baß ein Glimmerblatt, an einer beliebigen Stelle rasch gespalten, in ben beiben getrennten Sälften "entgegengesette" Elektricität erhält und äußert? daß "eine geringe oft ganglich unmerkbare Beränderung ber Oberfläche eines Körpers" bie positive in die negative Elektricität ober umgekehrt zu verwandeln vermag? daß Glas, mit Wolle gerieben (welche ebenso wie das Glas dem Harz ober Siegellad gegenüber positiv elektrisch ift), positw elektrisch bleibt, bagegen mit dem Pelz eines Raubthieres gerieben, negativ elektrisch wirb, - ja bag Glas, mit einem Haarbüschel ber Quere nach gerieben, positiv elektrisch wird, bagegen mit bemselben Haarbüschel ber Länge nach gerieben ober gepeitscht, negativ elektrisch wird? daß mahrend "auf einer Kugel die elektrische Schicht überall bieselbe Dide bat, auf einem Ellipsoid die Dide am größten an den Scheitelvunkten der größten und am kleinsten an den Scheis telpunkten der kleinsten Are ist," und daß bei einem Regel "bie elektrische Dichtigkeit an ber Spite viel größer als an irgend einem Buntte seines Mantels erscheint, ja nach ben Dimensionen bes Regels verschieden ist und mit zunehmender Höhe und abnehmendem Spikenwintel mächt" (Rieß, I, 23. 224. 248. II, 368)?

Redtenbacher stimmt mit Eisenlohr und De la Rive barin überein, daß er die Annahme einer besondern elektrischen Flüssigkeit fallen läßt. Er vermuthet seinerseits, daß die Elektricität auf einer bloßen Bewegung der jedes Körperatom umgebenden Netherhüllen beruhe, und zwar auf einer "rotirenden" Bewegung der Hillen um ihren Kern (a. a. D. S. 24). Er begründet und entwicklit indeß seine Hopothese nicht näher. Wir ersahren daher nicht, wie er die mannichsaltigen elektrischen Erscheinungen, namentlich die Volarität der elektrischen Körper und die s. g. elektro-

11\*

magnetischen Phänomene, auß jener einsachen Rotationsbewegung abzuleiten gebenkt. Aussührlicher hat Spiller (Neue Theorie des Magnetismus und der Elektricität, Berlin, 1861) zu zeigen gesucht, daß die magnetischen und elektrischen Erscheinungen in ähnlicher Art wie die Wärme, auf Schwingungen des Aethers, resp. der materiellen Molecüle zurückzusühren seyen. Allein Wiedemann demerkt dagegen, daß seine wie die ähnlichen, von Doppler, Maas, Martens, Zetsichke u. A. früher aufgestellten Hypothesen "dis jett noch durchauß nicht genügende experimentelle Anhaltspunkte darbieten, und daher dis jett noch ganz in das Reich der Speculation gehören" (a. a. D. II, 993).

Verwandt mit der Spillerschen Hypothese endlich erscheint die Anficht. welche neuerdings A. Mouffon näher entwickelt hat. Auch er verwirft die Annahme eines besondern elektrischen Fluidums und betrachtet als Sit ber Elektricität benselben Aether, ber bie Licht- und Wärmeerscheinungen vermittele, indem er meint: "Am nächsten liegt ber Gebante, Die Glettricität felbst als freien Aether anzusehen, und ben polaren Gegensatz aus einem verschiedenen Maake zu erklären, größer in Ginem Falle, kleiner im andern, als es die Bildung der Aethersphären um die Atome oder Atomgruppen im natürlichen (unelektrischen) Zustande erheischt." - - - "Sind nämlich auf irgend eine Weise Abweichungen der normalen Aethermenge entstanden, so treten Wirkungen ein, die einzig von den fehlenden oder überschüssigen Aethermengen abhängen und sich baber ganz wie von polar-entgegengesetten Fluiden herrührend verhalten. Ift ber Aether vollkommen beweglich, so werben Rangel ober Nebermaaß durch gegenseitige Abstohung — benn die Aetheratome stoken sich gemäß der allgemeinen Aethertheorie gegenseitig ab, — nach ber Oberfläche entweichen, und ba auf eine selbständige Weise sich aus-Die leichte Bewegung der Aetherdifferenzen im Innern banat bamit zusammen, daß die materiellen Theilden und ihre natürlichen Aetheratmosphären von allen Seiten auf gleiche Weise einwirken. An der Oberfläche dagegen gelten, gleichwie bei ben Cobafionserscheis nungen, besondere Gleichgewichtsbedingungen, benen man es zuschreiben muß, daß felbst im Vacuum noch eine oberflächliche Schicht von gewisser Dichte sich halten kann." -- - "Wenn nun ein hinderniß gegen den Aetherübergang von einem materiellen Theilchen zum andern besteht, der bei guter Leitung geringer, bei schlechter

größer seyn wird, so folgt von selbst, daß eine Abweichung vom natürlichen Aetherquantum unterhalb einer gewiffen Gränze sich nicht mittbeilt. An die Stelle tritt bann beareiflicher Weise eine Wirkung der Influens. Das erfte Theilchen a, beffen Aethersphäre 3. B. einen Aethernumachs + e gewonnen hat, wird bas nächste Theilchen b so verändern, daß beffen Aethersphäre eine elliptische Gestalt erhält und an ihren beiben Enden polar (- und +) elektrisch wird: das materielle Theilchen nähert sich unendlich wenig, die Aetherbille bagegen wird von ber näheren nach ber entfernteren Seite getrieben und erscheint baburch auf der ersten Seite - elektrisch, auf ber andern + elektrisch." In einer folden "durch Influenz bewirkten veränderten Anordnung der Aethersphären findet die elektrische Polarisation eine sehr einfache Deutuna" (a. a. D. II. 3. S. 193 ff.). — Wir muffen es ben Männern vom Fach überlassen, diese neueste Spothese bes Näheren zu würdigen. Sie unterscheibet sich von ber Spillerschen baburch, daß sie die Elektricität nicht auf eine besondere Art ber Bewegung ber Aetheratome, fondern auf eine Berichiedenbeit ber Menge ober bes Maakes bes Aethers, also auf eine Berminberung und Bermehrung, eine Störung bes Gleichgewichts befielben — wodurch bann auch ber Aether in Bewegung fommt - zuruckführen will. Unfres Erachtens erklärt auch biefe Theorie im Grunde nichts. Denn zunächst erfahren wir nicht, auf welche Weise jene "Abweichungen der normalen Aethermenge," die jedes materielle Atom zur Bildung seiner Aethersphäre braucht, entsteben follen, da der Aether überall in Külle vorhanden ist. Andrerseits versteben wir nicht, wie es möglich seyn soll, daß nicht nur bas Nebermaaß, sondern auch der "Mangel" an Aether durch gegenseitige Abstohung "nach der Oberfläche (bes Körpers) entweichen und fich ba auf eine selbständige Weise ausbreiten" kann. Wir verstehen ebenso wenig, wie daraus, "daß die materiellen Theilchen und ihre natürlichen Aethersphären von allen Seiten auf gleiche Weise einwirken", sich "die leichte Bewegung der Aetherdifferenzen im Innern" ergeben kann, ba sonst eine solche allseitige gleiche Einwirkung die Bewegung bemmt und hindert. Namentlich aber erscheint es uns unbegreiflich, wie eine bloß quantitative Vermehrung und resp. Berminderung des Aethers die elektrische Polarisation, die ganz entgegengesetten Wirkungen der positiven und negativen Elektricität. soll berbeiführen können. Endlich scheinen uns verschiedene feststehenbe Thatsachen, z. B. bie thermoelektrischen Erscheinungen (wonach durch Erwärmung, d. h. durch Zusuhr von Aether, keineswegs überall, sondern nur unter bestimmten Bedingungen Elektricität erzeugt wird), die positive und negative Elektricität der beiden Hälsten eines gespaltenen Kartenblatts, die s. g. organische Elektricität 2c., der Theorie entschieden zu widersprechen.

Rebenfalls bürfte es schwierig seyn, aus bieser ober irgend einer anbern blogen Bewegung ober Maagveränderung ber Aetheratome bie Wirkungen zu erklären, welche ber elektrische Strom auf ben menschlichen Körper ausübt. Wir meinen nicht blok ben Stok und stechenben Schmerz, ben eigenthümlich knisternben Ton, ben ebenso eigenthümlichen fauerlichen Geschmad, welchen ber vom elettrischen Strom Betroffene empfindet. Bir meinen vornehmlich jenen caratteristischen Geruch, ber mit dem Ausströmen der Glektricität sich verbreitet und ben auch die nicht von ihr Betroffenen percipiren. Diesen Geruch, ähnlich bem von schwefliger Säure ober Phosphor, schrieb Schönbein zuerst einer besondern Substanz, dem f. g. Dzon zu. In ber Folge zeigte er, "baß das Ozon nur bei dem Borhandenseyn bes Sauerstoffs auftritt, indem ein kleiner Theil des letztern durch bie Elektricität eine Beränderung erleibet und in einen allotropen Ruftand übergeht, in welchem das Orybationsvermögen des Sauerftoffs sehr erhöht erscheint" (Eisenlohr, S. 507). Demgemäß spricht Liebig nur von "ozonisirtem Sauerstoff", und nachbem er bie Wirkungen besselben erörtert, und angeführt hat, daß Phosphor, Bittermanbelöl, schwestige Saure, Terpentinöl und andre Körper bie Eigenschaft besitzen, "bei ihrer Orybation ben Sauerstoff ber Luft in ozonisirten zu verwandeln", fügt er hinzu: "Eine Erklärung biefer merkwürdigen Umwandlung kann auf bem gegenwärtigen Standpunkte der Wissenschaft noch nicht versucht werden." Indessen "scheint boch so viel offenbar zu seyn, daß die Sauerstofftheilchen, die mit bem Phosphor eine Berbindung eingehen, in dem Augenblicke, wo bieß geschieht, in einen besondern Auftand (eine Molecularbewegung) verset werben, in welchem sie wie ein mit Elektricität belabener Körper eine Wirkung ausüben, die sich im vorliegenden Falle auf bie zunächst liegenden Sauerstofftheilchen erstreckt, wodurch biese in ben Zustand bes ozonisirten Sauerstoffs versett werben" (Chemische Briefe I, 229 f. 238). Es ift bei biefer Erklärung awar schon schwer einzusehen, wie die bloße Bewegung, welche bei der chemischen Ber-

bindung von Bhosphor und Sauerstoff entsteht, andre zunächstliegende Sauerstofftheilchen in den so verschiedenen pronisirten Auftand versetzen könne — ein Rustand, der zwar bei einer Erwärmung bis zu 250° sich wieder verliert, bei gewöhnlicher Temperatur jedoch sich bauernd erhält. Noch schwerer aber ist zu begreifen, wie die Dzonifirung felbst nur ein besondrer "Rustand" bes Sauerstoffs senn könne. Denn ber Sauerstoff ist bekanntlich ein einfacher, chemisch unzerlegbarer, gasförmiger Körper. Soll also bas f. g. Dzon nur auf einem veränderten Bustande beffelben beruhen, so könnte biefer nur in einer andern Stellung ober Berbinbung ber Atome bes Sauerstoffs bestehen. Allein alle gasförmigen Körper haben bekanntlich eine unbegränzbare Expansiviraft ober Ausbehnsamkeit: "sie füllen jeben Raum, ber ihnen überlassen ift, freiwillig und pollständig aus" (Graham-Otto a. a. D. S. 149), oder, wie Rouillet faat. ..es giebt für sie kein ursprüngliches Volumen, weil sie ungufbörlich ein größeres Volumen einzunehmen streben" (Bouillet I. 98 f.). Dieß beruht barauf, daß "ihre Theile keine Spur einer wechselseitigen Anziehung äußern, vielmehr sich in einem dauernden Ruftand ber Abstofung befinden" (Graham Dtto a. a. D.). Bon einer bestimmten Stellung ober Berbindung ber Atome bes Squerftoffs unter einander kann mithin nicht die Rede seyn. Folglich auch nicht von einer bestimmten andern Stellung und Berbindung berselben. Außerdem murbe immer erst nachzuweisen senn, wie eine bloke Beränderung dieser Stellung die Qualität des Sauerstoffs (sein Orybationsvermögen) verändern und jenen charakteristischen Geruch bervorbringen könne. Wir sehen baber keine Möglichkeit, bas Daon nur auf einen "eigenthümlichen Zustanb" bes Sauerstoffs auxildauführen (wie auch Graham-Otto a. a. D. S. 705 anerkennen). Und daß ber Sauerstoff bie bauernbe Gigenschaft ber Dzonisirung burch eine bloße Bewegung ober Quantitätsveränderung seiner Aetherhüllen — die doch nur vorübergehend seyn kann, — zu gewinnen vermöge, erscheint ebenso wenig benkbar. Dann aber bleibt nichts Andres übrig, als das Ozon mit Schönbein für einen besonbern Stoff zu erklären, b. h. eine besondre unmägbare elektrische Materie anzunehmen, die etwa auch im Phosphor, Bittermandelöl xc. sich sinde und durch den Orphationsprocek frei werde, um mit dem Sauerstoff sich chemisch zu verbinden. Da nun aber gegen biefe Annahme, wie wir gesehen haben, sehr gewichtige Einwendungen sich erheben, beren Beseitigung bis jett noch nicht hat gelingen wollen, so steht die Naturwissenschaft noch immer rathlos zwischen diametral entgegengeseten Hypothesen, und wird daher wohl schließlich mit Eisenlohr anerkennen müssen, daß die s. g. Elektricität noch immer eine völlig "unbekannte" Kraft sey.

She wir das Gebiet der Imponderabilien und s. g. Molecularkräfte — das Hauptgebiet für die Frage nach dem Grunde der Naturerscheinungen, nach dem wahrhaft Sevenden — verlassen, haben wir noch einen Punkt in Betracht zu ziehen, der besonders geeignet erscheint, das Verhältniß derselben zu einander und zu den im engern Sinne mechanischen oder Massenkräften in's Licht zu stellen, und daher für jene Frage von großer Bedeutung ist.

Wir meinen

## 5) Die "Bechfelwirfung" ber Rrafte ober bie f. g. "Aequivalente ber Actionen."

Vielfältig hat sich uns gezeigt, daß die vier großen physikalischen Kräfte, die wir zulett betrachtet haben, sich insofern gegenseitig bestimmen und bedingen, als jede berselben befähigt ift, die Erscheinungen (Aeußerungen, Wirkungen) ber anbern hervorzurusen ober die andern zur Wirksamkeit anzuregen. Das Licht erzeugt, anscheinend unmittelbar, nicht nur Barme, sondern übt auch magnetische Wirkungen. Umgekehrt bringt die Erhöhung der Wärme Lichterscheinungen hervor, und macht manche Körper elektrisch, mahrend die Erniedrigung der Temperatur andre magnetisch macht. In ausgebehntester Weise rufen sich Magnetismus und Elektricität gegenseitig hervor. Die Elektricität und ber f. g. Elektromagnetismus bewirken aber auch Licht- und Wärmeerscheinungen, und üben also auch auf biese Kräfte einen Ginfluß aus. In bemfelben Berhaltniß stehen alle vier zu der chemischen Kraft ber Affinität, d. h. sie seten ihrerseits ben chemischen Proces in Bewegung und werden umgekehrt durch chemische Processe in Wirksamkeit gesetzt; benn die lettern find vielfach von Licht-, Warme- und Glektricitätserscheinungen begleitet. In neuerer Zeit endlich ist näher festgestellt worden, daß wenn auch nicht alle, boch jebenfalls die Kräfte ber Wärme, ber chemischen Affinität und ber Elektricität auch zu ben specifisch mechanischen Rraften bes Drud's und bes Stofes in einer abnlichen Wechselbeziehung stehen; ja daß diese Wechselbeziehung sogar ganz

bestimmte Größenverhältnisse annimmt und in völlig sicherer Weise nach Maaß und Sewicht sich bestimmen läßt.

5. Helmholt hat die hierher gehörigen Erscheinungen in einer kleinen interessanten Abhandlung (Ueber die Wechselwirkung der Kräfte 2c. Königsberg, 1854) zusammengestellt und einige bebeutsame Kolgerungen baraus gezogen. Er bemerkt zunächst, wie es längst feststebe und durch die mathematische Theorie bestätigt sen, baß "alle Wirkungen rein mechanischer, b. h. reiner Bewegungsfrafte, also alle unfre Maschinen und Apparate keine Triebkraft erzeugen, sondern nur diejenige Arbeitstraft (b. i. ben "Aufwand" von Rraft, ber zu einem bestimmten Erfolge ober Awede nöthig ift). welche ihnen allgemeine Naturkräfte, fallendes Waffer und beweater Wind ober die Muskelkraft des Menschen 20., mitgetheilt baben, in andrer Form wieber ausgeben." Neben biefen medanischen Kräften, fährt er fort, giebt es aber noch ein weites Gebiet von Naturfräften, Barme, Glektricität, Magnetismus, Licht, demische Verwandtschaft, welche nicht zu den reinen Bewegungs fraften gerechnet werden und welche boch alle in den mannichfaltigsten Beziehungen zu den mechanischen Vorgängen stehen. wechselseitigen Beziehungen sind unverkennbar. So geht 3. B. beim Stoß und der Reibung zweier Körper gegeneinander nicht, wie die ältere Mechanik annahm, lebendige Kraft\*) blok einfach verloren. sonbern jeder Stoß und jede Reibung erzeugt Wärme, und zwar ein ganz bestimmtes Quantum Wärme, bas zu der Menge ber perlorenen Arbeitsfraft in bestimmtem Berhältniß fteht. Engländer Joule hat durch Versuche das wichtige Geset erwiesen. baß für jedes Kußpfund Arbeit (b. h. für jeden Kraftaufwand, der nöthia ist, um Ein Afund Wasser Ginen Juß hoch zu heben), weldes burch Reibung ober Stoß verloren geht, eine Quantität Wärme entsteht, die sich insofern genau berechnen läßt, als diejenige Wärmemenge, welche erforberlich ist, um die Temperatur von 1 Pfund Wasser um 1 Grad des hunderttheiligen Thermometers zu erhöhen, genau einer Arbeitstraft entspricht, welche nöthig ift, um 1 Pfund Waffer 1350 Fuß hoch zu heben. Wird umgekehrt burch Wärme Arbeit gewonnen, so verschwindet für jedes Fußpfund gewonnener

<sup>\*)</sup> Unter "lebenbiger" Kraft ift nach helmholt zu verstehen "bie Bewegung einer Maffe, sofern fie Arbeitstraft vertritt" (a. a. D. S. 14).

Arbeit gerade so viel Wärme, als durch ein Fußpfund verlorener Arbeit Barme entsteht. Man nennt biese Große bas "mechanische Aequivalent" der Bärme. Diese Thatsachen liefern nach Helmholt ben besten Beweis, daß die Wärme nicht, wie man früher annahm, ein feiner unwägbarer Stoff, sonbern, ähnlich bem Lichte und Schalle, eine besondre Form zitternder Bewegung der kleinsten Körpertheile ift. Denn fie beruhen barauf, daß "bei Reibung und Stoß die scheinbar verlorene Bewegung ber ganzen Massen nur in eine Bewegung ihrer kleinsten Theile, und bei Erzeugung von Triebkraft burch Wärme umgekehrt die Bewegung der kleinsten Theile in eine solche der ganzen Maffen übergeht." Aber auch "chemische Verbindungen erzeugen Wärme, und zwar ift beren Menge ganz unabhängig von der Reitdauer und den Amischenftufen, in denen die Verbindung [ber chemische Brocefi] por sich gegangen ift, porausgesett, bag nicht noch andre Wirkungen babei hervorgebracht werben." Geschieht lets teres, wird, wie z. B. in unsern Dampfmaschinen burch ben chemiichen Proces bes Berbrennens ber Rohlen, gleichzeitig mechanische Arbeit erzeugt, "so erhalten wir so viel Barme weniger, als biefer Arbeit äquivalent ift." Durch das Mittelglied der Wärmemenge läßt sich baber auch die Arbeitsgröße ber chemischen Rrafte im Berhältniß zu ben rein mechanischen auf ein bestimmtes Maaß "Ein Bfund reinster Roble nämlich giebt verbrannt so viel Wärme, um 8086 Pfund Waffer um Einen Grad C. zu er-Daraus berechnen wir, daß die Größe ber chemischen Anziehungsfraft zwischen ben Atomen von 1 Bfund Kohle und dem bazu gehörigen Sauerstoffe fähig ist, 100 Pfund Waffer auf eine Höhe von 41/2 Meile zu beben" (Helmholt a. a. D. S. 15. 22 f.).

Nach A. Snell gilt basselbe, was von der Wärme und der chemischen Affinität, auch in Betress der Elektricität, d. h. auch sie "ist als eine Art von innerer Arbeit zu betrachten, und wo in einem Falle, z. B. bei der Reibung sals der Quelle der Elektricität, die durch das hinderniß der Reibung verschwindende äußere Arbeit theils als Wärme, theils als Elektricitätsentwickelung sich zeigt, da ist ebenfalls die Summe der innerlich erzeugten Arbeit dem Verluste an äußerer Arbeitsleistung gleichzusetzen. — Nehmen wir eine galvanische Kette in ihrer gewöhnlichen Form. Dieselbe stellt sich dar als eine Auseinandersolge von sich berührenden sessen und flüssigen Körpern, die in sich selbst zurückläust, indem der letzte Kör-

per mit dem ersten durch Berkhrung verbunden ist. An den Berührungsftellen der festen und flüssigen Körper findet eine chemische Bersetzung fratt ober erscheinen wenigstens bie Producte einer vorgehenden chemischen Zersetzung, und mit dieser Zersetzung zeigt sich eine in allen Gliebern ber Rette vorhandene Thatigkeit verbunden, welche man ben elektrischen Strom nennt. Die von bem elektrischen Strome durchflossenen Körper können mechanische Wirkungen bervorbrinaen. Magnete bewegen, eine Mafchine treiben, und also außere auf Neberwindung des Trägheitswiderstandes gerichtete Arbeit verrichten. Dieselben Rörper müffen aber gleichzeitig ihre Thätigkeit auch nach innen richten, Wärme erzeugen, und baburch eine innere Arbeit verrichten. Mit einer bestimmten Größe ber chemischen Action in berfelben Rette ift eine auf alle Glieber vertheilte bestimmte und unveranderlich entwickelte Wärmemenge verbunden, so lange bie Rette nur innere Arbeit verrichtet ober die Richtung bes elektrischen Stroms nur auf Wärmeproduction verwendet wird. Wenn aber gleichzeitig ber in einem Gliebe ber Rette circulirende Strom zu einer außern mechanischen Arbeit verwendet wird, so geht von der innern Bärmeproduction etwas verloren, und zwar so viel, daß biefer Berluft an innerer Arbeit ber geleisteten äußern Arbeit genau äquivalent ift." Sonach aber kann eine und biefelbe Kraftgröße "nur eine bestimmte unveränderliche Arbeitsgröße produciren: die lettere kann zwar auf mannichfache Weise als innere und äußere Arbeit vertheilt erscheinen, aber die Summe biefer Arbeiten ift unveränderlich" (R. Snell: die Streitfrage des Materialismus 2c. Rena 1858. S. 46 f.).

Am klarsten und übersichtlichsten fast Liebig die hierher gehörigen Erscheinungen in folgende Ergebnisse zusammen: "Neberall, wo in irgend einer Maschine durch Reibung oder Stoß an Bewegung etwas verloren geht, entsteht eine entsprechende Wärmemenge, und wenn durch Wärme Arbeit verrichtet wird, so verschwindet mit den gewonnenen mechanischen Wirkungen, — ausgebrückt durch ein Gewicht von 13½ Centnern, welche um 1 Fuß gefallen oder auf diese Höhe gehoben worden sind, — eine Wärmemenge, welche 1 Pfund Wasser verliert, wenn es um 1 Temperaturgrad erkaltet. Dieses Wärmequantum ist deshalb ein Aequivalent jener Arbeitskraft. — In gleicher Weise, wie die mechanische Wirkung der Wärme, läst sich die Arbeitskraft, welche durch den elektrischen

Strom in Bewegung gesetzt wird, in Gewichten ausbruden, die auf eine gewiffe Bobe bamit gehoben werden. Wir erzeugen einen elektrischen Strom burch einen rotirenben Magneten ober wie in ber galvanischen Säule durch Auflösung von Bink. Gegen Metallbrähte verhält sich dieser Strom je nach ihrer Dicke wie eine Flüssigkeit gegen ein weites ober enges Rohr. Es gehört mehr Zeit ober ein stärkerer Druck dazu, um dieselbe Flüssigkeit durch eine enge Röhre burchfließen zu machen als burch eine weite. In ähnlicher Weise fett ein bunner Draht bem Durchgange ber ftromenden Glektricität einen stärkern Wiberstand entgegen als ein bider. In Folge bieses Wiberstandes ober, wenn man will, einer Stauung wird die Bewegung der strömenden Elektricität aufgehalten und vernichtet: nur ein Theil derselben geht burch ben Stromleiter hindurch, der andre Theil verwandelt sich in Wärme: ber Draht, welcher ben Strom leitet, wird heiß ober glühend, und es ift je nach der Menge der in Wärme umgesetten Elektricität die Temperatur so hoch, daß ein langer Platindraht geschmolzen wirb. Wenn der elektrische Strom in einem schraubenförmigen Draht um ein Uförmiges Gifenstuck circulirt, so wird bieses zu einem mächtigen Magneten, welcher viele Centner Gifen anzieht und träat. Die elektrische Kraft fest sich also hier um in magnetische Kraft, burch welche eine Maschine in Bewegung gesett werden kann. Die Größe ber Zugkraft, welche bas Gisenstück durch den elektrischen Strom empfängt, steht wiederum in einem ganz bestimmten Verhältniß zu ber Menge ber im Stromleiter circulirenden Glektricität und diese ift bei gleicher Zufuhr abhängig von der Beschaffenheit des Stromleiters. Derjenige Theil ber Elektricität, welcher in bem Stromleiter fich in Wärme umgeset hat, wirkt nicht mehr auf das Gisenstück, d. h. er bringt in biesem keine Zugkraft mehr hervor. Bielmehr zeigt sich, daß die Menge ber strömenden Elektricität, die damit erzeugte Barme, und die in Arbeitskraft umgewandelte magnetische Kraft in einem abnlichen Berhaltniß zu einander fteben, wie die durch ben Druck einer fallenden Wassermasse hervorgebrachte Arbeitstraft zu der durch Reis bung ober Stoß erzeugten Warme: biefelbe Eleftricitätsmenge, welche, burch Reibungswiderstände in Wärme umgewandelt, die Temperatur von 1 Pfund Waffer um 1 Grad erhöht, bringt eine magnetische Rugfraft hervor, wodurch 131/2 Centner 1 Ruß hoch gehoben werben können. —. Wenn ber Metallbraht, in welchem bie Elektricität circulirt, burchschnitten und die beiben Enden in ein Gefäß mit Wasser eingetaucht werben, so findet eine chemische Zersetzung bes Wassers statt; bas Wasser wird in Wasser- und Sauerstoffgas zerlegt. Die strömende Elektricität sett sich um in chemische Berwandtschaft und in eine Lugkraft, welche die Trennung der Elemente des Waffers bedingt; es zeigt sich bierbei teine Wärme und keine magnetische Kraft; mit der Entwickelung des Wasser, und Sauerstoffs verschwindet der elektrische Strom, alle seine Wirkungen sind scheinbar untergegangen. Allein der Bafferstoff ist verbrennbar, b. h. mit Sauerstoff verbindbar, und angezündet verbrennt er wieder zu Wasser. Bei bieser Verbrennung wird Wärme erzeugt. Bersuche haben nun bargethan, daß ein elektrischer Strom von befannter Stärke, welcher im Stromleiter in Wärme umgewandelt, 1 Bfund Waffer um 1 Grad erwärmt, jur Zersetzung von Waffer verbraucht, eine Menge Wafferstoffgas liefert, mit welchem, wenn es angezündet und verbrannt wird, genau 1 Bfund Waffer von 0 Grad auf 1 Grad erhitt werden kann. - Der elektrische Strom ift seinerseits die Folge einer chemischen Action, und es kann die Menge ber ftrömenden Elektricität gemessen werden durch die Menge des aufgelösten Rinks. Die chemische Kraft (Affinität) sett sich bei ber Auflösung des Links um in eine entsprechende Menge Glektricität. Diese sett sich um in ben Stromleitern in ein Aequivalent Bärme. ober in ein Aequivalent magnetischer Zugkraft, ober, wie in ber Wassersetzung, wieder in ein Aequivalent chemischer Kraft. gends ift ein Ausfall, nirgends ein Ueberschuß. Wenn bie Materie, wie die Materialisten sagen, unzerstörlich ist, so sind es die Kräfte auch; die Kraft stirbt nicht: ihre scheinbare Bernichtung, ihr Berschwinden ist nur eine Wandlung" (Liebig: Ueb. d. Verwandlung\*) ber Kräfte, in ben "Wiffenschaftl. Vorträgen" gehalten zu München 2c. Lv3. 1858. S. 589 ff.).

Diesem letteren Sate giebt Helmholt eine bestimmtere Fassung, indem er behauptet: "Aus der nähern Untersuchung aller bekannten physikalischen und chemischen Processe geht hervor, daß das Natur-

<sup>\*)</sup> Die Einwendungen, welche Faradah (in der Sitzung der Royal Society v. 27. Februar 1857) vom Begriff der Gravitation aus gegen das Princip der Erhaltung der Kraft erhoben hat, sind gentigend widerlegt worden von E. Brilde: Ueder Gravitation u. Erhaltung der Krast, Wien 1857, S. 7 ff.

ganze einen Borrath wirkungsfähiger Kräfte besitzt, welcher in keiner Weise weber vermehrt noch vermindert werden kann, daß also die Quantität ber wirkungsfähigen Kraft in ber unorganischen Natur ebenso ewig und unveränderlich ist wie die Quantität der Materie" (a. a. D. S. 23. Bal. Helmholt: 11eb. b. Erhaltung der Kraft 2c. Berl. 1847. S. 24). Dennoch zieht er aus bem f. a. Carnot'schen. Geset, das die Wärme betrifft, eine diesem Axiom — anscheinend wenigstens - widersprechende Folgerung. Er bemerkt zunächst, dem Carnot'ichen, von Claufius etwas abgeanberten Gefete konne man statt der von ihm aufgestellten mathematischen Korm folgenden allgemeineren Ausbruck geben: "Nur wenn Wärme von einem wärmeren zu einem kälteren Körper übergeht, kann sie, und auch bann nur theilweise, in mechanische Kraft verwandelt werden." Nur weil bas Waffer weniger warm ift als bie glübenden Rohlen, läßt fich (in unsern Maschinen) ein Theil ber Wärme ber lettern auf ersteres übertragen und damit in Arbeit umseten. "Die Wärme eines Körpers, ben wir nicht weiter abzufühlen vermögen, können wir aber auch nicht in eine andre Wirkungsform, weber in mechanische noch chemische ober elektrische Kräfte zurückführen." "Wenn also sämmtliche Körper der Natur Eine und dieselbe Temperatur hätten, mürde es unmöglich seyn, irgend einen Theil ihrer Wärme wieder in Arbeitskraft zu verwandeln. Demaemak aber können wir ben gesammten Kraftvorrath des Weltganzen in zwei Theile theilen: der eine bavon ift Warme und muß Barme bleiben; ber andre, zu bem ein Theil der Wärme der beikeren Körper und der ganze Vorrath demischer, mechanischer und elektrischer Kräfte gehört, ift ber mannichfachsten Kormveränderung fähig und unterhält den ganzen Reichthum wechselnder Veränderungen in der Natur. — Aber die Wärme beißer Körper strebt fortwährend burch Leitung und Strahlung auf weniger warme überzugehen und ein Temperaturaleichaewicht bervorzubringen. Bei jeder Bewegung irbischer Körper geht durch Reibung ober Stoß ein Theil mechanischer Kraft in Wärme über, von der nur ein Theil wieder zurückverwandelt werden kann. Dafselbe ift in der Regel bei jedem demischen und elektrischen Processe ber Fall. Daraus folgt also, daß ber erste Theil des Kraftvorraths, bie un veränderliche Wärme, bei jedem Naturproceß fortmährend gunimmt, ber zweite ber mechanischen, demischen, elettrischen Rrafte fortwährend abnimmt. Und wenn also bas Weltall ungeftort bem

Ablauf seiner physitalischen Processe überlassen wird, so wird endlich aller Krastauswand in Wärme übergehen und alle Wärme in das Gleichgewicht der Temperatur kommen. Dann ist jede Möglichkeit einer weiteren Veränderung erschöpft, dann muß ein vollständiger Stillstand aller Naturprocesse von jeder möglichen Art eintreten; auch das Leben der Pflanzen, Thiere und Menschen kann natürlich nicht weiter bestehen, wenn die Sonne ihre höhere Temperatur und damit ihr Licht verloren hat, wenn sämmtliche Vestandtheile der Erdoderstäche die chemischen Verdindungen geschlossen haben, welche ihre Verwandtschaftskräfte fordern. Kurz das Weltall wird von da ab zu einer ewigen Ruhe verurtheilt seyn" (a. a. D. S. 24 f.).\*)

Andre Natursorscher, z. B. Burmeister, sind nicht dieser Ansicht, sondern meinen im Gegentheil, daß nachdem bereits seit Jahrtausenben die verschiedenen Kräfte der Natur in eine bestimmte Ordnung und in ein Gleichgewicht der Bechselwirtungen sich gesetzt haben, die gegenwärtige Weltordnung auf eine ewige Dauer gegründeten Anspruch habe. Wir können zwar diese letztere Meinung keineswegs für wissenschaftlich erwiesen halten: denn die Ordnung und das Gleichgewicht erscheint zwar im großen Ganzen gesichert, die Bewegungen der Himmelskörper erfolgen mit großer Regelmäßigkeit, die Erde strahlt nur noch so viel Wärme aus als sie durch das Licht der Sonne wiederempfängt 2c.; im Einzelnen jedoch sinden noch bedeutende Störungen statt, wie die vulkanischen Ausbrüche auf der Erde, das Fallen der Meteore und Sternschungen, das Verschwinden einzelner Sterne am Firmament 2c. deweisen. Aber auch Helmholt American sterne am Firmament 2c. deweisen. Aber auch Helmholt American schen gegent uns auf unerwiesenen Prämissen

<sup>\*)</sup> B. A. Grove bemerkt in Betreff biefer von helmholtz gezogenen Folgerung (welche der Engländer Thomson adoptirt und näher entwickelt hat), daß zwar "die geologischen Forschungen diese Anschauungsweise dis auf einen gewissen Punkt bestätigen", daß aber "die tosmischen Speculationen von zu großen Schwierigkeiten umringt seben und man daher auch den tiessinigsten nur ein schwaches Bertrauen schenken könne". "Bir kennen die eigenthümliche und erste Ursache der irdischen Bärme nicht und noch viel weniger diesenige der Sonnenwärme; wir wissen nicht nie Planetenspsteme der Art constituirt sind, daß die einen die Naturfräste auf die andern übertragen, wonach Aräste, die dis jetzt unsen Forschungsmitteln entgangen sind, sich in einem anhaltenden ober periodischen Justande des Anstausches besinden könnten" (Die Bechselwirkung der phys. Aräste z. S. 70). Damit wäre indes die obige Folgerung nur durch eine Hypothese widerleat. —

und falschen Folgerungen zu beruhen. Aunächst ist die Identität von Licht und Wärme ober ber leuchtenden und wärmenden Strahlen ber Sonne, die er voraussett, wenn er das Licht ber Sonne von ihrer böheren Temperatur abhängig macht, eine Annahme, die, wie wir gesehen haben, bis jest noch nicht vollkommen erwiesen und allgemein anerkannt ift. Sobann scheint er vergeffen zu haben, baß bie Wärme kein besondrer (beweglicher) Stoff, sondern nur eine bestimmte Art ber Bewegung ber Aetheratome ist. Danach aber besteht die Kälte nur in ber Unbewegtheit der Atome, die Abkühlung nur in einem allmäligen Aufbören ober Langfamerwerben ihrer Bewegung, die höhere Temperatur eines Körpers nur in der rascheren intensiveren Bewegung seiner Atome; und Strahlung und Leitung ber Wärme beißt nur, daß die Bewegung der Aetheratome von einem Körper aus-, durcht einen Körper hindurchgeht ober auf die Atome eines andern sich überträgt. Unveränderliche Wärme wäre mithin nur eine unveränderliche Bewegung der Aether- und resp. Körperatome und ein allgemeines Gleichgewicht der Temperatur nur eine allgemeine Gleichheit der Geschwindigkeit und Intensität ihrer Bewegung in allen Körpern. Aber wenn eine solche Unveränderlichfeit, ein foldes Gleichgewicht nicht von Anfang an befteht, fo tann es auch niemals entstehen. Denn die Ungleichheit der Bewegung pflanzt sich nothwendig fort und erzeugt immer wieder Ungleichheit; und nur wenn man annähme, daß eine gegen wirkende Rraft bie Unaleichheit verringere ober die Fortpflanzung der Bewegung allgemach hemme und aufhebe, könnte eine allgemeine Gleichheit ber Bewegung ober ein völliger Stillstand (absolute Kälte) eintreten. Aber daß eine solche gegenwirkende Kraft existire, hat die Naturwissenschaft nicht nur nicht bargethan, sondern im Gegentheil bewiesen, daß die Ungleichheit und Veranderlichkeit in der Bewegung ber Aetheratome schon seit Millionen Jahren bestehe, daß seit Sahrtausenden die Sonne in unveränderter Quantität Wärme ausstrable. und daß dadurch und in Folge der veränderlichen Stellung der Erde zu ihr (während der verschiedenen Jahreszeiten) die Ungleichheit und Beränderlichkeit der Temperatur auf der Erde erhalten werde.

Sonach aber hängt Alles an der Frage, wodurch die Ungleichheit der Aetherbewegung (der Temperatur) und namentlich, wodurch diese Bewegung (die Wärme) selbst ursprünglich entstanden sen? Denn die Aetheratome bewegen sich nicht von selbst; und die Wärme, bie in einer bestimmten Bewegung berfelben besteht, für bie Ursache biefer Bewegung erklären, hieße boch nur, bie Bewegung für bie Urfache ihrer felbst erklären. Die Wärme muß mithin eine lette Urfache haben, burch beren Beschaffenheit ihre Dauer, Vertheilung, Intensität, Ru- und Abnahme x. bedingt ift. Wäre also die Ursache eine solche, daß sie eine Ungleichheit und mannichfache Beränderungen in der Bewegung der Aetheratome zur Folge bätte, so würde, so lange biefe Urfache und damit Warme überhaupt besteht. auch Ungleichheit und Beränderlichkeit der Temperatur fortbestehen mussen. Für die Temperaturveränderungen auf der Erde ist die Sonne und ihre Wärmestrahlung (zusammen mit der Rotation der Erbe) die längst bekannte Ursache. Liebig zeigt sogar, daß die Wärme und das Licht unfrer Brenn- und Leuchtstoffe, mit benen wir unser Rimmer heizen und erhellen, im Grunde nur Sonnenwärme und Sonnenlicht ist (a. a. O. S. 593 f.). Aber wodurch die Licht- und Wärmestrahlung ber Sonnen-Photosphäre selbst entstehe und welches alfo bie lette Urfache ber uns bekannten Wärmeerscheinungen sen, hat die Naturwissenschaft, wie schon bemerkt, bis jest nicht nachzuweisen vermocht. Da wir nun gleichwohl annehmen muffen. daß mit ber aufhörenben Beränberlichkeit ber Wärme (mit bem Aufhören ber Barmewirkungen) auch alle rein mechanischen wie alle chemischen, elektrischen, organischen Actionen aufhören würden, so bangt die Eriftenz ber Welt als eines bewegten, thätigen, lebendigen Daseyns mannichfaltiger Dinge an einer völlig unbekannten Ursache. wenn biese Ursache eine ewige ware, konnte von einer ewigen Dauer der Welt in ihrem gegenwärtigen Zustande die Rede seyn.

So wenig sonach die Folgerung, die Helmholt aus der "Wechselwirkung der Kräfte" zieht, sich rechtsertigen läßt, so wenig können wir das Ergebniß, zu welchem K. Snell von derselben Kräsmisse aus gelangt, für begründet erachten. Er betrachtet, wie wir gesehen haben, die rein mechanischen Wirkungen nur als die "äusßern", die Actionen der Wärme, der Elektricität und chemischen Affinität als die "innern" Thätigkeiten der Körper und schreibt beide außbrücklich "Einer und derselben Ursache" zu (a. a. D. S. 42). Er erklärt im weitern Verlauf seiner Abhandlung auch die organischen Functionen der lebendigen Körper, namentlich die Funcstionen des Nervenspstems, die Empsindungen, Triebe 2c., für die "inneren" Actionen Einer und berselben (Lebenss) Kraft, deren utrici, Gon n. die Ratur. 2. Aust.

"äußere" Thätiakeit in den mechanischen Beweaungen und den demischen Processen des Organismus sich kundgebe. Allein zunächft bünkt uns die Unterscheidung von äußern und innern Kräften ober Thätigkeiten insofern unhaltbar ober wenigstens ber Ausbruck nicht wohlgewählt, als die rein mechanischen Kräfte nur ich einbar mehr nach außen ober auf äußerliche Weise wirken. Denn die rein mechanischen Actionen sind im Grunde nur modificirte Wirkungen ber Schwer- und reiv. Repulsionsfraft ber Körver: ber Druck nur künstlich verstärkte Schwerkraft, ber Stok nur auf einen Bunkt concentrirte Schwertraft, die Reibung nur Druck verbunden mit einer beftimmten Bewegung bes brudenben Körpers u. f. w. Beide Kräfte aber, die Schwer- ober Attractions- wie die Revulsionskraft, diese Grundfräfte der Materie als handareiflicher Masse wie der förperlichen (ponderabeln) Atome, — sind in Wahrheit ebenso innerliche, den Körpern inhärirende Kräfte als die Wärme, die chemische Auch wirken jene nur scheinbar Affinität, der Maanetismus 2c. mehr nach außen: benn auch die Wärme, sowohl als strahlende wie als geleitete Wärme, geht nach außen; auch der Magnetismus verbindet äußerlich das Gisen mit dem es anziehenden Magnet; und bie chemische Affinität wirkt insofern ebenfalls nach außen, als ein Atom bas andre gleichsam zu sich beranzieht und es in Einigung mit fich festhält. Nur für unfre Wahrnehmung besteht der Unterschied zwischen ben Moleculars und den Massenträften darin, daß biese äußerlich (wahrnehmbar), jene innerlich (unwahrnehmbar) wirfen; aber eben beshalb ift dieser Unterschied nur ein subjectiver, erscheinender, kein Unterschied der Kräfte oder Thätigkeiten selbst.

Jebenfalls folgt aus ben oben erörterten Thatsachen keineswegs die "innere wesentliche Gleichartigkeit" dieser verschiedenen Kräfte. Das hieße ganz verschiedene, ja entgegengesetze Wirkungen aus einer und derselben Ursache herleiten, was u. E. ein logischer Widerspruch ist. Vielmehr wenn beim Zusammendrücken der Luft durch den Stempel Wärme frei wird, so erklärt sich dieß einsach daraus, daß durch die Bewegung, in welche der mechanische Druck die ponderadeln Atome der Luft versetzt, zugleich die sie umhüllens den Aetheratome in Bewegung gebracht werden, womit Wärme sich entwickelt, d. h. Wärmeerscheinungen hervortreten; und wenn umgekehrt durch die mit dem Zurückziehen des Stempels wieder einstretende Ausbehnung der Luft Kälte erzeugt, d. h. die hervorges

rufene Barme vermindert wird, so genügt zur Erklärung der ganzen Erscheinung die einfache Annahme, daß die Aetheratome, welche infolge der Zusammenpressung der Luft einen geringeren Spielraum für ibre Beweaungen (Schwingungen) behielten und daher biefelben abfürzen, b. h. fürzere und damit schnellere Schwingungen ausführen mußten, jett, nachdem sie mit der Ausbehnung der Luft einen größeren Spielraum gewonnen, wieder in weiteren und langfameren Schwingungen fich bewegen. Rascheres Schwingen bes Aethers aber ist = Erhöhung, langsameres = Erniedrigung der Wärme. nach aber bürfen wir nicht ohne Weiteres schließen, daß die mechanische Kraft bes Drucks ibentisch sey mit ber Rraft ber Wärme, b. h. mit berienigen Rraft, welche bie Wärmewirfungen bervorruft: benn sonft müßten wir auch annehmen, daß die strahlende Wärme, die von der Sonne ausgeht, sammt den sie begleitenden Lichtstrahlen nur die Wirkung eines mechanischen Drucks sen. — Wenn ferner bei jedem demischen Processe sich Wärme entwickelt, so beruht dieß wahrscheinlich ebenfalls barauf, daß burch die Bewegung, welche die chemische Affinität zwischen ben Moleculen ober Körperatomen ber verschiebenen Substanzen bemirkt, zugleich beren Aetherhüllen in Bewegung gesett werben. Auch baraus folgt wiederum keineswegs, daß die chemische Anziehungstraft wesentlich Gins sen mit der Kraft ber Barme. Denn bie Barmeerscheinungen werben ja nicht unmittelbar burch die chemische Anziehungskraft hervorgerufen, sondern erfolgen nur mittelbar wegen der eigenthümlichen Verbindung, in welcher die Körperatome ber chemischen Stoffe mit ihren Aetherhüllen steben: nicht also die chemische Anziehungsfraft, sondern diese Verbindung ist die nächste Ursache berselben. Das Gleiche gilt hinsichtlich der Glektricität in ihrem Verhältniß zu den Wärmeerscheinungen, von benen fie begleitet ift, wie zu ber mechanischen Arbeit, die fie zu verrichten vermag. Denn wenn umgekehrt die Elektricität und insbesondere die Wärme mechanische Arbeit, d. h. dieselben Wirkungen, wie die mechanische Druck- und Stoßtraft hervorzubringen vermag, so erklärt sich diek wiederum baraus, daß in Folge der Bewegungen der Aetheratome, welche die Wärme bewirkt, zugleich die von ihnen umbüllten Körperatome und damit weiter die Körpermassen (Luft, Wasser 2c.) bewegt werden, so daß sie durch Druck und Stoß auf einander wirken können. Auch hier also ist die Kraft ber Bärme, b. h. die die Aetheratome bewegende Kraft, nicht die

unmittelbare, birecte, sondern nur die mittelbare, indirecte Ursache bieser mechanischen Wirkungen; es folgt nicht, daß die die Aether= atome bewegende (die Bärme- und Lufterscheinungen hervorrufende) Rraft unmittelbar auch die ponberablen Atome und Körpermaffen zu bewegen im Stande fen; und nur wenn dieß folgte ober sich nachweisen ließe, würde die Wärmekraft und die mechanische Rraft für ibentisch zu erachten seyn. So lange bieß nicht bargethan ift, muß am Unterschied festgehalten werden. Er muß festge= halten werden, obwohl die Wirkungen des Druck, ber Wärme, ber demischen Anziehung und ber Elektricität sich bergestalt ent= fprechen, daß die Menge ber frei werbenben Barme mit ber Gewalt bes Drucks, ber Intensität bes chemischen Processes, ber Stärke bes elektrischen Stroms zu- und abnimmt und an mechanischer Arbeit verloren geht, was an Wärme 2c. gewonnen wird, und umgekehrt. Denn diese Erscheinung erklärt sich einfach aus der stattfindenden Theilung der wirkenden Rraft. Gefest g. B., die Drudfraft habe eine bestimmte Größe, und von dieser Größe werbe nur ein Theil auf die Hervorbringung der mechanischen Arbeit oder die Beweauna ber Körperatome, ein andrer Theil dagegen auf die Bewegung der Aetheratome mittelst letterer ober auf die Erzeugung von Wärme verbraucht, so muß natürlich ber Erfolg ihrer mechanischen Wirtsamteit (bie Größe ber geleifteten Arbeit) geringer seyn, als wenn bas gange Maag ihrer Stärke auf mechanische Arbeit verwendet würde; und zwar wird biefer Erfolg in bemselben Maake fich verringern, in welchem die fich entwickelnde Warme machft, b. h. um so geringer werben, je mehr von der wirkenden Kraft auf Erzeugung von Wärme verwendet wird und damit für die Hervorbringung mechanischer Arbeit verloren geht. Auch aus biesem Wechselverhältniß ber Wirkungen folgt mithin keineswegs, was Snell und Andre baraus herleiten wollen. Das ganze Verhältniß beweift vielmehr nur, baß bie verschiedenen Arten von Atomen, die Körver- und die Aether-Atome und was etwa sonst noch von stofflichen Elementen (als magnetische Flüssigkeiten, elektrisches Fluidum, Leuchtftoff 2c.) anzunehmen fenn mag, ihre Bewegungen - von welcher Kraft fie auch ausgeben mögen -- sich gegenseitig mittheilen, und baß biefe Mittheilung an bestimmte Gesetze gebunden, überall bas gleiche Maaß, eine burchgangige Proportionalität ber Wirfungen zeigt.

28. A. Grove, der bekannte englische Physiker, welcher neuerbinas bas Thema vom Berhältniß ber Kräfte in einer größeren Schrift behandelt und durch die verschiedenen Gebiete der mechaniichen Bewegung, ber Wärme, ber Elektricität, bes Lichtes 2c. durchgeführt hat, spricht nur von ben "Wechselwirkungen" ber Kräfte und "hofft" nur, daß es ber Naturwiffenschaft noch gelingen werbe, fie auf Eine Grundfraft zurückzuführen, bestreitet aber (a a. D. S. 18 f.) ausbrücklich, daß irgend eine ber bekannten Kräfte, die Barme ober die Elektricität 2c., für diese Gine Grundkraft erachtet werben könne. "Bliden wir, schließt er seine Abhandlung, zurück auf die Reihe der Wechselmirkungen amischen den verschiedenen Kräften, welche mir der Reihe nach betrachtet haben, so sehen wir, baß in vielen Fällen, wo eine dieser Kräfte erreat wird oder vorhanden ift, alle andern ebenfalls in Thätigkeit gesetzt werden. Wird z. B. eine Substanz wie bas schwefelsaure Antimon elektrisirt, so wird sie im Augenblide ber Elektrifirung magnetisch in einer mit ber Rraftlinie ber Elektricität rechtwinkligen Richtung; fie wird zu gleicher Reit warm bis zu einem mehr ober weniger hohen Grabe, je nach ber Stärke der elektrischen Kraft. Wird dieser Grad über eine as wiffe Gränze hinausgetrieben, so wird ber Stoff leuchtend ober es wird Licht erzeugt; er behnt sich auch aus und folglich wird Bewegung erzeugt; er zersett sich endlich und es wird chemische Thätigkeit erzeugt". - - "So also werden bei gewissen Substanzen, wenn eine Art von Kraft in ihnen erregt wird, alle andern qualeich mit erregt. Bei andern Substanzen, wahrscheinlich bei jedem Stoffe, werben einige ber anbern Kräfte entwickelt, jedesmal wenn eine einzige angeregt wird; und sie würden es alle senn, wenn der Stoff sich in einem für ihre Entwickelung günftigen Zustande befande, ober wenn unfre Mittel, um sie zu entbeden, fein genug wären" (a. a. D. S. 175 f.). Abgesehen von der letteren Behauptung, scheint und das Ergebniß, zu dem Grove gelangt ift, ebenso richtig als pracis ausgebrückt zu seyn. In ber That kann nach bem bisherigen Stande ber Forschung nur von einer "wechselseitigen Erregung" ber Rrafte und von einer burchgängigen Proportionalität der durch diese Erregung hervorgerufenen Wirkungen die Rebe fenn. Sbenso gewiß ift, bag in einigen Källen mit ber Erregung einer einzelnen Kraft (z. B. ber Elektricität) alle übrigen, in andern Fällen dagegen nur einige der übrigen Kräfte miterregt merden; und wenn Grove meint, daß der Grund bieser Differenz nur in ber Ungunft ber Umstände ober in ber Mangelhaftigkeit unfrer Mittel (unfers Wahrnehmungsvermögens) liegen burfte, fo ist dieß eine völlig leere, unbegründbare Vermuthung. Denn wenn eine Sisenstange burch Berührung mit einem Magneten magnetisch wirb, also die magnetische Kraft "erregt" wird, so zeigt sich mit biefer Erregung so gang und gar teine Spur von Warme ober chemischer Thätigkeit verknüpft, daß es vollkommen willkührlich erscheint, bie Miterreaung dieser Kräfte bennoch vorauszuseten. Wären solche Willführlichkeiten in der Naturwiffenschaft erlaubt, so würde man noch heutzutage vollkommen berechtigt senn, mit den mittelalterlichen Alchymisten ber Constellation ber Gestirne eine Ginwirkung auf ben demischen Proces ober bas Schicksal ber Menschen beizumeffen. Nach bem gegenwärtigen Stande ber Forschung und ihrer Ergebnisse muß vielmehr offen anerkannt werben, daß jene Differenz, welche Grove wegzuhppothesiren sucht, ber Annahme einer Ibentität ober wesentlichen Gleichartigkeit ber physischen Kräfte entschieben wiberspricht. Denn wären sie an sich ibentisch, nur Aeußerungen Einer und berselben Kraft, so müßten auch in allen Källen alle sich äußern; es wäre wenigstens schlechthin unbegreiflich, warum beim Magnetifiren des Gifens keine Warme sich zeigt, mahrend boch baffelbe Gifen burch das Licht erwärmt wird, und warum umgekehrt das Licht zwar Gisen erwärmt, aber nicht maanetisch macht, sondern im Gegentheil bei stärkerer Erwärmung ben Magnetismus schwächt und aufhebt. Andrerseits ist die Thatsache, daß in einigen Fällen mit ber einen Kraft alle übrigen gleichzeitig erregt werben, zugleich ein Beweis gegen die Auffassung Grove's, wonach die "Theorie" angeblich "alle Kräfte so ansieht, daß jede aus der Thätigkeit jeder beliebigen andern entstehen könne" (a. a. D. S. 176). Er führt selbst folgenden Fall an: "Eine Bolta'sche Säule, angewendet um bas Waffer in einem Boltameter zu zerfeten, giebt zu ber nämlichen Zeit, wo ber von ihr verursachte Strom einen Elektromagneten aktiv macht, in bem Voltameter ein Aequivalent Gas ober zersette Subftanz für jedes Aequivalent chemischer Zersetzung im Innern ber Belle, gerade so als ob ber Strom auf den Elektromagneten gar nicht wirkte". Dieser Kall beweift (wie Grove näher zeigt) allerbinas nichts gegen die oben bargelegte Annahme, daß auch hier nur ein Theil ber elektrischen Kraft auf die Zersetzung bes Waffers, ein andrer Theil auf den Clektromagneten verwandt wird. Wohl aber leuchtet zur Evidenz ein, daß, wenn beide Wirkungen gleichzeitig erfolgen, die eine nicht aus der andern entstehen kann, daß also die durch die Elektricität erregte che mische Kraft nicht aus der magnetisirenden Thätigkeit, noch umgekehrt die magnetische Kraft aus der chemischen Thätigkeit, noch umgekehrt die magnetische Kraft aus der chemischen Thätigkeit, entstehen" kann. Denn Daszenige, aus welchem ein Andres entsteht, ist nothwendig das Prius dieses Andern; wo beide gleichzeitig auftreten, kann von einem Entstehen des Sinen aus dem Andern nicht die Rede seyn. Der Fall spricht mithin wiederum insofern für die Berschiedenheit der physischen Kräfte, als er nur daraus sich erklärt, daß die Elektricität, weil sie gleichzeitig die verschiedenen Substanzen ergreift (oder in ihnen erregt wird), auch gleichzeitig die übrigen ihnen inhärirenden Kräfte zur Thätigkeit sollicitirt. —

Statt ber wesentlichen Gleichartigkeit ber allgemeinen Raturfrafte — bie nach bem gegenwärtigen Stande ber Wiffenschaft sich von keiner Seite aus behaupten läßt — gewinnen wir sonach aus ben erörterten Thatsachen ein andres, vielleicht aber ebenso wich tiges Resultat. Es erhellet nämlich, daß nicht nur, wie wir früher gesehen haben, die s. g. Molecularfräfte (ber demischen Affinität, bes Lichts, der Wärme 2c.) unter einander, sondern auch die Massenfrafte (bes Druds und Stoges 2c.) und somit alle bie verschiedenen Rrafte und resp. Stoffe so beschaffen und disponirt sind, daß sie aegenseitig ihre Erregungen (Thätigkeiten) aufeinander übertragen können und so die eine mittelbar die Wirkungen der andern hervorzubringen vermag. Möge man bieß "Bechselwirkung" ober "Aequivalent ber Actionen" ober "Verwandlung" ber Kräfte in einander nennen, jedenfalls ift die Thatsache von hoher Bedeutung, weil sie bie Möglichkeit bes Busammenwirkens verschiebener Thatiakeiten an bemfelben Erfolge verftärtt und bas lebenbige Spiel ber Kräfte selbst im Ganzen erhalt. Auch für biese Wirksamteit ber Kräfte auf einander bestehen nicht nur bestimmte Bedingungen, sonbern auch ein bestimmtes Maaß, eine gesetlich feststehende Proportionalität, nach welcher bie Größe bes Kraftaufwandes bei allen ben verschiedenen Rräften gleichmäßig ber Größe ber erfolgten Leiftung entspricht. Wie jede berfelben für sich allein nur wirksam ift in einem bestimmten Verhältniß der Entfernungen, durch die sie hindurchwirft, der Intensität (Stärke), mit der sie wirtt, und resp. ber Massen, in benen und auf die sie wirkt; wie namentlich burch = gangig bas Gefet gilt, baf bie Birtfamteit (bie Grofe ber Birfung) jeder Kraft im geraden Berhältniß ihrer eignen Intensität und im umgekehrten Berhältniß bes Quabrats ber Entfernung bes Gegenstandes, b. h. ihrer eignen Extensität, steht, fo fteht auch bie Wechselwirtung ber Kräfte auf einander unter Daak und Gefet, das ihre Erfolge regelt und eine Vertretung der einen burch bie andre, eine gegenseitige Ergänzung ihrer Thätigkeiten ermöglicht. Diese Ergänzung, dieß mackvolle Ineinandergreifen ihrer Actionen ift die Grundbedingung, unter ber allein aus der unendlichen Mannichfaltigfeit ber Stoffe und ihrer Bermogen ein gufammenhangendes, geordnetes Ganges bervorgeben fann. bie verschiedenen Arafte von Natur so beschaffen, bag jede für sich allein stände und innerhalb ihres Gebiets mit autokratischer Machtvollkommenheit waltete, so wären nicht nur Ordnung und Ausammenhang in der Natur unmöglich, sondern auch die Külle und Mannichfaltiakeit ber Naturerscheinungen, die nur Wirkung ber verichiebenen Rräfte ift und fenn tann, murbe eine weit beschränktere senn. Einerseits wurde, trot aller Bielheit, eine große Einförmigkeit immer wiederkehrender Phanomene, andrerseits eine chaotische Bersplitterung der Natur in lauter getrennte Einzelwesen der nothwendige Erfolg fenn. -

Schließen wir unfre bisherige Betrachtung ber allgemeinen physitalischen und demischen Kräfte ab, so ergiebt sich: Alle biese Kräfte, von der Attractions- und Repulsionskraft, von der Schwerkraft und ber vis inertiae an bis hinauf jum Magnetismus und ber Glektricität, sind in ihrem eigentlichen Wesen noch keineswegs erkannt. Die Naturwissenschaft hat nur eine große Anzahl äußerlich verschiedener Erscheinungen so weit erforscht, daß sie berechtigt ift, dieselben für die Wirkungen gewisser allgemeiner Ursachen, b. h. gewisser in allen Gebieten der Natur gleichmäßig wirtender Rräfte zu erklären. hat biese Kräfte mehr ober minder paffend mit den Ramen bes Trägheitswiderstandes ober Beharrrungsvermögens, ber Attractions. und Repulsionstraft, ber Schwertraft, Glafticität, Cobasions- und Abhäsionstraft, der Affinität, des Lichts, der Warme, des Magnetismus und ber Elektricität bezeichnet. Sie hat dieselben je nach ihrer Wirkungsweise und ihrem Verhaltniß jum f. g. Stoffe unter gewisse Gattungsbegriffe subsumirt, und bemgemäß zwischen physis kalischen und demischen, dynamischen und mechanischen, molecularen und Massen-Kräften unterschieden. Sie hat die Wirkungsweise derselben so weit erkannt, daß sie eine wenn auch beschränkte Anzahl von Gesetzen aufstellen konnte, welche die allgemeine Form ihrer Wirksamkeit ausbrücken, b. h. welche die unter benfelben Bedingungen stets wiederkehrende und resp. mit der Aenderung der Bedingungen . Hand in Sand gebende Beschaffenheit und Größe ihrer Wirkungen angeben. Sie hat endlich nachgewiesen, daß die verschiedenen Kräfte in einer gesetlichen nach Maak und Verhältnik bestimmten Bechselbeziehung zu einander stehen. Fraft beren die eine mittelbar die Wirkungen der andern hervorzubringen vermag. Dagegen ift sie bisber nicht im Stande gewesen, weber ben Beariff ber Kraft überhaupt noch das Berhältniß berfelben zum f. a. Stoffe in einer auch nur einigermaßen befriedigenden Weise festzustellen; und ebenso sind alle bisherigen Bersuche, die verschiedenen Kräfte auf die einfachen Elementarfräfte ber (Körper- und Aether-)Atome, die Attractionsund Repulsionstraft, ober auf irgend eine andere einige Grundtraft zurückzuführen, als gescheitert anzusehen. Es tann bis jest noch immer nur von einer Mehrheit der Kräfte die Rebe fenn.

Ob neben dieser Wehrheit der allgemeinen physikalischen und chemischen Kräfte, mit denen wir es disher zu thun gehabt, noch besondre organische Kräfte im Umkreise der Natur anzunehmen seven oder nicht, ist eine Streitsrage, die gerade jetzt die Repräsenstanten der Wissenschaft lebhaft bewegt. Wir werden daher diesen Punkt im Folgenden noch des Nähern zu erörtern haben.

## V. Die specifisch organischen Arafte. Die Lebenstraft und bie Seele.

## 1) Die Lebenstraft.

Darüber sind alle Natursorscher einig, daß zwischen den mannichsaltigen Naturwesen ein durchgreisender Unterschied besteht, der sie in zwei große Klassen, die s. g. organischen und die unorganischen Körper, theilt. Dagegen beginnt sofort der Streit, wenn es darauf ankommt, diesen Unterschied begrifflich zu sixiren und die Gränze zwischen den beiden Klassen genau zu bestimmen. Was heißt organisch oder worin bestehen die wesentlichen Merkmale eines organischen Körpers? Das ift baber bie Frage, auf beren Beantwortung es zunächst ankommt.

Die organische Chemie, die sich zu einer besondern Disciplin ber Naturwiffenschaft erhoben hat, begränzt ihr Gebiet und bamit die Sphäre der organischen gegen die unorganische Natur durch eine Unterscheidung zwischen demisch-organischen und demisch-unorganischen Berbindungen. "Alle organischen Berbindungen enthalten Rohlenstoff unter ihren Bestandtheilen. Der Rohlenstoff ift aber nicht unmittelbar mit allen übrigen Elementen in ber organischen Berbindung vereinigt, sondern bildet zunächst mit einem oder mehreren einfachen Stoffen einen ausammengesetten Körper, ber bie Rolle eines Elements seines chemisch einfachen Stoffs übernimmt und die Rähigkeit besitt, sich mit andern Elementen zu vereinigen, weshalb biefer nähere Bestandtheil ben Ramen gufammengefet tes Radical erhalten bat. \*) Bahrend in ben unorganischen Stoffen fich ein Element mit einem anbern vereint und die baraus hervorgehende Verbindung sich wieder mit einer entsprechend zusammengesetten Berbindung zu vereinigen vermag, hat das in ben organischen Stoffen enthaltene zusammengesetzte Rabical bie Gigenschaft, fich mit einzelnen Elementen, aber nicht mit Berbindungen höherer Ordnung zu vereinigen. Die organische Chemie ift hiernach die Chemie ber toblenstoffhaltigen zusammen = gefetten Rabicale. - Die jufammengesetten Rabicale ber un-

<sup>\*)</sup> Ein aufammengesetztes Rabical fann man befiniren als ein aus mehreren einfachen Stoffen demifc gufammengefettes Molecul, bas trot feiner Bufammengesetheit wie ein einfacher Stoff (Element) fich verhalt, inbem es mit anbern einfachen ober aufammengesetten Stoffen fic demiich vereinigt, obne feine eigene demifche Berbindung (feine bestimmte Busammengefettheit) aufzugeben. Ober wie Refule will, Rabicale find "bie bei bestimmten Berfetzungen meift unangegriffen bleibenben Refte, von beren Busammengesettebn und etwaiger Berfetung abgefeben wirb, und bie beshalb als ben Elementen analog betrachtet werben" (a. a. D. S. 146). Benn S. Limpricht, ber neueste Bearbeiter ber organischen Chemie, befinirt : "Die ausammengesetten Rabicale find ifolirbare hppotbetische Aneinanderlagerungen von Elementen (Atomgruppen ober Atomcomplege), in benen noch Bermanbtichafteinheiten unverbunden finb", fo ift bas nur ein anbrer, ber f. g. Topentheorie anbequemter Ausbrud fur bieselbe Sache. Auch nach Limbricht finb biefe gusammengefetten Rabicale "in allen organischen Berbindungen anzunehmen" und "in benjenigen, welche ausschließlich ben organischen Berbinbungen angeboren, fehlt ber Roblenftoff nie" (Lebrbuch ber organischen Chemie, Braunschweig. 1862, S. 9. 10).

organischen Stoffe, z. B. das Ammonium (NH4), welches dieselbe Rolle wie das Kalium als einsaches Radical spielt, verhalten sich indeß den organischen Radicalen ähnlich, und sie dilden den Uebergang von den unorganischen zu den organischen Verbindungen." Mittelst ührer läßt sich dann allerdings "von den höchst zusammengesetzen Thier- und Pslanzenstossen die den einsachsten unorganischen Stoffen eine ununterbrochene Stufenleiter in der Art herstellen, daß jedes Glied dem vorhergehenden wie dem nachfolgenden in manchen Veziehungen ähnlich ist, und darum bleibt es andererseits immer der Willtühr des Chemisers überlassen, wohin er die Gränze zwischen organischen und unorganischen Stoffen setzen will" (Regnaultstreder's Kurzes Lehrbuch der Chemie, 2. Band. Auch unter d. bef. Titel: Kurzes Lehrbuch der Chemie, 2. Band. Auch unter d. bef. Titel: Kurzes Lehrbuch der Chemie von A. Strecker. 2. Aust. Braunschw. 1857. S. 1 f. Bgl. Graham-Otto a. a. D. S. 827 f.

Sonach aber ist ber angebliche Unterschieb ber chemisch-organischen Verbindungen von den unorganischen kein schafer, ausschließelicher, sondern nur ein kließender, relativer. Er besteht überhaupt nur darin, daß die s. g. zusammengesetzen Radicale in der unorganischen Natur nicht nur mit einzelnen ein fachen, sondern auch mit andern zusammengesetzen Stossen sich chemisch verbinden, während die organisch zusammengesetzen Radicale (z. B. Aethyl, das aus 4 Theilen Rohlenstoff und 5 Theilen Wasserstoff besteht) nur mit einzelnen ein fachen Elementen eine Chemisch Verbindung eingehen. Aber selbst diese geringe Differenz verschwindet insofern, als unorganisch zusammengesetzte Radicale wie das Ammonium sich doch "ähnlich" verhalten wie die organischen Radicale.\*) Jedenfalls ist die ganze Differenz nur ein bestimmterer Ausdruck für den allsgemeineren, auch nur relativen Unterschied, daß "die organischen

<sup>\*)</sup> S. Limpricht behauptet baber, baß die (Berzelius'iche) Definition: "Die organische Chemie sen die Chemie ber zusammengesetzen Radicale", heutzutage keine Seltung mehr habe. Demu "nach bem heutigen Stande ber Wiffenschaft sindet kein Unterschied in der Constitution zwischen s. g. organischen und anorganischen Körpern, zwischen ben Roblenstoffverbindungen und den übrigen Berbindungen statt: nachdem man angesangen hat, die Betrachtungsweise der organischen Chemie auf anorganische Stoffe zu übertragen, ist man zur Annahme zusammengesetzter Radicale auch in vielen anorganischen Berbindungen geführt" (a. a. D. S. 2).

Verbindungen im Allgemeinen aus nur wenigen Elementen bestehen. bie sich aber in ihnen nach fehr vielen Berhältniffen vereinigen, während die unorganischen Berbindungen aus fehr vielen Elementen, aber nach nur wenigen und fehr einfachen Verhältniffen gebildet find" (Graham-Otto a. a. D. S. 828). Daher erklärt Rekulé, Einer ber bedeutendsten unter den neueren Theoretikern der organischen Chemie: "Wir sind zu ber Ueberzeugung gelangt, daß die chemischen Berbindungen des Aflanzen- und Thierreichs [b. h. ber tobten Bflanzen- und Thierförper] bieselben Elemente enthalten wie die Körper ber leblosen Natur; wir haben die Ueberzeugung, daß in ihnen die Elemente benselben Gesetzen folgen, daß also weber in bem Stoffe, noch in ben Kräften, und ebenso wenig in ber Anzahl ober in der Art der Gruppirung der Atome ein Unterschied besteht zwischen ben organischen und ben unorganischen Verbindungen; wir feben eine fortlaufende Reihe demischer Berbindungen, beren einzelne Glieber (wenn man nur die naheliegenden vergleicht) eine fo große Aehnlichkeit zeigen, daß naturgemäß nirgends eine Trennung gemacht werden kann. Wenn daher bennoch eine Trennung vorgenommen werden foll, wie sie im Interesse ber Uebersichtlichkeit vorgenommen werden muß, so ist eine solche Trennung (zwischen or= ganischer und unorganischer Chemie) nicht natürlich, sondern rein willkührlich und man kann eben darum die Gränze ba ziehen, wo es gerade zwedmäßig scheint" (A. Ketulé: Lehrb. b. organischen Chemie oder der Chemie der Rohlenstoffverbindungen. Erlangen, 1859. S. 10).

Es ist zwar eigenthümlich, daß "die Gegenwart von Sauerstoff in organischen Berbindungen bis jeht nicht direct nachgewiesen werben kann", und daß "weder der Kohlenstoff noch der Wasserstoff als Elemente auß organischen Berbindungen abgeschieden und so des stimmt werden können" (Rekulé, S. 16 f.). Allein diese Unmögslichseit kann ebenso wohl auf der bloßen Unzulänglichseit der die herigen Mittel der chemischen Analyse, als auf der besondern Beschaffenheit der organischen Berbindungen deruhen. Jedenfalls wäre damit nur ein höherer Grad von Festigkeit dieser Berbindungen in Betreff jener Stoffe dargethan. Es erscheint serner zwar auffallend, daß "in einer großen Anzahl organischer Berbindungen die Elemente nicht mehr die Reactionen zeigen, durch welche sie in unorganischen Berbindungen nachgewiesen werden" (Rekulé ebb.).

Indes auch diese Differenz ließe sich beseitigen durch die — wenn auch willtührliche — Annahme, daß jene Gigenthümlichkeit der organischen Verbindungen vielleicht keine objective sey, sondern nur auf dem Mangel an richtiger Behandlung berube. Ein andrer. zwar ebenfalls geringfligiger Unterschied scheint indeß boch eine bestimmte demische Granze zwischen ben organischen und unorganischen Rörvern zu bilben. Unter ben organischen Stoffen nämlich wiederholen sich amar biefelben Verhältnisse awischen ben Sauren und ben s. g. Basen (Metalloryden) wie in der unorganischen Natur: "es giebt organische Stoffe, welche sich wie Säuren verhalten, andre besipen den Charakter der Basen, noch andre sind indifferenter Natur; und die organischen Säuren vereinigen sich mit organischen ober unorganischen Basen unter Aufhebung ihres Sättigungsvermögens, wie bie organischen Basen mit unorganischen oder organischen Sauren zu wahren Salzen sich einigen. Aber es giebt unter ben organischen Berbindungen noch eigenthümliche, welche man gepaarte Berbindungen nennt. In ihnen hat die Saure nicht ihr Sattigungsvermögen verloren, aber sie hat neue Eigenschaften angenommen, und ber mit ihr verbundene Stoff, welcher ben Namen Baarling führt, folgt ber Säure in alle Verbindungen: beide Stoffe sind innig gebunden und lassen sich burch die doppelte Zersetzung nicht wie Salze trennen. Richt nur Säuren, sonbern auch Basen zeigen biese Verbindungsweise. Die höher zusammengesetten organischen Substanzen find fast alle gepaarte Verbindungen, welche fich oft nur durch Einwirkung träftiger Mittel trennen laffen." So entstehen gepaarte Rabicale, b. h. Radicale, "die fich wiederum mit andern Stoffen vereinigen können, ohne ihre Eigenschaft als Radicale zu verlieren" (Regnault-Streder a. a. D. S. 3. 37). Die Ameisensäure 3. B. und bas Bittermandelöl "verbinden sich mit einander zu Mandelfäure, welche in ihrem Berhalten als Säure ganz vollkommen ber Ameisensäure gleicht, ohne irgend eine Gigenschaft des Bittermandelols zu befigen. Die Ameisensäure also bebält, das Bittermandelöl bagegen verliert in der Mandelfäure seinen chemischen Charakter." Es ist ber f. g. Baarling ber Manbelfäure, b. h. berjenige Bestandtheil, ber in der gepaarten Verbindung seine Sigenschaften verliert (Liebig, Chem. Briefe, I, 255). Solche Berbindungen, fügt Liebig hinzu, "spielen, obwohl aus zwei zusammengesetten Körpern entstanden, gang die Rolle von einfachen organischen

Berbindungen, d. h. von solchen, die wir nicht in einfachere zerlegen und wiederzusammenseten können. Auf ähnliche Weise, wie bie Mandelfäure, bentt man sich alle ober die meisten höheren organischen Verbindungen entstanden, und man rechnet das Albumin, den Räsestoff, die organischen Basen zu den gepaarten Verbindungen, was sie gewiß sind, obwohl man mit einiger Sicherheit bie Baarlinge nicht kennt ober zu bezeichnen weiß". Damit stimmt der berühmte französische Chemiker Gerhard, von welchem die ganze Unterscheidung herrührt, überein, indem er bemerkt, daß von gewissen Gesichtspunkten aus alle organischen Berbindungen als gepaarte betrachtet werben können, indem als gevaart das Radical eines jeben Körpers anzusehen sen, "welcher fähig ist sich bei gewissen einfachen Reactionen in Verbindungen umzuwandeln, die andern (constituirenden) Radicalen angehören" (Traité de Chimie organique, Paris 1853-56, IV, 604). Refulé erklärt sich zwar gegen die Annahme gepaarter Berbinbungen und f. g. Baarlinge, aber nur darum, weil von diesen Verbindungen eine klare Vorstellung auch aus den Brincipien der f. g. Typentheorie sich gewinnen lasse, und weil fämmtliche bisber gegebene Definitionen bei einiger Consequenz bazu führen müssen, alle organischen Verbindungen als gevaarte zu betrachten (a. a. D. S. 193 f. 207). Allein biese Consequenz ift offenbar kein Einwand; vielmehr wurde sie eben nur beweisen, bak alle organischen Verbindungen in bestimmter Weise von den unorganischen unterschieben sepen.

Bir kommen also im Grunde doch auf eine bestimmte Differenz, welche rein chemisch zwischen den organischen und unorganischen Körpern (abgesehen von den chemischen Vorgängen in den lebensen Drganismen) besteht. Hinsichtlich der elementaren Stoffe, aus denen die organischen Körper zusammengesügt sind, scheint dagegen kein Unterschied stattzusinden: sie sind dieselben wie in der unorganischen Ratur. Nur kommen nicht alle 65 einfachen Stoffe der gegenwärtigen Chemie in den organischen Körpern vor. Der menschliche Leib z. B. besteht bekanntlich nur aus 15 einfachen Substanzen, unter denen dei ihm wie dei allen übrigen Organismen, Rohlenstoff, Sauerstoff, Wasserstoff, Sticksoff und allensalls noch Schwesel so entschieden die Hauptrolle spielen, daß die übrigen saft nur einen verschwindend kleinen Theil bilden. Unter den genannten fünsen behauptet dann wieder der Rohlenstoff ein bedeutsames Ueders

gewicht. Denn er findet sich, wie bemerkt, in allen organischen Massentheilchen (Molecülen, zusammengesetzen Radicalen); auch kann er allein in den zusammengesetzen Radicalen nicht durch äquivalente Mengen eines andern Stoffes ersetzt oder vertreten werden. Die meisten organischen Gebilde enthalten neben Kohlenstoff auch Wasserstoff, sehr viele außerdem Sauerstoff; Stickstoff und Schwesel haben verhältnißmäßig den geringsten Antheil (Regnault-Strecker, S. 4. 35. Rekulé, S. 12 f.).

Nach der gegenwärtig herrschenden Ordnung der Natur sind es allein bie Aflangen, welche biese unorganischen Stoffe - bie von ausgezeichneten Mineralogen sämmtlich für mineralische erklärt werben - in organische Berbindungen überführen, oder wie Liebig faat, "bie vegetative Thätigkeit ist es, welche die Verwandlung des Minerals in einen mit Leben begabten Organismus bewirft, so baß bas Mineral Theil eines Trägers der Lebenstraft wird" (Die Thier-Chemie ober die organische Chemie in ihrer Anwendung auf Phyfiologie u. Bathologie. 3. Aufl. Braunschw. 1846, I, 4). Rur Nahrung einer Pflanze "tann kein Theil eines organischen Wesens bienen, wenn er nicht vorher in Folge von Fäulniß und Verwesungs processen die Form eines un organischen Körpers angenommen hat". Der thierische Organismus "bedarf dagegen zu seiner Erhaltung und Entwidlung bereits organisirter Atome. Die Nahrungsmittel aller Thiere find unter allen Umständen Theile von Organismen". bei scheidet die Bflanze den Sauerstoff von den Bestandtheilen ihrer Nahrungsmittel aus, und von dieser Ausscheidung "ist das Wachsthum und die Entwickelung der Bflanze abhängig". Das Thier baaeaen sauat unausbörlich ben Sauerstoff ber Luft ein und verbindet ihn mit gemissen Bestandtheilen seines Körpers. so bak .. alle vitalen Thätigkeiten besselben burch die Wechselwirkung bes Sauerstoffs und der Bestandtheile der Rahrungsmittel bedingt sind" und infofern die Ernährung des Thiers als ein Verbrennungsproces bezeichnet werden kann (Liebig a. a. D. S. 4. 10 f.). Das Vorhandensenn von Sauerstoff ist mithin die hauptsächlichste Bebingung des Lebens und Bestehens organischer Wefen, und das Vorhandensenn ber Pflanzen wiederum die Borbedingung für die Existenz des Thierreichs.

Trot ber kleinen Anzahl von Elementen, aus benen bie meisten organischen Stoffe bestehen, finden sich doch unter ihnen gerade sehr

bäufig jene f. g. isomeren Verbindungen, welche, wie wir gesehen baben, schon in ber unorganischen Chemie ein noch ungelöftes Broblem bilben; und zwar isomere im engern Sinne, beren verschiedene physikalische und chemische Eigenschaften sich nicht (wie etwa beim ameisensauren Aethyloryd = C. H. O.) aus einer "verichiebenen Ordnungsweise ber einzelnen Elemente", noch auch (wie 3. B. beim Albehyd =  $C_4H_4O_2$  und bem Effigather =  $C_8H_8O_4$ ) aus der "verschiedenen Anzahl der in einem Aequivalent der Berbindung enthaltenen Elementaraquivalente" erklären laffen. im engern Sinne isomere Berbindungen find 3. B. das Terpentinol. bas Citronenöl, bas Nelkenöl und andre ätherische Dele, welche fämmtlich die Formel C20H16 besitzen, also nur aus zwei einfachen Stoffen bestehen, und boch sehr verschiedene physitalische und demische Eigenschaften zeigen. Hinsichtlich ihrer ergeht es ber organischen Chemie nicht besser als ber unorganischen: auch sie muß bekennen: "Man kann in biesen Källen die Ursache ber Berschiedenheit nicht angeben, und obgleich man auch hier annimmt, daß die kleinsten Theilchen der Verbindungen in verschiedener Weise geordnet seven, so kennt man boch die Verschiedenheit der Anordnung nicht näher" (Reanault-Streder, S. 40 f. Limpricht, a. a. D. E. 15).

Dagegen ist es ber organischen Chemie neuerbings gelungen, eine andere gewichtige Aufgabe wenigstens theilweise zu lösen. nahm früher allgemein an, daß teine specifisch-organische Berbinbung auf künstlich chemischem Wege aus Stoffen ber unorganischen Natur sich barftellen lasse, alle solche Verbindungen vielmehr einen bereits vorhandenen lebendigen Dragnismus (Keim) vorausseten. und wollte barin einen Unterschied zwischen ben organischen und unorganischen Körpern finden. Dieser Unterschied kann nur noch theilweise geltend gemacht werden. Denn in vielen Källen ist es ber Chemie gelungen, aus rein unorganischen Stoffen organische zu erzeugen. So "entsteht Cyan aus Kohle und Stickstoff; aus Cyanmetallen kann man leicht Ameisensäure barstellen; bas . Cyan selbst liefert Harnstoff, Dralfäure und viele andre organiiche Stoffe. Aus Schwefeltoblenftoff tann man Methylverbinbungen barftellen, und aus biefen Acetylverbindungen u. f. w. erzeugen". So behauptet Streder (S. 44), fügt jedoch hinzu: "So viel man weiß, laffen fich nur die einfachsten organischen Stoffe,

welche 2 Aequivalente Rohlenstoff enthalten, unmittelbar aus unorganischen Stoffen hervorbringen, aus diesen aber wieder viele bober ausammengesette". Liebig dagegen sagt: "Wir find wohl im Stande, die in den Atomen der organischen Verbindungen thatige Araft, welche sie zusammenhält, nach mannichfaltigen Richtungen hin zu lenken, zu andern, zu erhöhen und zu vernichten; wir können aus zwei, brei, vier zusammengesetten organischen Atomen, indem wir sie mit einander verbinden, Atome höberer Ordnung hervorbringen und die zusammengesetteren in einfachere zerfallen machen; wir können baber wohl aus Holz und Amylon Rucker, aus Ruder Oralfaure, Milchfaure, Effigfaure, Albehnd, Altohol, Ameifenfäure. — aber keine einzige biefer Berbindungen aus ihren Elementen bervorbringen" (Chem. Briefe, I, 252). Jebenfalls gehören die organischen Stoffe, welche die Chemie "darzustellen" vermag, wie Lote (Alla, Physiologie des körverlichen Lebens S. 83) mit Recht erinnert, nicht zu ben "böchsten, lebendig functionirenden Substanzen bes Organismus, sonbern zählen nur im Allgemeinen zu den organischen überhaupt". Db die Chemie jemals im Stande sen wird, eine lebendig functionirende Substanz künstlich zu erzeugen, ist nach den bisberigen völlig erfolglosen Versuchen sehr unwahrscheinlich. Liebig wenigstens erklärt: Wie bie unorganischen Berbindungen (bie Mineralien) durch die freie ungehinderte Wirkung ber demischen Verwandtschaft entstanden sind, aber die Art und Weise ihres Ausammentretens, ihre Lagerung und damit ihre Korm und ihre Eigenschaften abhängig waren von äußern fremben babei mitwirkenben Ursachen, namentlich von der Höhe der Temperatur, — so ift "in ganz gleicher Weise Licht. Wärme und vornehmlich die Lebenstraft die bebingende Ursache ber Form und der Eigenschaften der in den Organismen erzeugten chemischen Berbindungen: fie bestimmt die Rahl ber Atome, die sich vereinigen, und die Art und Beise ihrer Lagerung. Wir können daher wohl einen Alauntroftall aus seinen Elementen, aus Schwefel, Sauerstoff, Kalium und Aluminium, zusammenseten, weil wir bis zu einer gewissen Granze frei über ihre demische Verwandtschaft sowie über die Warme und damit über die Ordnung der Theilchen verfügen können; allein ein Stärkeförnden können wir aus seinen Elementen nicht zusammenfegen, weil zu ihrem gufammentreten in ber bem Stärketorn eigenthumlichen Korm die Lebenstraft mitwirtte, die unserm Willen nicht Ulrici, Gott u. Die Ratur. 2. Muft.

in gleicher Weise wie Wärme, Licht, Schwerkraft 2c. zu Gebote steht" (a. a. D. I, 251).

Geben und sonach Chemie und Physik mur eine sehr dürftige, unbestimmte und von mancher Seite bestrittene Auskunft über den Unterschied zwischen den organischen und unorganischen Körpern, — eine Auskunft, die dadurch noch dürftiger erscheint, daß die Physiologie noch nicht im Stande ist, die "physiologische Bedeutung" der Grundstoffe, z. B. des Sticksoffs und Wasserstoffgases, zu erkennen (C. Ludwig: Lehrbuch der Physiologie des Menschen, I, 18), so fragt es sich, ob die Physiologie mit ihren Zweigen, der Zoologie und Botanik, glücklicher gewesen ist.

Cuvier, ber berühmteste Physiologe ber neueren Zeit, bemerkt in der Einleitung zu seinem großen Werte über die verfteinerten Neberreste des Thierreichs: "Jedes organisirte Wesen bilbet ein ganzes, eigenthümliches Syftem, beffen Theile sammtlich fich gegenseitig correspondiren, und durch gegenseitige Thätigkeit ober Busammenwirken einen bestimmten 3med erfullen. Deshalb kann keiner biefer Theile seine Form andern, ohne daß ein entsprechenber Wechsel in den andern Theilen des Thiers stattfindet, und demzufolge läßt jeder Theil, einzeln betrachtet, auf alle die andern Theile schließen. Wenn daher die Eingeweide eines Thiers so organisirt sind, daß sie zur Verbauung von robem Fleisch taugen, so mussen auch die Kinnladen so construirt senn, daß sie das Thier in den Stand segen, die geraubte Beute zu verzehren, die Arallen muffen so conftruirt seyn, um ben Raub zu erfassen, die Zähne um bas Fleisch zu zerschneiben, ber ganze Körper und namentlich bie Organe der Bewegung, um den Raub zu verfolgen, einzuholen" u. f. w. Link befinirt bas Leben, im Gegenfat gegen alle mechanischen Bewegungen, die von außen ober durch andre Kräfte bestimmt werben, als "Bewegung, die burch einen inneren Grund bestimmt wirb". Er unterscheibet "einfache" lebende Körper und "organische" Körper, indem er den Organismus für einen "zusammengesetzten und zwar zu einer Einheit zusammengesetzten" lebenden Körper er-Die Kraft aber, die alle lebenden Körper bestimmt, "die bestimmende Kraft des Lebens" ift ihm "der Zweck, der bewußt ober unbewußt in der ganzen Natur herrscht" (H. F. Link: Propyläen ber Naturtunde, Berl. 1836, I. 127 f. 139. 163). Uebereinstimmend bamit stellt R. F. Burbach ben lebenbigen Leib in Gegensat ju

ben unorganischen Körpern, beren Thätigkeiten (Beränberungen, bie fie hervorbringen) nur auf äußern Anstoß eintreten und nur auf Andres außer ihnen fich beziehen; ber lebendige Leib dagegen sen "selbstthätig", indem er zwar als Körver der Abhängiakeit von äukern Ginwirkungen fich nicht entschlagen könne, aber biefe Ginwirkungen ihn nicht sowohl ihrer Natur gemäß verändern, als vielmehr nur bie Bedingungen für seine Thätigkeit abgeben: lettere beziehe fich nur auf ihn selbst, und traft ihrer bilbe er sich selbst und erhalte sich selbst. "Wie der Kilnstler einen Gedanken ausführt, indem er das dazu herbeigeschaffte nöthige Material planmäßig umarbeitet, so erzeuat das Leben aus gleichartiger formloser Materie verschiedene Substanzen, und läft biefe nicht in Rassen sich ablagern noch in Arystallen anschießen, sondern bringt sie überall in besondre Combinationen, so daß sie an jedem einzelnen Punkte ein eigenthumliches Mijdungsverhältniß erhalten, und giebt ihnen überall eine ebenso eigenthumliche Gestaltung. Auf demische Gründe und geometrifche Gefete läßt fich biefe Entwicklung nicht zurückführen: wohl aber ift klar, daß sie durch 3wede bestimmt wird. Denn die so entstandenen mannichfaltigen Gebilde geben, indem fie im volltommensten Einklang stehen und gegenseitig in einander greifen, ein in sich geschlossenes Ganzes und werden die Träger aller Lebenserscheimungen, indem jedes durch seine Eigenthümlichkeit auf besondre Weise dazu beiträat" (Blide in's Leben, von R. F. Burdach, Lyz. 1842, I, 13 f. 18).

Allein gegen biese Auffassungsweise der älteren Physiologen macht die neuere Wissenschaft mit Recht geltend, daß das "Leben", d. h. der Indegriff der eigenthümlichen, den organischen Körpern specifisch angehörigen Erscheinungen, nicht als die Ursache derselben, sondern nur als die Wirkung bestimmter erst nachzuweisender Kräste angesehen werden könne. Die Lebenserscheinungen aus dem Leben erklären, heiße nur idom per idom erklären. Sie wendet serner ein: die Ganzheit und Geschlossenheit des Organismus in sich wie die zweckmäßige Bildung seiner Theile und die zweckmäßige Thätigekeit ihrer Functionen sey nur die Folge der Organismus zu dem bestimmten Zweck e forme und Flieder des Organismus zu dem bestimmten Zweck e forme und zusammensüge, damit Leben und lebendige Thätigkeit möglich sey, lasse sich dos darum, weil und der Organismus zweckmäßig gebildet erscheine, nicht als letzte

Digitized by Google

Ursache ber Organisation porquesiegen. Denn nach menschlicher Ginficht finde sich auch manches Unzwedmäßige bei verschiedenen Organismen, und wenn sie auch im Allgemeinen sehr zweckmäßig gebilbet erscheinen, so ruhre bieß boch nicht nothwendia von einer nach Aweck und Absicht wirkenden Urfache her, sondern sen febr wohl benkbar als das Ergebniß blind wirkender Kräfte, die so aludlich fich treffen und in einander greifen, daß fie ben Schein zwedmäßiger Wirksamkeit hervorrufen. Jebenfalls habe bie Naturwiffenschaft nicht nach ben Kinal-Urfachen, die sie nur über bas ihr eigenthumliche Gebiet hinausführen, sonbern nach ben Caufal-Araften und beren Gesetzen zu forschen. Und biese Forschung ergebe täglich klarer und sicherer, daß der Organismus, weit entfernt eine reine Selbstthätigkeit zu üben, vielmehr in seinem Entstehen und Bestehen, in seinem Thun und Leiden von den allgemein wirkenden mechanischen, physitalischen und chemischen Kräften ebenso abhängig sey wie die unorganischen Körper. Ob neben biesen allgemeinen Kräften noch eine besondre, organisirende, die s. g. Lebendigkeit speciell bedingende Araft zur Entstehung und Erhaltung ber Organismen mitwirke, sen eine offene Frage, welche die Physiologie zu entscheiden habe, aber immer nur von den gegebenen Thatsachen aus entscheiben könne und dürfe. -

In der That dreht sich gegenwärtig das Interesse der physioslogischen Forschung vorzugsweise um die Frage nach der s. g. Leb en straft d. h. um die Frage, ob die disher von uns betrachteten allsgemeinen Naturkräfte genügen, um die eigenthümlich organischen oder s. g. Lebens-Erscheinungen zu erklären, oder ob neben ihnen noch eine besondre Krast anzunehmen sey, welche mit jenen zusammenswirfe und deren Thätigkeit benuhe, um die lebendigen Körper hervorzubringen. Gegen dieses Problem ist die Frage nach dem Unterschiede zwischen den organischen und unorganischen Körpern in den Hintergrund zurückgewichen: man meint dieselbe implicite beantworten zu können, sobald man jenes gelöst haben werde. Und allerdings hängen beide Fragen auf das Engste zusammen, weil die erscheinenden Unterschiede sich in ihrer wahren Bedeutung nur erfassen lassen, wenn sie auf die sie hervorrusenden und bedingenden Ursachen zurücksgesührt werden.

Hurmeister, einer unfrer ausgezeichnetsten Zoologen, entscheibet sich für bie Annahme einer besondern Lebenskraft. Er geht

bei seiner Begriffsstimmung bes Organischen von einer Worterklärung beffen aus, was man in der Naturgeschichte unter "Typus" verstehe. "Man bezeichnet mit diesem Worte die ibeelle Form, welche jeder bestimmten concreten Gestalt zu Grunde liegt, für sich allein also nicht existirt, sondern ein bloger Begriff ift: Bogeltypus 3. B. ift die Ibee, nach welcher jeber Bogel gebaut ift, ein Sperling aber eine concrete Ausführung biefer Ibee mit ben besondern Gigenthumlichkeiten, welche ihn von andern Bögeln unterscheiben. — — Diese twischen Formen der Natur sind im Allaemeinen, in den Urformen, überall mathematische Schemata und lassen sich burch Rahlenwerthe Hinfichtlich ihrer zeigt sich nun sogleich ein merkwürdiger formeller Unterschied zwischen ben anorganischen und organischen Körpern. Die anorganischen nämlich sind nicht blos dem Tupus ober bem Schema nach mathematische Kormen, sondern auch in ihrer ganzen Ausführung, mithin bloß von mathematischen Größen, Flächen, Linien und Bunkten begränzt. Die organischen Raturförper bagegen haben zwar ein mathematisches Grundschema, allein ihre äußern Begränzungen sind stets mathematisch unbestimmbare, wahrhaft eigenthumliche, mithin organische Flächen, und mathematische Linien fehlen an ihnen ebenso gut wie mathematische Buntte. - - Gin aweiter allgemeiner materieller Unterschieb besteht barin, daß die Bestandtheile der anorganischen Körper sofort unter der concreten Form zusammenschießen, welche dem bestimmten Raturförper, ben sie bilden, zuertheilt wurde. Wir nennen diese Bilbungsart den Arnstallisationsprocek und die Gestalten, die das burch entstehen, Arpstalle. Die organischen Körver bagegen nehmen die Materie, aus der sie sich bilden, nie anders als unter der Form Kleiner, räumlich isolirter Bläschen, die f. g. Rellen, in ibre Maffe auf und verwandeln jeden organischen Grundstoff in folde Rellen, ehe sie ihn an den verschiedenen Geweben, aus denen fie sich aufbauen, Antheil nehmen laffen. Die anorganischen Körper find also atomistisch, aus räumlich isolirten Grundtheilchen, die organischen bagegen niemals atomistisch, sonbern burchweg homogen gebilbet. — Der britte ibeelle Unterschied beiber bezieht sich auf die Art ihrer Fortbauer in der ihnen zuertheilten Form. organischen Körper bedürfen bazu einer vollständigen Unveränderlichkeit in Form und Mischung, eines vollständigen Beharrens in dem einmaligen ersten Auftande. — Die Fortbauer der organischen Wesen bagegen ist gerabe umgekehrt auf einen beständigen Berbrauch ihrer Mischungstheile und auf eine Erganzung des Verbrauchten burch neue Stoffaufnahme gegründet. Sie veranbern baber innerhalb gewiffer Gränzen beständig ihre Korm und ihre Materie. Damit ift eine beständige Bewegung in fich gegeben, welche bestimmten wiederkehrenden Phasen oder Verioden unterworfen ift. Diese conftante Beriodicität beherrscht bas Daseyn aller organischen Körper, und schließt in ihrer Erscheinung alles bas in sich, was wir Leben und Lebendiakeit nennen. Es aiebt zwar gewisse anorganische Körper (Kohlenstoff als Graphit und Diamant, Schwefel in zwei Arnstallfpstemen. toblensauren Kalt als Kalkipath und Arragonit), welche ohne materielle Aenderung zu erleiben, unter Umitanben eine verschiebene Krustallform annehmen und barum bimorphe heißen; es giebt andre, die bei Ungleichheit ber Grundstoffe gleiche Arnstallformen besitzen und beshalb isomorphe genannt werben (3. B. bie arseniksauren und phosphorsauren Salze 11. a.). Aber lettere enthalten boch immer gleich viele Broportionaltheile ober Atome von ihren verschiedenen Grundbestandtheilen, sind also nicht blok formell, sondern auch quantitativ auf aleiche Weise gebilbet. Im Allgemeinen gilt baber ber Sat, daß bei ben anorganischen Körpern ihre Form von der Mischung und Menge ihrer Bestandtheile wie von den äußern Umständen, unter benen diese Mischung sich zu bilben genöthigt war, abhängig erscheint". ben organischen Körpern ist dagegen "nie die Materie zugleich das bie Form bedingende Element, sondern vielmehr umgekehrt die Form bes Organismus ift bas Wesentliche, bem bie materielle Grundlage untergeordnet wurde". Die Stoffe beffelben (Rohlenftoff, Sauerstoff 2c.) werden dadurch, "daß sie durch die Zellenbildung hindurchgeben, zur organisirten Materie, indem lettere fich zunächst immer zu eigenthümlichen, klaren, homogenen Sauten gestaltet, welche das Vermögen besitzen, Flüssigkeiten und die in ihnen aufgelöften Materien burch fich hindurchdringen zu laffen, ohne selbst an irgend einer Stelle mit wirklichen Deffnungen ober Boren perseben zu senn. Auf diese Eigenschaft aller organischen Säute (Membranen) gründet sich der Ernährungsproces der organischen Körper. ber allein die Mischung und Entmischung ber Stoffe, ben Stoffwechsel, bewirkt. - - Dieß Bermögen ber Organismen, die demischen Affinitäten ber Grundstoffe, b. h. bie eigenthumlichen

Beziehungen, in benen fie zu einander fteben, zu beherrichen, ift die eine Seite berjenigen Gigenschaften, welche wir mit bem Morte Leben bezeichnen und für welche wir die Lebenskraft als supponirtes Agens annehmen. Was diese Kraft sen, wissen wir so menia als was Kraft überhaupt ist. — — Genug die Lebenstraft beherrscht die demische Affinität so lange sie dauert, und diese Eigenschaft bes Organismus nennen wir Leben. Endet die Beriode. innerhalb beren berfelbe als periodischer Körper sich nothwendia bewegt, so tritt ber Tob ein. Damit bemächtigt sich die chemische Affinität wiederum der organisirten Materie und verwandelt sie durch eine Reibe von Brocessen, die Gährung und Fäulniß, wieder in anorganische Substanzen". Die zweite Seite jener Gigenschaften icheint Burmeifter in die eigenthumliche Entftehung gart ber Oraanismen zu setzen. Nachbem er noch auf den Unterschied hingewiesen, daß bei den anorganischen Körpern die Materie stets entmeber gang fest ober gang flussig, aber niemals beides zugleich sen. bei allen organischen Körpern bagegen immer beibe Aggregatzustände ihrer Stoffe in räumlich isolirten Umfängen mit einander gemischt erscheinen, ja daß schon an der ersten Zelle beibe auftreten, jener als umhüllende Haut (Rellenwand), dieser als eingeschlossene Flüssigteit (Zelleninhalt), und baß alle feste Substanz, um in bem Drganismus Aufnahme zu finden, in irgend einer Fluffigkeit aufgelöst werden musse, indem Alles, was er in sich verwandeln will. burch seine Säute mittelft ber Auffaugung hindurchbringen, also flüssig sem müsse, kommt er auf ben ersten Ursprung ber Organismen zu sprechen und bemerkt in dieser Beziehung: "Die Entstebung der organischen Geschöpfe, wenigstens in der Gegenwart, bängt nicht, wie bei den anorganischen Körpern, von der bloken Mischung ihrer Grundbestandtheile ab, sondern ist immer durch einen andern, und bis jest pöllig unbekannten Ginfluß bedingt, ben wir baber auch nicht berbeiführen können. Dieser Ginfluß kann, so icheint es, nur von einem andern gleichartigen lebendigen Organismus ausgesibt werben, liegt jedoch nicht in bessen Willführ, sondern folgt auch in ihm unabänderlichen Gesetzen; — baber sind wir über den ersten Ursprung organischer Wesen auf der Erde in arober Ungewißheit". Burmeifter entscheibet sich schließlich zwar für bie f. a. generatio sequivoca ober originaria, b. h. für bie Entstelming ber ersten Organismen aus einer burch besondre damals waltende Bedingungen vermittelten Mischung und Modification der unorganischen Elemente; aber nur weil gegen diese Annahme "kein einziger streng wissenschaftlicher Gegendeweis vorliege, und weil ohne dieselbe die Entstehung der Organismen auf der Erde nur durch unmittelbares Eingreisen einer höhern Macht denkbar sey, dafür aber aus dem ganzen übrigen Entwicklungsgange des Erdkörpers kein hinreichendes Motiv nachgewiesen werden könne" (Geschichte der Schöpfung S. 304 f. 311 f.).

Ob die letztere Behauptung stichhaltig sey, werden wir erst zu beurtheilen im Stande seyn, nachdem wir im folgenden Abschnitt die naturwissenschaftliche Kosmologie dargelegt haben werden. Für jetzt begnügen wir uns mit dem Ergebniß, daß nach Burmeister zu jenen Sigenschaften, die den Begriff des Lebens bilden und auf die Lebenskraft als ihr Agens zurüczussühren sind, auch die eigenthümliche, gegenwärtig allgemeine Entstehung der Organismen unter dem Einsluße eines uns noch völlig undekannten Factors gehört, einem Einslusse, sofern ihn ein lebendiger Organismus ausübt, doch wohl nur als Aussluß der Lebenskraft gedacht werden kann.

M. J. Schleiben, ber bekannte ausgezeichnete Botaniker, verwirft bagegen bie Annahme einer besondern Lebenstraft. Gleichwohl erkennt er ben großen Unterschied zwischen organischen und unorganischen Körpern ohne Bebenken an, und fest benfelben ebenfalls hauptsächlich in die Gestalt und die Art ihrer Entstehung. "Es ift allgemeines Naturgeset, b. h. überall bestätigte Erfahrung, daß sich bie Gestalt als bas relativ Refte aus bem Müsfigen bilbet. bung einer Gestalt ift Bewegung der einzelnen Theilchen einer Materie bis an eine gewisse Stelle; aber nicht die Gestalt bilbet sich, wie es so oft falsch ausgebrückt wirb, sonbern bie Fluffigteit bilbet fie. Es ift baber ber boppelte Kall möglich, baß bie Gestalt bei ihrer Entstehung die Mutterlauge, b. h. die sie aus sich bilbenbe Flüssigkeit, entweder ausschließt ober einschließt. Im ersten Falle ift die Geftalt (bas Feste) homogen: eine Differenz zwischen Innerem und Aeußerem ist nicht gegeben und daber eine burch bie Gestalt vermittelte Wechselwirkung zwischen beiben unmöglich. bilbenbe Kraft bleibt hier lediglich ein Neußeres, von allen Seiten her Wirkenbes und durch teine Einwirkung von Innen heraus Bebinates, und somit ift das Verhältniß einer Fläche zu einer gleichförmia von Einem Buntte aus wirkenben Kraft, also bie gebogene

Alache ausgeschloffen. Das Geschöpf ift einzig und allein ben unmodificirten mathematischen, physikalischen und demischen Gesetzen unterworfen. Das Gebilbe fteht zu seiner Mutterlauge in keiner nothwendigen, sondern in einer zufälligen, bloß außerlichen Beziehung, und entfernt von berselben, hört jede Wechselwirkung mit ihr, also auch iebe Fortbilbung auf. Es ist bie Natur bes Arystalls, bie ich hier schildere. — Im zweiten Kalle, wo die Gestalt die Mutterlauge einschließt, bezieht fich dagegen sogleich bie ganze Bildung auf ein Inneres, auf einen Bunkt, ber nach allen Seiten auf die Entstehung der Gestalt einwirkt, wodurch bei gleichförmiger Ginwirkung eines Bunkts auf eine Kläche die für alle f. g. organischen Rörper charafteristische gebogene Fläche bedingt werden mag. wollen diese einfache Gestalt, wo das relativ Reste einen Theil der Rutterlauge umschliefit, im Allgemeinen eine Relle nennen. finden wir gleich als wesentliches Element die Differenz zwischen Inhalt und Gestalt, also zwei mit Nothwendigkeit gegebene Kactoren gegenseitiger Bechselwirtung. Nun ließe fich zwar ber Fall benten, baß bas Continens, die Relle, ein absoluter Folator zwischen ben physikalischen Kräften bes Weltalls und bem Contentum, ber eingeschlossenen Mutterlauge, wäre; allein die Erfahrung giebt uns ganz entschieben bas Gegentheil an die Sand. Der thierischen und pflanglichen Membran kommt allgemein, soweit unfre Erfahrung reicht, außer ber Durchbringlichkeit jeber Materie für die Imponberabilien auch die Vermeabilität für vonderable Stoffe im tropfbar fluffigen Auftande zu, ohne daß wir berechtigt waren, eine andre Unterbrechung der Continuität in derselben anzunehmen als bei bem für das Licht durchbringlichen Glase. Die physikalischen Rrafte wirken also auf ben Inhalt ber Relle fort, aber mobificirt burch die Bermittelung der umschließenden Formen. Die Gestalt steht mit der Mutterlauge in einer nothwendigen Wechselwirkung, und wenn die Mutterlauge, die in der Zelle eingeschlossen ist, fortfährt Gestalten zu bilben, so müffen diese (bie neuen Zellen) in einem nothwendigen Zusammenhange mit der ursprünglichen Gestalt und ber Mutterlauge fteben und von ihrem Einfluß abhängig fenn, wodurch schon die Möglichkeit der Fortoslanzung, d. h. die Bestimmung einer neu entstehenden Gestalt, in ihrer Entwickelung einer schon vorhandenen gleich oder ähnlich zu werden, gegeben ist" (Grundzüge der wissenschaftl. Botanik 2c. 2te Aufl. 1845 f. I, 53 f.).

Diese fundamentale Unterscheibung zwischen den organischen und unorganischen Körpern verräth zwar im Grunde einen gewiffen Mangel an Unterscheibung. Denn nach Schleiben felbst ift bei ben organis ichen Körvern die Mutterlauge nicht völlig geftalt los. Entstehung ber Pflanzenzelle wenigstens ift in dem Cytoblastem b. h. in ber Aluffigkeit in und aus welcher die Rellen entstehen, "ftets bie Gegenwart von Schleimkörnchen nothwendig"; biefe aber haben bereits eine gewisse (rundliche) Gest alt und find schon eine Rusammenfassung von Stofftheilden (Atomen), und an sie gerade lehnt sich die weitere Entwickelung ber Bflanzenzelle an (a. a. D. I. 197 f.). Dennoch tritt in Schleiben's Erörterung ber bebeutsame Unterschied hervor, daß die gestaltbildende Kraft bei der Krystallifation von außen und nach außen und von allen Bunkten ber. bei der Organisation (ber Rellenbilbung) bagegen von Annen beraus und von Einem Bunkte ber auf alle übrigen wirkt. Um so auffallender ift es, daß Schleiben bie Annahme einer besondern Lebensfraft bestreitet. Im Anschluft an bie obige Erörterung besinirt ober "charakterisirt" er ben Organismus "als bas Berhaltnig ber Geftalt zur eingeschloffenen Mutterlauge, und Leben als Wechselwirkung zwischen ber Mutterlauge und ber Gestalt, zwischen bem Inhalt und ben äukern physikalisch schemischen Kraften vermittelt burch die Gestalt, und als Wechselwirkung zwischen ber primären Gestalt und ben in ber eingeschloffenen Mutterlauge später erzeugten Geftalten. Für Alles, — fährt er fort — was aus Rellen gebilbet ift. können wir die Nothwendiakeit dieser drei so eben unter dem Worte Leben zusammengefaßten Processe in Anspruch nehmen, und Alles, was unmittelbare Folge biefes Verhältniffes ift, muß auch für diese Gebilde gleichmäßig Gilltigkeit haben. Und mithin schließt er — zerfällt die Auflösung des Räthsels des Lebens in bie Conftruction eines Naturtriebes, bes Selbsterhaltungsprocesses. und eines Bilbungstriebes, des Gestaltungsprocesses, und in die Conftruction bes Gesetzes, nach welchem beibe mit einander verbunden find". Nichtsdestoweniger behauptet er, die Annahme einer Lebensfraft als einer ben Organismen eignen Grundfraft fen ein Unbing. Denn "in und an den s. a. Organismen treten eine Menge Erscheinungen hervor, die Demjenigen angehören, was wir mit einem Gesammtausbruck Leben nennen, und die gleichwohl zur völligen Genüge als Wirkungen rein unorganischer Kräfte erklärt

werben können. Daß die Chemie ganz in berfelben Gesetlichkeit, mie wir sie bei ben unpragnischen Körpern kennen lernen, uns viele Fragen aufgelöft hat, ift gewiß; daß Elettricität und Galvanismus auf die organischen Körper wirten, leibet keinen Zweifel; diese find wie alle Körper, ber Schwertraft, ben Gesetzen ber Cobasion, Abhäfion 2c. unterworfen. Run kennen wir aber von keiner einzigen ber phyfikalischen Krafte bis jest bie Granze ihrer Wirksamkeit im Organismus. Gabe es also auch eine besondre Lebensfraft, so ift boch so viel einleuchtend, daß überall erft bann von ihr die Rede senn könnte, wenn wir die Wirkunassphäre aller unorganischen Rrafte im Organismus bis in ihre außersten Granzen burchforfct baben und Alles so tlar geworden, daß tein Aweifel mehr übrig bleibt. Dann erst find wir überall im Stande zu bestimmen, ob nun noch von dem Ganzen, das wir Leben nennen, ein größerer ober aeringerer Theil übrig bleibt, ber sich niemals auf die unorganischen Kräfte zurückführen laffen würde. Dann erst find wir bei ber Lebenstraft angekommen" u. f. w. (a. a. D. S. 55 f. 59 f.). Allein baraus, daß wir die Granzen der Wirksamkeit der unorganiichen Kräfte im Organismus noch nicht genau tennen, folgt boch teineswegs, daß wir biefe Wirtfamteit als eine un begrangte angunehmen haben. Es folgt vielmehr nur, daß diejenigen eigenthumlichen Erscheinungen bes Lebens, die sich bis jest noch nicht auf die Wirksamkeit ber unorganischen Kräfte haben zurückführen lassen, boch mög licher Weise von letteren ausgeben, aber auch möglicher Weise auf einer besondern Lebenstraft beruben können. Wir sind daber nicht berechtigt, die eine Möglichkeit schlechthin zu verwerfen und nur die andre gelten zu laffen; wir find vielmehr nur befugt, das Gine ober bas Andre porläufig anzunehmen. Schleiben aber bat fich biefer Befuanif begeben. Denn in seiner obigen Unterscheibung bes Organischen vom Unorganischen und in seiner Begriffsbestimmung bes Lebens hat er bereits eine besondre Lebenstraft fundamental vorausgesett. Denn die gestaltbildende Kraft der Organisation, die von Innen und von Ginem Bunkte ber wirkt, ist boch eine andre als die Kraft ber Aryfiallisation, die von und nach außen und von allen Bunkten ber wirkt. Und das Leben als "Bechselwirkung zwischen der Gestalt und ber Mutterlauge, zwischen ber Zelle und ihrem Inhalt", muß boch, fofern es eine Wirkung ift, auch von einer Kraft ausgehen, und da diese Wechselwirkung nach Schleiben ben wesentlichen Unterschied bes Organischen vom Unorganischen ausmacht, also nur in ber organischen, nicht in ber unorganischen Ratur porkommt, so muß auch die ihr zu Grunde liegende Kraft als eine besondre, organische ober Lebenstraft angesehen merben. wenn endlich die unorganischen, physikalisch schemischen Kräfte auf ben Inhalt ber Relle zwar beständig einwirken, aber nach Schleiben selbst "burch die Vermittelung der umschließenden Formen modificirt" werben, so muß boch biese Modification wiederum eine Ursache haben, die nur in den umschliefenden Formen d. h. in der Relle liegen kann, und somit wiederum eine besondre der Relle, bem organischen Grundelemente zukommende Kraft voraussett. Denn die unorganischen Kräfte konnen fich nicht felbft beliebig modificiren, weil nach ben bisber geltenden logischen Geseten keine einzelne bestimmte Ursache eine zwiefache, verschiedene Wirkung haben Schleiben hat mithin consequenter Weise nur die Wahl, entweber seine ganze Unterscheidung zwischen organischen und unorganischen Körvern zu annulliren, oder bas angebliche Unding der Lebensfraft boch gelten zu laffen.

Bie die Botaniker und Roologen, so und noch mehr weichen die Physiologen im engern Sinne hinfichtlich ihrer Anfichten von einander ab. Johannes Müller, der berühmte Berliner Physiologe, hat bis an sein Lebensende (1858) die Annahme einer besondern organisirenden Kraft als Grundlage der Lebenserscheinungen fest-Nach ihm "zeigt die Erfahrung, daß im Gegensat zu den unorganischen Körpern, bei benen bie Berbindung der Stoffe von ber Wahlverwandtschaft und ben Kräften ber verbundenen Stoffe abhängt, in den organischen Körpern die bindende und erhaltende Gewalt nicht bloß die Gigenschaften ber Stoffe felbst find, sonbern noch etwas Andres, welches ber demischen Wahlverwandtschaft nicht allein bas Gleichgewicht hält, sonbern auch nach ben Gesetzen eigener Wirksamkeit organische Combinationen verursacht. Und von den imponderabeln Stoffen haben zwar Licht, Warme, Elektricität auf die Verbindungen und Trennungen der Stoffe in den organischen Körpern eben so Einfluß wie in ben unorganischen; aber nichts berechtigt uns, eines diefer Agentien ohne Weiteres als lette Ursache ber Wirksamkeit in den organischen Wesen anzusehen". Nachdem er sobann die Korm und Beschaffenheit der organischen Materie dargelegt und die Frage nach der generatio aequivoca erörtert hat,

tommt er zu bem Schluffe: "Die organische Materie setzt bie Existenz von organischen Wesen schon voraus, ba nie organischer Stoff von selbst entsteht, sondern nur die lebenden Bflanzen fähig scheinen, organische Materie zu erzeugen, während die Thiere nur von schon gebilbeter organischer Materie leben, selbst aber keine aus ben Elementen zu erzeugen vermögen und also die Eristenz der Pflanzenwelt zu ihrer Eristenz voraussetzen. Wie nun zuerst die organischen Wesen entstanden sepen, auf welche Art eine Kraft, die zur Bilbung und Erhaltung ber organischen Materie burchaus nothwendig ift, aber andrerseits sich auch nur an organischer Materie äußert, zur Materie gekommen sey, liegt außer aller Erfahrung und Wissen-Es läßt fich auch nicht ber Knoten zerhauen, indem man behauptet, die organische Kraft wohne von Swigkeit der Materie bei, als wenn organische Kraft und organische Materie nur zwei verschiebene Betrachtungsweisen beffelben Gegenstandes wären. in ber That sind die organischen Erscheinungen nur einer gewissen Combination ber Elemente eigen, und selbst bie lebensfähige organische Materie zerfällt in unorganische Verbindungen, sobald bie Ursache ber organischen Erscheinungen, die Lebenstraft, zu wirken aufhört. Wir müffen uns also bescheiben zu wissen, daß die Rräfte, welche die organischen Körper lebend machen, eigenthümliche sind, und bann bie Eigenschaften berfelben näher untersuchen" (Hanbbuch ber Abpsiologie bes Menschen I, 4 ff. 17). Diese Untersuchung führt ihn bann zur allgemeinen Begriffsbestimmung bes Organischen im Unterschied vom Unorganischen. "Die organischen Körper unterscheiben sich nicht nur von den unorganischen durch die Art ihrer Rusammensekung aus ben Elementen, sondern die beständige Thätigkeit, welche in der lebenden organischen Materie wirkt, schafft auch in ben Gefeten eines vernünftigen Plans mit Zwedmäßigteit, indem die Theile zum Zwecke eines Ganzen angeordnet werden, und bies ist gerade was ben Organismus auszeichnet". Besteht aber sonach in ihm "eine die Zusammensetzung aus ungleichen Gliebern nach bem Gesetze ber Zweckmäßigkeit beherrschende Einheit bes Sanzen". so ergiebt sich baraus "bie Nothwendigkeit eines weitern burchgreifenden Unterschieds hinsichtlich ber äußern und innern Gestaltung ber organischen Körper. Wir bewundern in dem ganzen Thiere nicht nur den Ausbruck der waltenden Kräfte, wie bei ber Arnstallisation, sondern die Gestalt der Thiere und ihrer Organe zeigt auch wieber die vernünftig zweckmäßige Anordnung für die Ausübung ber Kräfte, eine präftabilirte Harmonie ber Organisation mit den Kähigkeiten für den Aweck der Ausübung dieser Kähigkeiten, wie jeder Theil, z. B. bas Auge, bas Gehörorgan 2c., zeigt. Kruftalle bagegen zeigen burchaus keine Zwedmäßigkeit ber Gestaltung für die Thätigkeit des Ganzen, weil der ganze Krystall nicht ein aus ungleichartigen Geweben zusammengesettes zwedmäßiges Ganzes ift, sondern durch Aggregation gleichartiger Elemente oder Bilbungstheile entsteht, welche benselben Gesetzen ber krystallinischen Aggregation unterworfen sind. Daber wachsen auch die Krystalle burch äußere Aggregation an die zuerst gebildeten Theile, während die Organisation der neben einander verbundenen Theile in den organischen Körpern meist gleichzeitig ist, so baß bas Wachsthum ber organischen Körper von allen Partikeln ber Substanz aus gleichzeitig geschieht. Dieß Gefes ber organischen Gestaltung, Die Zwedmäßigkeit, beberricht aber nicht nur die Bildung ganzer Organe, sondern auch der einfachsten Elementargewebe. Die mannichfachen Kormen absondernder Drüsengebilbe 3. B. beruhen auf der verschiebenen Art, wie eine große absonbernbe Fläche im kleinen Raum realifirt werben kann: die Kaserbildung der Musteln ift nothwendig, wenn ein Organ in einer gewiffen Richtung burch winkelförmige Kräuselung ber Fasern kürzer werden soll: und ohne die Lertheilung der Nerven in eine gewiffe Summe einfacher, nicht communicirender Brimitivfasern wäre örtliche Rervenwirkung, örtliche Empfindung unmöglich" (a. a. D. S. 17 f.). "Einige haben geglaubt, das Leben ober die Thätigkeit ber organischen Körper sey nur die Folge der Harmonie, des Ineinandergreifens gleichsam ber Raber ber Maschine, und ber Tob sen burch eine Störung bieser Harmonie bebingt. Ein solches Ineinanderareifen findet offenbar statt: benn das Athmen in den Lungen ist die Ursache ber Thätigkeit des Herzens, und die Bewegung des Berzens bringt in jedem Augenblicke bem Gehirn das burch bas Athmen veränderte Blut, wodurch das Gehirn alle übrigen Organe belebt und wieder die Athembewegungen bedingt. — — Allein diese Harmonie ber zum Ganzen nothwendigen Glieber besteht boch nicht ohne ben Einfluß einer Kraft, die burch bas Sanze hindurchwirkt und nicht von einzelnen Theilen abhängt, und diese Kraft besteht früher als die harmonischen Glieder des Ganzen: lettere werden bei ber Entwickelung bes Embryos von ber Kraft bes Reims erft geschaffen. Diese vernünftige Schöpfungskraft äußert sich in sebem Thiere nach strengem Gesetze, wie es die Natur jedes Thiers ersorbert; sie ist im Keime schon vorhanden, und sie ist es, welche die zum Begriff des Ganzen gehörigen Glieder wirklich erzeugt. Alle Theile des Sies sind die Auf die Keimscheibe (dastoderma) nur zur Rahrung des Keims bestimmt; die ganze Kraft des Sies ruht nur in der Keimscheibe, und da die äußern Sinwirkungen silt die Keime det verschiedensten organischen Wesen die gleichen sind, so muß man die einsache aus körnigem sormlosen Stoff bestehende Keimscheide als das potentielle Ganze des späteren Thiers bestrachten, begabt mit der wesentlichen specifischen Kraft des spätern Thiers, sähig, das Rinimum dieser Kraft und ihrer Naterie durch Assimilation der Naterie zu vergrößern" (a. a. D. S. 21 f.).

"Man darf indeß, bemerkt Müller weiterhin, die organisirende Rraft nicht mit etwas bem Geistesbewuftseyn Anglogem, man barf ibre blinde nothwendige Thätigkeit nicht mit einem Begriffsbilden vergleichen. Unsere Begriffe vom organischen Ganzen sind bloke bewurte Vorstellungen. Die organische Kraft bagegen, die Endursache bes organischen Wesens, ist eine die Materie zweckmäßig verändernde Schöpfungstraft. Organisches Wesen, Organismus ift die factische Einbeit von organischer Schöpfungetraft und organischer Materie. Ob beibe jemals getrennt gewesen, ob die schaffenben Urbilder, die emigen Ibeen Blato's, erft in irgend einer Zeit zur Materie gelangt find, — — ist kein Gegenstand bes Wissens. Das Thatsächliche ift, daß jede Thier- und Pflanzenform sich unabänderlich burch ihre Broducte erhält, und daß es bei einer Anzahl von vielen tausend Bflanzen- und Thierarten keine wahren Uebergänge von einer Art zur andern giebt — — Reil wollte zwar die Mannichfaltigkeit ber Gattungen und Arten von einer ursprünglichen Berschiebenheit ber Mischung und der Form der organischen Stoffe herleiten: diese Berichiebenheit sollte die Ursache aller Verschiebenheit ber organischen Körper und ihrer Kräfte seyn. Allein daß die Form der organis ichen Materie nicht die Art ihrer Wirtungen ursprünglich bestimmt. zeigt sich unwiderleglich darin, daß die organische Materie, aus der alle Formen entstehen, anfanas fast form los ist: ber Reim ist bei allen Wirbelthieren und wahrscheinlich auch bei allen Wirbellosen, wie mir es von einigen bereits wiffen, eine runde Scheibe einfacher Materie: also keine Verschiedenbeit der Form bei der Verschieden-

beit der Thiere. Andrerseits wird die Korm der organischen Körper immer burch ihre Elemente und deren Combinationen bestimmt, ober wie Reil selbst fagt, sie ift eine Erscheinung, die in einer anbern. in der Wahlanziehung der Grundstoffe und ihrer Producte, gegründet Daraus aber folgt, daß die Mischung, wenn sie allein die Ursache ber organischen Kräfte wäre, auch zugleich bas formende Brincip seyn müßte. Allein die Mischung in den der organischen Kräfte beraubten organischen Körvern unmittelbar nach dem Tobe erscheint nicht verschieben von der Mischung der Elemente während des Lebens; und beshalb mußte Reil weiter annehmen, daß es noch feinere, von der demischen Analyse nicht erkennbare Materien gebe, welche in dem belebten organischen Körper porhanden seven, im tobten bagegen fehlen. Run muß allerbings in die Rusammensetzung ber Stoffe im lebenden Körper noch ein feineres materielles Brincip eingeben oder die organische Materie muß burch die Wirtung unbekannter Kräfte die mit ihr verbundenen Gigenthumlichkeiten erhalten. Ob man aber dieß Princip als imponderable Materie oder als Kraft fich zu benken habe, ist ebenso ungewiß, wie dieselbe Frage bei mehreren wichtigen Erscheinungen ber Physik. - - Gewiß bagegen ist, baß bas Wirken ber organischen Araft kein unbedingtes ift. zum Leben nothwendige Mischung und Kraft kann vielmehr vorhanben sepn, und sich boch nicht burch Lebenserscheinungen äußern, und biefer ruhende Auftand berfelben, wie er im unbebrüteten befruchteten Reim bes Gies, im Pflanzenei so lange es nicht keimt, stattfindet, muß vom Tode wohl unterschieden werden. Er ift indeß auch nicht Leben, sondern specifische Lebensfähigkeit. Das Leben selbst, die Aeußerung der organischen Kraft, beginnt erst mit der Einwirkung gewisser Bedingungen des Lebens, wie ber Barme, ber atmosphärischen Luft, ber Zufuhr befeuchteter Nahrungsstoffe: und biefe Bebinaungen bleiben für bas Leben nothwendig, so lange es fic äußern soll. — — Sie bringen, indem fie bas Leben unterbalten, beständig Stoffveränderungen in den organischen Körpern zu Stande, indem fie sich mit benselben verbinden, mahrend andre Bestandtheile berselben sich zersetzen und ausgeschieben werben. bat diese Einwirkungen Reize genannt; man muß sie indeß von vielen andern zufälligen Reizen, welche zum Leben nicht nothwendig find (3. B. von einem zufälligen Drude der Haut, der eine Emvfindung hervorruft), wohl unterscheiben, und immer im Auge behalten, daß diese Lebensreize die Erscheinungen des Lebens nur in sofern bewirken, als sie beständig die zum Leben nothwendige Mischung der Säste, z. B. des Bluts, erhalten, während das durch sie veränderte Blut wieder alle Organe reizt, d. h. seinerseits die organischen, zur Aeußerung des Lebens nothwendigen materiellen Beränderungen, Austausch ponderabler und imponderabler Materien in ihnen hervordringt. Diese Reize sind daher gleichsam der äußere Impuls sür den Gang des Käderwerks der ganzen Maschine; und so unpassend der Vergleich mit einem Mechanismus auch seyn mag, die organische Krast, welche in den organischen Körpern den zum Leben nothwendigen Mechanismus schafft, ist doch keines Actes sähig ohne diesen äußern Impuls und ohne beständige materielle Umswandlungen mit Hülfe der s. g. Lebensreize (a. a. D. S. 23 f. 26 f.).

Die Frage endlich, warum die organischen Körper vergeben ober "warum die organische Kraft aus den producirenden Theilen in die jungen lebenden Producte übergeht und die alten producirenden Theile absterben", ist nach Joh. Müller "eine ber schwierigsten ber ganzen Physiologie, und wir find nicht im Stande, bas lette Räthfel zu lösen. Es murbe ungenügend senn zu antworten, daß die unorganischen Einwirtungen bas Leben allmälig aufreiben: benn bann mußte bie organische Kraft von Anfang an, vom ersten Ursprung eines organischen Wefens abnehmen. Bekanntlich aber besteht fie noch zur Zeit ber Mannbarkeit in folcher Bollfommenheit, baß fie fich in ber Reimbildung multiplicirt. — Man könnte auch behaupten, daß die zunehmende Gebrechlichkeit im Alter burch die zunehmende Anhäufung gewisser Stoffe entstehe, beren Wahlverwandtschaft fich mit ber Lebenstraft in's Gleichgewicht sete; allein auch bann müßte die Lebenstraft von Anfang an abnehmen. Wir find hier blok im Stande, ben Rusammenhang ber Erscheinungen mit ber Ents widelung darzustellen. Vergleicht man den ersten Keim eines organischen Wesens mit dem Austande besselben im höchsten Alter, so besteht das Ganze im Alter fast bloß in der Wechselwirkung der einzelnen Theile und ihrer Kräfte, abnlich einem Mechanismus, ber bloß burch eine solche Wechselwirkung seiner Theile erhalten wird. Im Reime bagegen, welcher ben Grund zur Production aller Theile enthält, ist die Kraft noch unvertheilt vorhanden, das organische Brincip gleichsam im Buftanbe ber größten Concentration: Die Entwidelungefähigkeit ift am größten, die Entwidelung selbst am ge-Ulrici, Gott u. Die Ratnr. 2. Mufl. 14

ringsten. Hat nun jene Kraft eine Zeit lang gewirkt, ist der Organismus dis über die Jugend entwickles, so haben wir nicht mehr ein Sinsaches mit der unvertheilten Kraft des Ganzen, sondern ein Mannichsaltiges mit vertheilten Kräften. Je mehr aber die Kraft des Ganzen sich vertheilt, je weniger noch unverwandte organische Kraft vorhanden ist, um so mehr scheint der Organismus die Fähigkeit zu verlieren, durch den Sinssus allgemeiner Lebensreize beleht zu werden, um so geringer wird gleichsam die Affinität zwischen der organischen Materie und den allgemeinen Lebensreizen, welche das Leben gleich der Flamme ansachen; in demselden Maaße, in welchem der Organismus sich entwicklt, nimmt jene Affinität ab. Dieß sieht einer Erklärung gleich, im Grunde ist es aber nur eine Darskellung des Jusammenhangs der Erscheinungen, von welchen nicht bestimmt behauptet werden kann, daß sie richtig ist" (a. a. D. S. 31 f.).

Mit Johannes Müller's Grundanschauungen stimmt im Wesentlichen Rub. Bagner, ber ausgezeichnete Göttinger Bhyfiolog, über-Nach wie vor, in seinen letten wie in seinen alteren Schriften behauptete er mit voller unerschütterter Entschiedenheit: "Weber die lebenden noch die früher existirenden untergegangenen Pflanzen- und Thiergeschlechter entstehen ober sind je entstanden burch eine s. a. generatio aequivoca in bem Sinne, bag bie ponberabeln Stoffe, aus benen die Erbe und ein großer Theil unfers Planetenspstems zu bestehen scheint, unter bem Ginfluß ber Imponderabilien (Licht, Wärme, Cleftricität) sich ohne weitere besonbre Ginflusse hätten zu Bflanzen- und Thierleibern zusammensetzen können. Auch die Bildung von Keimen ber Aflanzen, Thiere und Menschen aus einer bloßen Gegenwirkung ber Grundstoffe auf einander unter ben ihnen immanenten, wenn auch gesteigerten physikalischen Kräften, ist Denn die Lebensprocesse ber organischen Körper sind unmöalid. zwar an die allgemeinen Gesetze der physikalischen und chemischen Kräfte gebunden, involviren die letteren, geben aber nicht in ihnen auf. Es kommen vielmehr neue, aus ben bekannten, beschränkten und fixirten mechanischen Wirkungen der physikalisch-demischen Molecularfräfte niemals erklärbare Erscheinungen vor. Insbesonbere können die morphologischen Phänomene, welche sich auf die Lehre von ber Zeugung und Entwickelung, auf die die Gewebe und Organe bilbenbe Thätigkeit der Bflanzen-, Thier- und Menschenkörper

nach ihrem Verhältniß als Individuen und Arten und auf beren bistorische Erhaltung burch Reimbilbung beziehen, aus ber physikalischen und demischen Atomistik durchaus nicht erklärt werden." (Der Rampf um die Seele, Gött. 1857, S. 209. 211. Lehrb. ber fpeciellen Bhyfiologie, Lpz. 1842, S. 307.) Daffelbe behauptet B. Flourens, einer ber Hauptvertreter ber physiologischen Wiffenschaft in Frankreich, wenn er bemerkt: Barthez, ber bas "vitale Brincip" in die Physiologie eingeführt habe, sen im vollen Rechte gewesen, wenn er bamit begonnen habe, sein vitales Brincip von ben rein mechanischen und demischen Kräften abzusonbern: sein Fehler sey nur gewesen, daß er dieß Brincip "personificirt" habe, als sey es ein besondres selbständiges Wesen und nicht eine bloße Araft, die nur im Aufammenwirken mit andern Kräften ihrer Erfolge mächtig ift. Seine eigne Ansicht brückt Flourens mit ben Borten aus: "Ce n'est pas la matière, qui vit; une force vit dans la matière, et la meut et l'agite et la renouvelle sans cesse" (De la Vie et de l'Intelligence. Paris 1858. II. Partie, p. 98. I. Partie, Préface). Ebenso balt ber geistreiche Abysiter und Abyfiologe Schmibt in Dorpat an der Annahme einer besondern Lebenskraft fest, indem er bemerkt, die Lebenskraft sen zwar aus der Mode gekommen, fie sen "jur metabolischen Kraft ber Belle geworben"; aber damit habe sie im Grunde nur den Namen gewechselt, ba die umbildende, gestaltende Kraft der Relle eben doch eine besondre, in der unorganischen Natur nicht vorkommende Kraft sep (Aux vergleichenden Physiologie der wirbellosen Thiere, Braunschw. 1845, S. 15). Gleichermaßen endlich erachtet Th. Bifchoff, ber bekannte Münchener Physiologe, "bie Annahme einer eigenthümlichen und individuellen Ursache oder Kraft, welche den ganzen Körper schafft und baut und ihre psychischen Qualitäten burch bas Gehirn offenbart", für "unabweisbar" (lleber ben Unterschied zwischen Mensch und Thier, in ben "Wissenschaftlichen Borträgen, gehalten zu München" 2c. Braunschw. 1858, S. 318).

Siner ber Ersten, der gegen diese s. g. vitalistische, früher allgemein herrschende Ansicht vom Organismus auftrat, war G. A. Spieß in seiner Schrift: J. B. v. Helmont's System der Medicin, verglichen mit den bedeutenderen Systemen der älteren und neueren Zeit 2c. (Frankf. 1840). Seine hier erhobenen Sinwendungen wiederholt er in seiner "Physiologie des Nervenspstems vom ärztlichen

Digitized by Google

Standpunkte" (Frankf. 1844, S. 486 ff.). Allein er ftellt schon die Frage, um die sich ber Streit brebt, nicht gang richtig, wenn er behauptet: "Es handle sich barum, ob bie Lebenserscheimungen gleich ben Erscheinungen bes Galvanismus, der Elektricität 2c. nur Aeußerungen ber Materie, nur Wirkungen ber mit den materiellen Substanzen verbundenen Kräfte, ober ob sie umgekehrt Wirkungen einer besondern, nicht an den einzelnen organischen Substanzen haftenben, sondern mit bem Draanismus als Ganges nur verbundenen. benselben beherrschenden, den materiellen Kräften selbst oft entgegenwirkenden Kraft, einer besondern Lebenskraft sind" (a. a. D. S. 493). Denn barauf bestehen die Bitalisten keineswegs, daß die Lebenskraft bem Gangen bes Organismus, und nicht ben einzelnen organiichen Substanzen inhärire; es genügt ihnen vollkommen, wenn man sie nur überhaupt als eine ber organischen Materie eigenthumlich zukommende Kraft anerkennt, b. h. fie behaupten, daß neben ben allgemeinen physikalischen und chemischen Kräften eine Kraft angenommen werben muffe, welche gegenwärtig nur ben organischen Substanzen anhafte und bei ber ersten Entstehung lebenber Wefen bie Organisation ber Materie bewirft habe. Gine solche Kraft fest Spieß selbst voraus, wenn er erklärt: "Das Wesen des Organismus besteht barin, daß alle die zahllosen an ihm vorkommenden Thätigkeiten auf Ein gemeinsames Ziel hingerichtet, alle die einzelnen in ihm porwaltenden Kräfte, so selbständig fie an und für sich auch seyn mögen, zu einer höheren Einheit verbunden sind" (a. a. D. S. 437). Denn ift bieß bas "Wesen" bes Organismus, seine Gigenthümlichkeit, burch die er von allen unorganischen Körpern sich unterscheibet, so kommt ihm eben bamit auch eine eigenthümliche Kraft zu, welche eben alle an ihm vorkommenden Thätigfeiten "auf Gin gemeinsames Ziel hinrichtet" und bie in ihm waltenden Arafte ... weiner höheren Ginheit verbindet". Diese Kraft bezeichnet Spieß später als die "Nerventhätigkeit"; benn fie ift es, welche nach ihm "alle eigentlich organische Thätigkeit in sich begreift" (S. 486). Die Nerventhätigkeit soll aber freilich "nur die Aeußerung der in Mischung und Form ganz eigenthümlich beschaffenen Nervenmaterie fenn", und die Nerven äußern angeblich diese "ihre Thätigkeit, wie fie teiner anbern Substang in ber gangen Ratur eigen ift, in berselben Beise, wie ber Maanet seine maanetische Thatiakeit" u. f. w. Allein die Nerventhätigkeit ist nothwendig eine Aeußerung der Nervenkraft und nicht der bloßen Nervenmaterie: denn daßenige, das in irgend einer Thätigkeit sich äußert, nennt man allgemein eine Kraft. Und wenn die Nerventhätigkeit nur den Nerven und "keiner andern Substanz in der ganzen Natur" eigen ist, und doch alle eigentlich organische Thätigkeit in sich begreift, also alle Lebenserscheinungen hervorruft, so ist sie offenbar nicht nur eine den Organismen specifisch eigenthümliche Kraft, sondern recht eigentlich Lebenskraft, weil eben Grund und Ursache aller Lebens digkeit und aller Lebensäußerungen. Die Gründe, mit denen Spieß dennoch gegen die Annahme einer besondern Lebenskraft polemisirt, betreffen weniger die Sache selbst, als die einseitige und verkehrte Auffassung derselben seitens ihrer Vertreter. Sie sind außerdem von seinen Nachsolgern viel schärfer und bestimmter formulirt worden.

So namentlich von Du Bois-Renmond, in feinem berühmten Werte über die thierische Elektricität. "Alle Beränderungen ber Körperwelt, behauptet er hier, kommen in unfrer Vorstellung auf Bewegungen zurück. Also können auch alle organischen Vorgänge nichts Andres senn als Bewegungen. Nun aber lassen sich alle Bewegungen schließlich zerlegen in solche, welche erfolgen nach der zwei vorausgesetzte Stofftheilchen verbindenden geraden Linie, entweder in ber einen ober in ber andern Richtung. Also auf solche einfache Bewegungen muffen auch die Vorgange in den organischen Wesen am letten Ende gurudführbar fenn. Dan fieht baber, bag wenn bie Schwierigkeit ber Zerglieberung nicht unfer Vermögen überftiege, bie analytische Dechanit im Grunde reichen wurde bis jum Broblem der versönlichen Freiheit, dessen Erledigung Sache der Abstractionsgabe jedes Einzelnen bleiben muß" (Untersuchungen über thierische Elektricität. 1. Bb. Berlin 1848. Vorr. S. XXXV). Diese Behauptung bilbet die Grundlage seiner ganzen Volemik gegen den Bitalismus. Allein zunächft mare m. E. erst zu beweisen gewesen, daß alle Veränderungen in der Körperwelt für unfre Vorstellung auf jene "einfachen Bewegungen" in geraber Linie jurudtommen. Wenn bas Sonnenlicht die Säfte in den Bflanzenblättern grün färbt ober Golboryd in seine demischen Bestandtheile auflöst, wenn burch Inbuction ein Leiter elektrisch wirb, ober wenn die Borftellung eines ekelhaften Gegenstandes Uebelkeit und Erbrechen bewirkt, so werben wir dieß boch wohl als "Beränderungen in der Körverwelt" anerkennen müffen. Gleichwohl bürften felbst Naturforscher vom Fach

nicht leicht einsehen, wie es möglich sen, sich biese Beränderungen als Folge einer gerablinigen, zwei vorausgesetzte Atome verbindenben Bewegung porzustellen. Du Bois-Repmond giebt selbst zu, bak wir in Betreff ber organischen Vorgänge "nie zu einem wirklichen Berständniß, nämlich zu einer mechanischen Analysis berselben aslangen werden", b. h. daß es unmöglich sey und bleiben werbe, uns biese Vorgange als einfache, zwei vorausgesetze Atome verbindende Bewegungen porzustellen. Dann aber schwebt die Behauptung, bak bennoch biese Vorgänge wie alle Veränderungen in der Körverwelt auf solchen Bewegungen beruben muffen, in der Luft. Denn find wir nicht im Stande, sie uns so vorzustellen. so beruben fie fitr uns wenigstens nicht auf solden Bewegungen. Außerbem aber ift es nicht wahr, bak in unfrer Borftellung alle Veränderungen ber Rörperwelt auf jene einfachen Bewegungen zurückkommen. Ich kann mir 3. B. sehr wohl einen Bunkt (ein Atom) benken, ber, burch irgend eine Kraft in Bewegung gesetzt, um sich selbst treift, und biese Bewegung andern ihn berührenden Bunkten mittheilend, eine bebeutende Veränderung im Auftande des aus ihnen bestebenden Körpers bewirkt. — Gesett aber auch, Reymond batte Recht und wir mären wirklich außer Stande, uns Beränderungen in der Körperwelt anders als unter der Form jener einfachen Bewegungen vorzustellen, so würde allerdings zwar folgen, daß alle Borgange, die biese Korm nicht baben ober nicht auf fie sich zurückführen laffen, uns ...unverständlich" ober vielmehr unvorstellbar bleiben mükten. Reineswegs aber murbe folgen, bag alle folde Borgange an fich bloß aus jenen einfachen Bewegungen besteben. Denn darum, weil wir uns alle Veränderungen nur unter der in Rebe ftebenden Form vorzuftellen vermögen, braucht boch offenbar nicht an fich jebe Beränderung biefe Form zu haben. Sie kann vielmehr an sich ebenso wohl irgend eine andre, wenn auch uns unverständliche Form besiten; und überall, wo wir schlechthin außer Stande find einzusehen, wie eine gegebene Beränderung auf jene einfachen Bewegungen sich gründen ober aus ihnen zusammengesett seyn könne, werben wir volltommen berechtigt seyn anzunehmen, daß dieselbe auf irgend einer andern Bewegung beruhe. Ja diese Annahme hat die größere Berechtigung für sich überall, wo wir auch nicht einmal einzuseben vermögen, wie die Beränderung, gesett fie beftände aus jenen einfachen Bewegungen, so complicirt sem tonne, baß sie unser Zergliederungsvermögen überstiege. Gerade dieß aber ist bei den organischen Vorgängen der Fall, namentlich bei der Vildung der einfachen Keinzelle, dem ersten Anfange aller Organisation. Die Schwierigkeit ist hier nicht, sich die Bewegungen zu denken, durch welche Kohlenstoff, Wasserstoff, Sauerstoff, Stickstoff, in Zellensorm zusammentreten, sondern wie dieß Zusammentreten organische Materie mit ihren eigenthümlichen Qualitäten ergeben könne, während es sonst ganz andere Materien mit andern Sigenschaften ergiebt.

Man sieht, Du Bois-Reymond sest ohne Weiteres voraus, baf alle Beranberungen in ber Rörperwelt auf mechanischer Bewegung beruhen, d. h. daß jeder Körper nur eine Maschine sen. Das ift aber eine bloße petitio principii, die burch den allgemeinen Sat von dem Aurücktommen aller Beränderungen in unfrer Vorstellung auf jene einfachen Bewegungen nur schlecht verhüllt wird. Allein selbst mit dieser potitio principii vermag er seine Ansicht nicht burchzuführen, ohne sich verschiebentlich in Widersprüche zu ver-Nachbem er eine Beschreibung ber Ansicht seiner Gegner, ber Bitalisten, gegeben, die wir billig übergeben, da er selbst einräumt, daß sie "in dieser vollen Blöße", b. h. in der Kassung, die er ihr zu leihen beliebt, nicht leicht mehr anzutreffen sen, bemerkt er: "Ein Mangel der Vorstellung von der Lebenstraft lieat sehr an der Oberfläche. Wenn 3! B. einem Salamander abgesette Gliedmaken wiederhervorsprossen, so begnügt sich die fragliche Lehre damit, darin ichlechthin bas Wert ber Lebenstraft zu sehen. Sie überlegt nicht, daß der Bau, der hier aufgeführt wird, hinausläuft auf die Bewegung und passende Anordnung unzähliger Stofftheilchen. biefe Bewegungen, biefe enblichen Gleichgewichtszuftanbe entstehen burch die Aufammensetzung der geradlinigen Bewegungen zwischen ben Stofftheilchen ober ber Aräfte, benen wir sie zuschreiben. kann also in Bahrheit keine bestimmte Borstellung erweden, wenn man von einer hier waltenden organisirenden Kraft spricht, welche im Blauen bangt, von teinem bestimmten Bunkte ausgeht, auf teinen bestimmten Buntt wirkt. Nicht um Gine Rraft handelt es fich hier, wenn einmal von Kräften die Rebe seyn soll, sondern um unendlich viele in unendlich vielen Richtungen auf die mannichfachste Weise thatige, welche von Stofftheilchen ausgeben, um auf Stofftheilchen zu wirten. Also auch nicht Gine Lebenstraft durfte angenommen

werden. wenn es einmal Lebensfräfte geben foll, sondern minbeftens müßten ihrer mehrere, ja unzählige seyn" (S. XXXIX). — Wir begnügen uns vorläufig mit ber Gegenbemerkung, daß nichtsbeftoweniger Du Bois-Reymond bie Eine, alle übrigen Kräfte ober Bewegungen beherrschende Lebenstraft selber annimmt, wenn er von einer "vaffenden Anordnung" ber ungähligen Stofftheilchen spricht. Denn diese passende Anordnung muß boch, ba sie entsteht, eine Ursache haben. Durch unendlich viele in unendlich vielen Richtungen auf die mannichfachste Weise mirtende Rrafte ober Bewegungen, wenn biefe fich felber überlaffen bleiben, kann sie aber nicht entstehen, weil das Vaffende nothwendig das Unpassende ausschlieft. bas unenblich Viele und Mannichfache als solches bagegen Baffenbes wie Unpassenbes enthält. Wenigstens ift Jeber, ber bas Gegentheil behauptet, verpflichtet darzuthun, wie aus den unendlich vielen und mannichfachen Bewegungen, ohne einen sie birigirenden Ginfluß, eine nicht nur überhaupt paffenbe, sonbern fogar eine gang bestimmte zur Natur bes Salamanders passende Anordnung hervorgeben könne. So lange bieß nicht nachgewiesen ist, werben wir auf Grund ber angebeuteten logischen Gesetze berechtigt, ja genothigt seyn, einen solchen die mannichfachen Bewegungen beherrschenden Einfluß, b. h. bie geleugnete Lebenstraft bennoch anzunehmen.

Nachdem Du Bois-Reymond diesen vergeblichen, auf ihn selbst jurudfallenden Streich gegen die Einheit ber Lebenstraft geführt hat, bekämpft er bie Eriftenz ber Lebenskraft als folche, indem er ben Begriff ber Kraft überhaupt angreift. Zwischen ben Borgangen ber anorganischen und benen ber organischen Natur, behauptet er, sen kein andrer Unterschied benkbar, als berienige, daß in beiben bie Stofftheilchen mit verschiebenen Kräften ausgerüftet seven. Vertheibigern der Lebensfraft erscheint biese Verschiedenheit als eine ausaemachte Sache, und sie würde also nach ihnen zu suchen seyn in jenen neuen Rräften, womit die Stofftheilchen in ben Organismen ausgerüftet werden. Allein diese Annahme ist unhaltbar. ber Kraft, wenn sie als Urfache ber Bewegung gefaßt wird, kommt in Wahrheit gar keine Wirklichkeit zu. Geht man auf ben Grund ber Erscheinungen, so erkennt man balb, baß es weber Kräfte, noch Materie giebt. Beibes sind von verschiebenen Standpunkten aus aufgenommene Abstractionen der Dinge wie sie find. Sie ergänzen einander und setzen einander voraus. Vereinzelt haben fie keinen

Bestand, so daß die vorstellende Thätiakeit, indem sie das Wesen der Dinge zu zergliebern ftrebt, keinen Rubepunkt findet, sondern in's Unendliche awischen beiben Abstractionen bin und ber schwantt". In Wahrheit sey die Araft nur "eine verstedte Ausgeburt unsers Sanges zur Personification", ein "rhetorischer Kunstariff unsers Gebirns". also ein ganz willführliches Machwert unfrer Ginbilbungstraft. Wir baben diese Behauptung oben (S. 30 f.) bereits widerlegt und dars gethan, daß ber Begriff ber Kraft als ber wirkenben Urfache vom loaischen Denkaesetse ber Causalität unabweislich geforbert ift. wirft die Naturwissenschaft die objective Berechtigung dieses Begriffs. so muß sie auch die Forschung nach den Ursachen der Erscheinungen und den waltenden Gesetzen aufgeben: benn bas Gesetz ift nur die bestimmte Art und Weise (Form), in der eine allgemeine Ursache (Araft) wirkt. Dann aber hört die Naturwissenschaft auf Wissenicaft zu seyn und begradirt sich zur bloken Naturbeschreibung ber "Dinge wie sie sind". Bu dieser Consequenz gelangt in der That Du Bois-Reymond, wenn er weiter behauptet: "Fragt man, mas benn übrig bleibe, wenn weber Kräfte noch Materie Birklichkeit befiken, so antworten wir: es ist bem menschlichen Geiste nun einmal nicht beschieben, in diesen Dingen über einen letten Widerspruch hinauszukommen. Wir ziehen baher vor, ftatt uns im Kreise fruchtloser Speculationen zu breben ober mit bem Schwerte ben Knoten. an aerhauen, uns au halten an die Anschauung der Dinge wie sie Denn wir können uns nicht bazu verstehen, weil uns auf bem einen Wege eine richtige Deutung versagt ist, die Augen zu schließen über die Mängel einer anbern, aus dem einzigen Grunde, baß teine britte möglich scheint; und wir besigen Entsagung genug, um uns zu finden in die Vorstellung, daß zulett aller Wissenschaft boch nur bas Riel gestedt seyn möchte, nicht bas Wesen ber Dinge zu begreifen, sonbern begreiflich zu machen, daß es nicht begreiflich fep" (S. XLI). Diese Sate verbienen alle Anerkennung: sie find bas Reugniß eines ächt wissenschaftlichen Geiftes, eines tieferen, über bie gemeinen Schranken bes naturwiffenschaftlichen Empirismus fich erhebenden Nachdenkens. Aber ber Berf. bleibt ihnen leiber nicht Denn auf seine eigne Grundanschauung sollen sie keine Anwendung finden: daß alles Geschehen in der Natur auf eine analytische Rechanit zurückführbar seyn müsse, b. h. daß bas Wesen ber Dinge ber Mechanismus fen, foll nichtsbestoweniger unerschütter-

lich feststeben. Ru Gunsten biefer Grundanschauung wird bann auch sofort die Materie, der so eben die Wirklickkeit abgesprochen worden. in ihre Rechte wieder eingesett, ja sogar die Kraft, wenn auch unter einer andern Firma, wieber zugelaffen. "Bor unferm Denken. bas por keiner Consequenz zurückscheut. löft sich bas Weltganze auf in bewegte Materie, beren Befen zu erfassen wir nicht für möglich halten. Die Gesetze ber Bewegungen, weniger ihre Ursachen, kennen zu lernen, erscheint uns als erreichbare Aufgabe unsers Strebens. Run kann bas Wort Kraft für uns keine andere Bebeutung mehr haben als die, wodurch es der analytischen Mechanik so große Dienste geleistet hat. Die Kraft ist uns das Maak, nicht die Ursache der Beweaung: mathematisch ausgebruckt, sie ist die zweite Ableitung bes Weges bes in veränderlicher Bewegung begriffenen Körverlichen nach ber Reit" (S. XLII). Allein mit biefer Restitution von Materie und Kraft, mit dieser Umbeutung ber Begriffe ist offenbar ichlechthin nichts gewonnen. Sind Kraft und Materie bloke Abstractionen, so ist "bewegte Materie", d. h. Bewegung und Materie in Eins gefakt, ebenfalls eine bloke Abstraction. Wiffen wir nicht zu fagen, was Kraft sey, so wissen wir ebenso wenig anxuaeben, was Bewegung ift: ber Verf. wenigstens vergift es uns zu sagen, wenn er es wissen sollte. Ja Bewegung ist im Grunde nur ein andrer Name für Kraft: benn Bewegung rein als solche, 3. B. ein sich selbst brebender Bunkt, ift nicht bloße Ortsveranderung, sonbern reine Thätiakeit. Kraft in ihrer Aeußerung. Bewegung ohne Etwas, das sich bewegt ober bewegt wird, ist ebenso undenkbar und ebenso unwirklich als eine Thätigkeit die nichts thut ober eine Kraft (Ursache) die nichts bewirkt. Kommt also der Materie für sich keine Wirklichkeit zu, so kann sie dieselbe burch die Bewegung, als bewegte Materie, nicht erhalten. Die Kraft mit bem "Maah" ber Bewegung zu ibentificiren, ist ebenso willkührlich und führt zu benselben Wibersprüchen wie die Fechner'sche Foentification von Kraft und Gesetz (vgl. oben S. 43 f.). Denn was ift das Maaf ber Bewegung? "Die zweite Ableitung bes Weges bes in veränderlicher Bewegung begriffenen Körperlichen nach ber Zeit?" Aber von wober läkt sich ber Weg, die Richtung einer Bewegung ableiten, wenn nicht von der Kraft, von der fie ausgeht? Die mathematische Formel für die Richtung und Geschwindigkeit einer Bewegung ist boch noch keine Ableitung berselben. Und was ist die Reit, wenn nicht eine vorausgesette Bewegung, die selbst schon ein Maaß besitzen muß, wenn nach ihr die räumliche Bewegung eines Körperlichen gemeffen werben soll. Worin aber besteht bas Maaß ber zeitlichen Bewegung rein als solcher? So lange uns dieß nicht gesagt wird, wiffen wir schlechthin nichts, wenn wir bas Maaf ber Bewegung pon Stofftheilchen, b. b. bas X eines X von einem X kennen. Jebenfalls haben bie Bewegungen ein verschiebenes Maaß, und ebenso ift, selbst bei gleichem Maake berfelben, ihr Resultat ein perschiebenes. Wenn die Atome des Sauerstoffs sich zu benen des Eisens hinbewegen ober beibe ausammentreffen, so verbinden sich beibe demisch und das Eisen wird zu Rost. Wenn dagegen Atome von Stickftoff und Gifen — gesetzt auch bas Maaß (bie Kraft) ber Bewegung wäre ganz bieselbe - aufeinander ftogen, so findet keine Berbindung ftatt. Diese Berschiebenheit bes Resultats kann nicht in der Bewegung und beren Maake liegen: benn diese war ganz biefelbe. Die Chemie pfleat sie daher von den verschiedenen Eigenschaften (ber verschiedenen Affinität) bes Sauerstoffs und Stickstoffs abzuleiten. Aber wenn es keine Kräfte giebt, so kann es auch keine Gigenschaften geben: benn lettere können nur gefaßt werden als die Neuferungen bestimmter Kräfte. Wenn fie Du Bois-Reymond anders faffen und auf sein "Maaß der Bewegungen" zurückführen will, so mußte er uns die Möglichkeit davon wenigstens andeuten. So lange er bieß nicht gethan, werben wir berechtigt seyn, seine Spentification von Kraft und Maak für eine willkührliche Berwechselung ber Beariffe zu erklären. -

Die Ibentification löst sich bann auch von selbst wieder auf. In weiteren Berlauf seiner Abhandlung spricht Du Bois-Reymond von der Kraft ganz ebenso wie jeder Natursorscher. Er spricht sogar von "neuen" Zeistungen und damit implicite von neuen Kräften, welche den Organismen als solchen zukommen, indem er den Bistalisten die Frage entgegenhält: "Wenn die Organismen Erscheinungen darbieten, die in der anorganischen Katur nicht vorkommen, sollte dieß nicht einsach daher rühren, daß die Stosstheilichen in densselben, obwohl mit ganz den nämlichen und keinen anderen Sigenschaften begabt als außerhalb derselben, doch zu einander in neue Beziehungen treten und neue Verdindungen eingehen? Was Wunder, wenn diese Reues zu leisten im Stande sind?" (S. XLVI). Allein eben damit widerlegt er selbst seine Einwendungen gegen die Lebens-

traft. Denn wenn bie Stofftheilchen in ihren neuen organischen Verbindungen Etwas "leiften", was fie außerhalb berfelben nicht leisten, so tritt mit diesen neuen Berbindungen auch eine neue Kraft Wenigstens hat bisher noch bie Naturwissenschaft allaemein anerkannt, daß jede Leistung (Wirkung) einen Grund ober eine Ursache haben müsse; und die Ursache einer Leistung, die nur unter gewiffen Bebingungen eintritt, nennt alle Welt eine Kraft. folglich wird die Urfache jener "neuen", nur den Organismen eigenthümlichen Leistungen mit Recht als organische ober Lebenstraft zu bezeichnen senn. Dann aber ift auch die Scheibung zwischen ber organischen und anorganischen Natur keineswegs eine willkührliche. wie Du Bois-Reumond behauptet. Sie ist vielmehr thatsächlich eben bamit gegeben, daß es Verbindungen ber Stofftheilchen, Leistungen und Kräfte giebt, die nur in den Organismen vorkommen. Sollten biese Aräfte, obwohl sie nur in und mit jenen neuen organischen Berbindungen ber Stofftheilchen fich außern, boch jedem Stofftheilchen an und für sich inhäriren, indem es dieselben auch "außerhalb ber organischen Verbindung" besäße, so wäre die Lebenstraft allerdings feine neu entstehende, sondern nur eine latente Rraft, welche bie Stofftheilchen besitzen, aber nur zu äußern vermögen, nachbem sie zu einer organischen Verbindung zusammengetreten sind. Allein diek ist wiederum eine völlig unerwiesene Voraussetzung. Denn baf ben Stofftheilchen biejenigen Kräfte, welche zu ben neuen organischen Leistungen erforberlich sind, an und für sich schon zukommen und ihnen nicht erst durch die organische Verbindung — wie Lope sich ausbrückt - "zuwachsen", läßt sich empirisch burchaus nicht barthun, ba sie bieselben außerhalb ber organischen Verbindungen schlechterbings nicht äußern. Sie konnen fie baber wohl an und filt sich schon besitzen, aber ebenso mohl kann es seyn, daß sie erst in und mit ber organischen Verbindung entsteben.

Gleichermaßen ist es eine leere, nackte Boraussetzung, wenn Du Bois-Reymond annimmt, die Kräfte, die in den Organismen walten, sepen an sich ganz dieselben mit den allgemeinen physikalischen und chemischen Kräften, die in der unorganischen Natur wirken. Denn da er zugiedt, daß die Leistungen der Organismen "neue" sepen, die "in der anorganischen Natur nicht vorkommen", da er selbst sich gelegentlich auf den Sat beruft, daß "die Wirkungen den Urssachen proportional sepen", so ist die einsache logische Consequenz,

bak auch die Ursache biefer neuen Leistungen, die Kräfte, neue seyn werben und somit nicht ohne Weiteres mit ben unorganischen Kräften zu ibentificiren sind. Wollte er biefer Confequenz sich entziehen, so mußte er nachweisen, daß und wie die neuen organischen Leistungen bennoch von den alten unorganischen Kräften herrühren können. Statt beffen raumt er ein, daß "wir bie neuen Erscheinungen nicht laus ben wirkenben Kräften ber anorganischen Natur] zu erklären vermögen", behauptet aber, daß dieß nur .. an der gränzenlosen Mannichfaltigfeit, Berwidelung und Berftedtheit jener neuen Beziehungen liege", in welche die Stofftheilchen in ben Draanismen eingeben. Wieberum, muffen wir bagegen erinnern, fann es möglicher Weise so fem: wiederum aber lieat bafür, baf es wirklich so sey, nicht ber minbeste Grund vor. Denn selbst jene gränzenlose Mannichfaltigkeit und Verwickelung ber Beziehungen hat Du Bois-Reymond nicht nachgewiesen; und boch läft sie sich insofern bestreiten. als alle Organismen aus einer ersten einfachen Zelle hervorgeben, biefe aber nichts von jener Mannichfaltigfeit und Berwickelung zeigt, und doch gerade das Leistende (die lette Ursache) jener neuen Leistungen ber Organismen ift.

Was endlich die vielbesprochene Frage nach der ursprünglichen Entstehung der ersten Organismen betrifft, so räumt zwar Du Bois-Renmond ein: "Allerbings können wir eine Menge Gemischer Brocesse, die in den belebten Wesen vor fich geben, nicht nachmachen; aber — fügt er hinzu — vermuthlich boch nur beshalb, weil wir bie Bedingungen nicht fennen, geschweige fie zu verwirklichen mußten. bie bagu nothig find. Dem öfter geftellten Anfinnen: wenn benn nur physikalische und chemische Kräfte in ben Organismen walteten. boch einmal burch solche Kräfte allein einen neuen Organismus berzustellen, diesem Ansinnen liegt nur ein Mangel an Ueberlegung zu Grunde. Als ob wir alle Leiftungen ber anorganischen Natur aus bem Aermel schütteln konnten! Als ob es nur so bei uns stände, das aanze Heer der Felsarten und Gesteine aus unsern Laboratorien bervorgeben zu laffen! Warum verfertigen wir so viele nütliche Stoffe nicht, die uns die tobte Natur nur spärlich zugemeffen bat? Weil, selbst wenn man mit Bestimmtheit wüßte, wie sie entstanden find, unfre armseligen Mittel, die unmerkliche Spanne Reit, über bie wir zu gebieten haben, es uns nicht verstatten murben. Weshalb gelingt es uns andre Male, verschiedene Kryftalle. Individuen

ber tobten Natur, nach Belieben in's Dasem zu rufen? Beil wir bie Bebinaungen ihres Entstehens kennen und fie nachzughmen wissen. Run benn, so wird es wohl auch Umftande gegeben haben, unter welchen die organischen Wesen entstanden, und wer kann sagen, bak wir nicht vermöchten, bergleichen zu verfertigen, wenn wir vermögend wären, jene Umstände herzustellen?" (S. XLVII f.) Gewiß wird es folche "Umftände" (Bedingungen, Urfachen, Kräfte) gegeben haben: aber daß dieselben nur in einer besondern Combination. Berfaffung. Erhöhung der allgemeinen physikalischen und chemischen Kräfte bestanden haben, folgt aus Allem, was Du Bois-Reymond vorgebracht hat, nicht entfernt. Selbst die Analogie zwischen unfrer Unfähigkeit, organische, und der Unmöglichkeit, gewisse unorganische Körper künstlich nachzubilden, trifft nicht zu. Denn wenn es auch der Chemie noch nicht gelungen ift, alle Kelsarten und Gesteine barzustellen, jo hat fie boch nachgewiesen, daß sie es nur barum nicht vermöge, weil sie besondern Umftande, den außerordentlichen Wärmearab, die große Langsamkeit der Abkühlung 2c., kurz den abweichenben ungewöhnlichen Zustand, in welchem ber Erdkörver zur Reit ber Entstehung jener Felkarten sich befunden, nicht künstlich wieberherzustellen im Stande ift. Dagegen bat noch Reiner ber vielen Gegner ber Lebenskraft nachzuweisen ober auch nur mabricheinlich zu machen vermocht, welches benn die unberstellbaren außerordentlichen Umftanbe gewesen sem bürften, unter beren Mitwirtung aus ben Stoffen und durch die Kräfte ber unorganischen Natur die ersten Dragnismen entstanden seven.

Mit Du Bois-Reymond gehen natürlich Hand in Hand die Materialisten von Profession, Moleschott, K. Bogt u. A., und verfolgen seine Grundansicht in ihre äußersten Consequenzen. Wir sinden indeß keine Beranlassung ihre ohnehin allgemein bekannten Diatriben gegen Alles, was Leben und Geist heißt, näher zu beleuchten. Denn hinsichtlich der Frage, um die es sich zunächst handelt, bringen sie weder neue Gründe noch neue Ansichten zu Markte. — Aber auch ernste strenge Forscher berusen sich auf Du Bois' Argumente, ohne den gerügten Mangel an Beweiskraft derselben zu heben, ohne zu bemerken, wie ihr Gewährsmann das Schicksal sast aller Gegner der Lebenskraft theilt, daß er sie, indem er sie leugnet, implicite amerkennt. So fertigt J. M. Schiff die ganze Frage mit der kurzen Bemerkung ab: "Die Physiologie sucht nicht

nach dem letten Grunde der Erscheinungen des Lebens, halt sich aber auch von den hypothetischen Abstractionen einer "Lebenstraft, lebendiger Eigenschaften" 2c. fern, welche nichts Andres find, als mutbische Berfonificationen berfelben räthfelhaften Berhältniffe, beren Auflösung gerade von der Wissenschaft erwartet wird" (Lehrbuch der Abufiologie des Menschen, Lahr, 1859, I, S. 3). Und E. Ludwig behauptet: "So oft eine Reraliederung der leiftungserzeugenden Einrichtungen bes thierischen Körpers geschah, so oft ftieß man schließlich auf eine begränzte Rahl chemischer Atome, die Gegenwart bes Licht- (Wärme-) Aethers und biejenige ber elettrischen Flüssigkeiten. Diefer Erfahrung entsprechend, zieht man ben Schluß, daß alle vom thierischen Körper ausgehenden Erscheinungen eine Kolge ber einfachen Anziehungen und Abstoftungen seyn möchten, welche an jenen elementaren Wesen bei einem Rusammentreffen berselben beobachtet Diese Kolgerung wird unumftößlich, wenn es gelingt, mit mathematischer Schärfe nachzuweisen, es sepen die erwähnten elementaren Bedingungen nach Richtung, Zeit und Maffe im thierischen Rörver berartia geordnet, daß aus ihren Gegenwirkungen mit Nothmenbiakeit alle Leistungen bes lebenbigen und tobten Dragnismus berfließen." Und bemgemäß erklärt er ausbrücklich: "bie vorliegende Auffaffung ist nicht die bergebrachte, sie ist diejenige unter den neuen. welche man als eine besondre gegenüber der vitalen mit dem Namen der physikalischen bezeichnet. Sie verlangt in Uebereinstimmung mit bem Causalgeset, an das wir uns balten müssen, wenn wir überhaupt benken wollen, daß ein Ding die Ursachen seiner Wirtungen in sich enthalte, und in Uebereinstimmung mit ben so oft berührten Grunbfaten ber Erfahrungslehren, bag man nur bie mittel und unmittelbar nachgewiesenen Eristenzen mit in bas Kundament der Schlüffe aufnehme. Sie verwirft darum die Berechtigung zur Annahme hypothetischer Grundwesen, wie besondre Rerven-, Lebens-Aether u. f. w.; sie wird sich aber niemals sträuben, einer neuen, bisher nicht bekannten Fundamentalbedingung Eingang in ben Kreis ber Betrachtung zu gestatten, wenn sie als eine wirklich bestehende erwiesen ift. Die Vertheibigung bieser Grundsätze siehe in einer ebenso gedankenreichen als ebelgeformten Betrachtung bei On Bois, thierische Elektricität, Bb. I. Borrede" (Lebrb, ber Bhusiologie des Menschen, 2. Aufl., Heidelb. 1858, 61, Thl. I, S. 2). Rach ihm also soll ber Organismus mit allen seinen Leiftungen bas

Broduct ber chemischen Anziehungstraft, bes Wärmeathers und ber elektrischen Flüssigkeiten senn. Schabe nur, daß die elektrischen "Alusfigkeiten", wie wir gesehen haben, keine weber mittel- noch unmittelbar "nachgewiesenen Eriftenzen" find, ja baß es auch in Betreff bes Wärmeäthers als "nachaewiesener Existenz" und seiner Ibentität mit bem Lichtäther nur wenig beffer fteht. Und noch schlimmer, daß die gestellte Forberung, aus jenen elementaren Kräften und beren Gegenwirkungen alle Leistungen bes Organismus herzuleiten — womit bie physikalische Auffassung erft gerechtsertigt wäre — sich nicht erfüllen läßt. Dieß räumt Ludwig selbst ein. Nur verkleibet er bas Bugeftanbniß in einen conditionalen Sat, ber es halb und halb zurücknimmt, indem er behauptet: "Wenn sich nun auch nicht durch Erfüllung ber obigen Forberung bie Nothwendigkeit ber physikalischen Auffassung barthun läßt, so läßt sich wenigstens zeigen, daß bie Mittel, welche sie als die Gründe des Lebens ansieht, vielfach und wirksam, wie sie sind, weitaus genügen, um ben Reichthum ber Lebenserscheinungen bedingen zu können." Allein um den "Reich thum" ber Lebenserscheinungen handelt es sich gar nicht. Niemand leugnet, daß die so mannichfaltigen unorganischen Stoffe (Atome) mit ihren verschiebenen chemischen Kräften, mit ber Warme und ber Elektricität zusammen einen großen "Reichthum" von Erscheinungen bedingen "können", die im weiteren Sinne Lebenserscheinungen beißen mögen, weil sie unter Anderem auch bei den Organismen fich Aber baraus folgt nicht, daß sie für sich allein im Stande find, eine einzige ber specifischen Lebenserscheinungen im engern Sinne des Worts hervorzubringen, und noch weniger, daß sie dieselben wirklich hervorbringen. Soll aber etwa ber Rachbruck auf bem Worte "bedingen" liegen, so baß nur gemeint wäre, jene unorganischen Kräfte sepen nothwendig mit wirkend zur Erzeugung ber Lebenserscheinungen, so ist ber Beweis bieser Behauptung völlig überflüssig, da es keinem Bertreter der vitalen Auffassung beutzutage beifällt, ihre Richtigkeit zu bestreiten. Die Frage ift einzig und allein, ob neben den allgemeinen physikalischen und demischen Kräften für die specifischen Lebenserscheinungen noch eine besondre Kraft anzunehmen sen, oder ob jene genügen, um auch diese zu erklären. Letteres hat Ludwig in keiner Weise bargethan. Denn die Erscheinungen, die er im Folgenden aus den genannten Kräften und beren Gegenwirkungen ableitet — wobei er ohne Weiteres die

Eriftens elektrischer Flüssigkeiten voraussett, — find keine specifiichen Lebenserscheinungen. Daß bas Thier "ein Gebilde barftellt, in bem scheinbar auf selbständige Beise Kräfte entwidelt werben. daß biese Kraftentwickelung aber nur so lange und in dem Umfange möglich, in welchem die chemische Umsetzung innerhalb besselben geidieht: bak ferner mit ber Groke bes Stoffumfates und ber in bas Thier ein- und ausgeführten Stoffmaffen die Kähigkeit zur Kraftentwickelung finken (Ermübung) und steigen (Erholung) muß, daß jebe innerhalb bes Körpers entstehenbe neue Bewegung ober Anziehung wie eine jede außerhalb besselben stehende, aber auf ihn wirksame, nicht eine einfache, sondern eine mannichfach complicirte Beranberung bes thierischen Organismus erzeugt, daß endlich bie einzelnen Bestandtheile des Thierleibes in einer nur bedinaten Abbangigkeit von einander bestehen" (a. a. D. S. 11), — das Alles find Phanomene, die auch jede complicirte Maschine, namentlich viele Dampsmaschinen barbieten. Es ist unter ihnen keine einzige Lebenserscheinung im engeren Sinne, und auch in der folgenden speciellen Durchführung seiner Grundanschauung vermag ber Verf. nicht entfernt nachzuweisen, wie burch bloße Elektricität, chemische Affinität und Barme eine Reimzelle sich zu bilben, sich in sich zu theilen ober neue Zellen anzusetzen vermöge, wie die chemische Affinität die zugeführten Stoffe nicht nur in der eigenthümlich organischen Weise mischen und entmischen, sondern auch in ganz bestimmter, voraus festgestellter Form aufammenfügen tonne, wie die Warme ober die Elektricität als bewegende Kräfte nicht nur nach einer, sondern nach allen möglichen Richtungen hin, welche das Thier einzuschlagen beliebt, wirken können, wie der elektrische Strom in den Rerven die Empfindung, in den Musteln die Bewegung hervorzurufen im Stande sen, u. s. w. Ueberall vielmehr muß er einräumen, daß die Mittel der Wissenschaft noch bei Weitem nicht ausreichen, ja nicht einmal zu einer Hypothese genügen, um die specifischen Lebenserscheinungen aus ben bloken Gegenwirkungen ber unorganiicen Kräfte beareiflich zu machen.

Demgemäß erklärt zwar A. Fid: Bon ben beiben "Ansichten", ber vitalistischen wie ber physikalischen ober mechanischen, sey "keine bewiesen und keine widerlegt" (Compendium der Physiol. des Mensichen 2c. Wien, 1860, S. 5). Nichtsbestoweniger nimmt er Partei für die letztere, gegen die Annahme einer besondern Lebenskraft,

Ulrici, Gott u. D. Ratur. 2. Muft.

indem er meint: es handle sich bei ber ganzen Controverse nur um bie Krage, wodurch gewisse Bewegungen, die an den s. g. Organismen vorkommen und beren Inbegriff — obwohl sich keine allge-meine Definition von ihnen geben lasse — das Leben sey, hervorgerufen werben. Sen nun aber bemgemäß z. B. die Frage zu entscheiben, warum bie Theilchen eines Eiweigmoleculs außerhalb bes Organismus bem Ruge ber gegenseitigen Anziehung benachbarter Sauerftofftheilchen folgen und damit eine Bewegung eingeben. die wir Käulnif nennen, innerhalb des lebendigen Organismus bagegen "nicht in biese Bewegung eingehen", so sen es immer wahrscheinlicher, biesen Unterschied baraus zu erklären, "baß bas Eiweiftbeilchen im Organismus mit andern Theilchen in einer besondern Weise (bie außerhalb eben fortfalle) gruppirt sen und die Kräfte ber lettern jenen Anziehungen das Gleichgewicht halten". als vorauszuseten, daß "die Lebensfraft die Eiweiftheilchen vor der Käulnif schütze". Allein auch so gestellt, entscheibet sich die Frage vielmehr zu Gunsten des Vitalismus. Denn daß jene Gruppirung ber Stoffe, die das Siweiftheilchen hindert, seinem natürlichen Auge aur Berbindung mit bem Squerftoff zu folgen, nur innerhalb bes Organismus portommt, muß boch eine Urfache baben, und diese Ursache, welche die Lebenserscheinungen bewirkt, und also eine wirkende Kraft involvirt, wird mit Recht als Lebenskraft bezeichnet werben können. So lange nicht bargethan ift, daß jene Gruppirung, in welcher die allgemeinen physikalischen und chemischen Kräfte mannichfach modificirt und alterirt werden, bennoch durch eben biese Kräfte hervorgerufen werde, ist die Annahme einer mitwirkenden besondern Kraft ebenso unerläklich als die Annahme einer magnetischen, elektrischen, chemischen Kraft.

Eine vermittelnde Stellung zwischen den schroffen Gegensätzen nimmt Claude Bernard, gegenwärtig eine der ersten Autoritäten Frankreichs im Gebiete der Physiologie, ein. Er erslärt: "La vie a son essence dans la force ou plutôt dans l'idée directrice du développement organique; — — et ai je devais définir la vie d'un seul mot, je dirais: la vie, c'est la création. En effet, la vie pour le physiologiste ne saurait être autre chose que la cause première créatrice de l'organisme qui nous échappera toujours, comme toutes les causes premières. Cette cause se manifeste par l'organisation; pendant toute sa durée, l'être vivant reste

sous l'empire de cette influence vitale créatrice, et la mort naturelle arrive lorsque la création organique ne peut plus se ré-Bon dieser ersten Ursache des Lebens, dieser influence vitale, dieser Lebenskraft, die nicht nur den Organismus schafft, sondern auch fortwährend beherrscht, unterscheibet er aber eine zweite Kraft ober Uriache, "une cause exécutive du phénomène vitale, qui toujours est de nature physico-chimique, et tombe dans le domaine de l'expérimentateur" (Du progrès dans les sciences physiologiques, in ber Revue des deux Mondes, 1865, T. LVIII, p. 645 f.). Jene cause créatrice soll also die erste unbefannte Ursache bes Lebens selbst, diese cause exécutive dagegen die nächste, unmittelbare, der Forschung zugängliche Ursache der einzelnen Lebenserscheinungen fenn. Bon ber Ratur jener miffen wir fo wenig wie von allen erften Urfachen; biefe bagegen foll physikalisch-chemis scher Natur senn, b. h. sie wirkt vermittelft ober in der Weise ber allgemeinen phyfikalischen und chemischen Kräfte, ober es sind diese Kräfte selbst, welche die "executive" Thätigkeit üben und die Lebenserscheinungen hervorrufen. Allein mit dieser Unterscheidung ist wenig Denn wenn boch "bas lebenbige Wesen mahrend ber ganzen Dauer seines Dasenns unter ber Herrschaft jener ersten Lebensursache fieht", wenn biese Ursache zugleich eine "birigirenbe" Kraft ist, so sind nothwendig auch alle Lebenserscheinungen ihrer Racht und Leitung unterworfen, und es fragt sich, wie bennoch diefe Erscheinungen bloß physikalisch-chemischer Ratur ober nur Wirtungen ber allgemeinen physitalischen und demischen Kräfte seyn können. Der erfte Sat wiberspricht bem zweiten. Und biefer Wiberfpruch tritt noch beutlicher hervor, wenn Bernard weiterhin bemerkt: Die Physiker und Chemiker haben fich gar nicht um Zwecke und Awectursachen zu kummern, der Physiologe bagegen sen genöthigt (porté) .. à admettre une finalité harmonique et préétablie dans le corps organisé, dont toutes les actions partielles sont solidaires et génératrices les unes les autres" (p. 652). Wenn alle einzelnen Functionen bes organischen Körpers sich gegenseitig bebingen und hervorrufen, und von einer vorausbestimmten Zwedmäßigkeit abhängig sind, von welcher die Physik und Chemie nichts weiß, - wie können bann boch die einzelnen Lebenserscheinungen nur Erfolge jener cause physico-chimique senn!? — Auf biese Frage bleibt uns Bernard die Antwort leider schuldig.

Unter' ben beutschen Physiologen ersten Ranges stellt sich R. Birchow auf einen ähnlichen vermittelnben Standpunkt, ober vielmehr er sucht erst einen Bunkt zu finden, von dem aus ber Awieivalt ber vitalen und ber physikalischen Auffassung sich ausaleichen Nach seiner Ansicht "muß man boch einmal die naturwissenschaftliche Brüberie aufgeben, in ben Lebensvorgängen burchaus nur ein mechanisches Resultat ber ben constituirenden Körvertheilen inhärirenden Molecularträfte zu sehen." Die Lehre von einer selbständig mirkenden Lebenskraft sen zwar ein abgethaner Arrthum; gleichwohl sey ber Ausbruck Lebenstraft beizubehalten zur Bezeichnung "einer ben Elementarstoffen nicht inharenten, sondern mitgetheilten Bewegungerichtung", bie zwar unzweifelhaft "fchließlich als ber Ausbruck einer bestimmten Aufammenwirkung physikalischer und chemischer Kräfte gebacht werben musse", die nun aber boch einmal in ber unorganischen Natur nirgend zu finden sen, sondern nur in den "vitalen Ginheiten", ben Zellen, vortomme. Diese "vitale Bewegung" kann in ihrem ersten Ursprunge nur bas Ergebniß besondrer Umstände und Bedingungen seyn. Denn "die Chemie bat noch keinen ber Blaftenkörper (Faferstoff, Giweiß, Stärke 2c.) aus ben Clementen ausammensegen, die Physik noch keinen biefer Körper, wenn er gegeben war, außerhalb des Lebendigen zur Organisation. zur Rellenbilbung zwingen können. Aber mas liegt baran? Wenn uns die Geschichte ber Erbe zeigt, daß eine Reit existirte, wo keiner bieser Blastenkörver vorhanden war und auch nicht vorhanden sewn konnte, wenn wir sehen, daß bann bestimmte Perioden eintraten, wo diese Körper und aus ihnen organische Formen sich zusammensetten, mas bürfen wir baraus schließen, wenn nicht bas, bag unter ganz ungewöhnlichen Bedingungen bas Wunder, d. h. die momentane Offenbarung bes sonst latenten Gesetzes geschah? — Bir können uns also nur porftellen, daß zu gewiffen Zeiten ber Entwickelung ber Erbe ungewöhnliche Bedingungen vorwalteten, unter benen bie zu neuen Berbindungen zurücklehrenden Elemente in statu nasconto die vitale Bewegung erlangten, wo demnach die gewöhnlichen mechanischen Bedingungen in vitale umschlugen. — Das Geset aber, nach welchem die Bilbung der Organismen erfolgte, muß nothwendig ein ewiges seyn, so baß jebesmal, wenn im Lauf ber natürlichen Borgange die Bedingungen für seine Offenbarung gunftig werben, die organische Gestaltung sich verwirklicht. Die Mittel zu bieser Berwirklichung können baher nur in einer eigenthümlichen Anordnung natürlicher Berhältnisse, in einem ungewöhnlichen, nur zu gewissen Zeiten eintretenden Zusammenwirken der Stosse gesucht werden, und der Borgang des Lebens muß sich sowohl in seiner ersten Begrünsdung als in seiner Wiederholung auf eine besondre Art der Meschanik zurücksühren lassen" (Gesammelte Abhandlungen zur wissenschaftlichen Medicin, Franks. a. M. 1856, I, S. 25 ff. Vergl. Archiv für pathol. Anatomie u. Physiologie, herausg. von R. Virschow, Bb. VIII, Berlin 1855, Bb. IX, Heft 1 u. 2, Berl. 1856).

R. Waaner nennt diesen Vermittlungsversuch einen .. neuen Vitalismus": und sofern er die Lebenstraft als eine den organischen Wesen eigenthümliche Kraft anerkennt und die "vitale Bewegung" von der mechanischen unterscheidet, mag er immerhin als Vitalismus bezeichnet werden. Allein bas Neue baran scheint uns nur auf einem Mangel an Klarheit und Durchbildung der Begriffe zu beruben, der die erstrebte Vermittlung unmöglich macht. Birchow führt den Ursprung der Organismen auf "die momentane Offenbarung eines fonst latenten Gesetes" zurud. Aber ift ein "latentes" Geset, b. h. ein Geset, bas nicht gilt, weil es sich nicht offenbart und nichts nach ihm geschieht, nicht ein Wiberspruch? Und wodurch ift ein nur "momentan" waltendes Geset, das nur "unter ganz ungewöhnlichen Bebingungen" fich offenbart, von einem einzelnen außerordentlichen Ereignif unterschieben? Freilich, wenn die ungewöhnlichen Bebingungen (Urfachen) wieder eintreten, wird auch wohl das Ergebniß (bie Wirtung) wiedertehren: bas folgt aus bem logischen Gefete ber Caufalität. Aber bie Bebingungen, unter benen vorausgesetter Raaßen aus ben unorganischen Elementen bie ersten Organismen entstanden, sind niemals wieder eingetreten. Bielmehr fordert bas thatfacilich bestehende Geset, nach welchem, wie wir sehen werden, gegenwärtig die Bilbung der Organismen erfolgt, das Vorhandensem schon organisirter Materie, bereits gebilbeter Organismen. Was ferner beift es, daß unter den vorausgesetten ungewöhnlichen Umftanben "bie zu neuen Berbindungen zurudkehrenden Elemente in statu nascente die vitale Bewegung erlangt" haben? belebten Wefen von den unbelebten nur burch eine besondre Art ber "Bewegung" unterschieden sem, ober sollen durch eine solche Bewegung nur die unorganischen Stoffe zur Eingehung organischer Berbindungen veranlaßt worden seyn? Aber wenn biese Bewegung und ihre besondre Richtung den unorganischen Stoffen "nicht inbärirt", also ihnen an sich nicht zukommt, von woher ift sie ihnen "mitgetheilt" worden? Bon den allgemeinen physikalischen und demischen Kräften unmöglich. Denn ba es nach naturwissenschaftlichem Grundsate überhaupt feine Kräfte giebt, die nicht irgend einem Stoffe inhäriren, so kann es auch keine unorganischen Kräfte geben, die nicht ben unorganischen Stoffen einwohnten. Nun foll ja aber letteren die vitale Bewegung und somit auch die Kraft dazu nicht Folglich kann sie auch nicht von den unorganischen inbäriren. Kräften ausgehen; und mithin fragt es fich, von welchen andern Rräften fie berftammt und welchen andern Stoffen biefe inbariren? Ihnen, und nicht "bem ungewöhnlichen Zusammenwirken ber Elementarstoffe", nicht ben noch gar nicht eristirenden "vitalen Einbeiten" (Bellen) würde die organisirende, Leben schaffende Thatigkeit auguschreiben senn. Nebenfalls kommen wir um die Annahme einer besondern Lebenskraft nicht herum. Denn die "ungewöhnlichen Bebingungen", burch welche "die gewöhnlichen mechanischen Bewegungen in vitale umschlugen" ober "bie besondre Art ber Mechanit" entftand, die wir Organismus nennen, sind offenbar wiederum nur ein andrer Name für ungewöhnliche, besondre Kräfte, die damals wirkten. Und die angeblichen "Mittel" zur Berwirklichung der organischen Gestaltung, die "eigenthümliche Anordnung der natürlichen Berhältnisse", das "ungewöhnliche Ausammenwirken der Stoffe" müssen doch als Mittel von irgend einer Kraft (Endursache) beschafft und angewendet worden senn, um den beabsichtigten Erfolg zu erreichen. Diese Kraft, welche — wenn auch unter Mitwirkung ber allgemeinen physikalischen und chemischen Kräfte — bie tobten Stoffe organisirte, die lebendigen Wesen in's Dasem rief und in ihnen fortwirkt, wird mit Rug und Recht als Lebenskraft zu bezeichnen sepn und von den unorganischen Kräften unterschieden werden müffen. \*)

<sup>\*)</sup> Birchow's Ansicht ift neuerbings von A. Paulidi: Allgemeine Bathologie, erste Abtheilung, die Störungen ber Formation (Lissa 1862), in dem vom Leben handelnden ersten Abschnitt naher ausgesührt. Rur tritt der Berf. weit entschiedener auf und erkennt — vielleicht aus den obigen Gründen — die Lebenstraft ausdrücklich an, indem er nachzuweisen sucht, daß neben den Molecularkräften in jeder Zelle noch eine besonders mitgetheilte, von einer früheren Zelle berftammende Kraft, die Lebenstraft, anzunehmen seh, die von Zelle zu Zelle, von Gene-

Marer und entschiedener vertritt die vermittelnde Richtung H. Lote. Er hat fich burch einige seiner älteren Schriften (Allgemeine Bathologie und Theravie als mechanische Naturwissenschaften, Leivz. 1842, S. 19 ff. Artifel: "Leben, Lebenstraft" in R. Wagner's Handwörterbuch ber Physiologie, Bb. 1, Braunschw. 1842) das Verdienst erworben, zuerft bie älteren untlaren Borftellungen vom Leben und ber Lebenstraft nicht nur erfolgreich bekämpft, sonbern auch aufgehellt zu haben. Auf ihm fußen meist die späteren Widersacher ber Lebenstraft, wie Du Bois-Reymond seinerseits ausbrücklich anerkennt. Lope indeß — wenigstens in seinen neueren Schriften — leugnet keineswegs, daß es Kräfte giebt, "welche das Lebendige von dem Unlebendigen unterscheiden"; wohl aber bestreitet er, daß dieselben Ausstüffe einer besondern Lebenstraft sepen. Ihre Gigenthumlichkeit foll vielmehr nur darauf beruben, "daß fie nicht einfache Kräfte, sondern Fähigkeiten zu Leiftungen sind, die aus der besondern Art ber Berknüpfung vieler Maffentheilden zu einem zusammengehörigen System hervorgehen". Er spricht baber von "lebenbigen Kräften", betrachtet dieselben aber nur als "Resultanten vieler Einzelfräfte", und behauptet, daß sie zwar "in der Benutungsweise", nicht aber "in ben Principien ihres Wirkens" von den unorgani» ichen Kräften unterschieben segen. Denn eben bie vielen Ginzelfräfte, aus benen die lebendigen Kräfte resultiren, sind die unorganischen Aräfte. Wie nach Lote alle Kraft ben mannichfaltigen Stoffen nicht an sich inhärirt, sondern ihnen aus ihrem Zusammentreffen unter gewissen Bedingungen nur "zuwächst" (vgl. oben S. 40 f.), fo erhalten auch die unorganischen Stoffe erst durch "die besondre Art ihrer Berknüpfung zu einem zusammengehörigen System" die Fähigkeit zu organischen Leistungen, b. h. aus jener besondern Art ihrer Berknüpfung wachsen ihnen die "lebendigen Kräfte" erft zu. find insofern die Resultanten vieler Einzelträfte, als sie eben aus ber Verknüpfung vieler Massentheilchen erft bervorgeben und somit jedes Maffentheilchen bas Seinige an Kraft zu ihrer Entstehung und Birtfamteit beiträgt. Die Ginzelfräfte, aus benen sie refultiren, tonnten baber mohl auch besondre Kräfte fenn, - bieg läßt sich

ration zu Generation sich libertrage und fortwährend aus den Molecularfraften sich regenerire, von ihnen fortwährend Erfatz erhalte und durch sie verftärkt werde. — Die Physiologie scheint also doch zu der verworfenen Lebenstraft wiederum ihre Bufincht nehmen zu muffen.

von Loze's Grundanschauung aus wenigstens nicht bestreiten, — aber sie sind nach ihm thatsächlich nur die allgemeinen physikalischen und chemischen Kräfte, welche, indem sie durch die besondre Verknüpfungsart der Massentheilchen zu lebendigen Kräften sich "zusammensehen", zwar eine besondre "Benuhungsweise" ihres "Wirkens" zeigen, aber in den "Principien" ihrer Wirksamkeit keine Beränderung erleiden und daher von den unorganischen Kräften im engern Sinne — d. h. von denjenigen, die außerhalb jener besondern (organischen) Verknüpfungen der Massentheilchen wirken — sich principiell nicht unterscheiden (Allgemeine Physiologie des körperlichen Ledens. Lpz. 1851. S. 96 f.).

Nach Lote banat sonach Alles ab von den ... complicirten Berbältnissen, unter benen die physischen Kräfte im Organismus wirken". Aus der Vernachläffigung biefer "Verhältniffe" geben nach ihm "nicht nur bie Phantafien [ber Bitaliften] hervor, welche hier gang andre Brincipien bes Wirkens zu seben glauben als auf unorganischem Gebiete, sondern auch die Erklärungsversuche berer, die einer mechanis ichen Ansicht hulbigen, franken febr oft an diesem Fehler". Denn "bie physischen Kräfte und ihre einfachen Gesetze für sich allein sind die Zaubermittel gar nicht, durch welche man den Zusammenhang bes Lebendigen in sich selbst plöglich offen legen könnte, bas Organische kann vielmehr nur aus sich selbst erklärt werben: die gegebenen Berhältniffe, in benen die Bestandtheile bes Körpers fteben und in welchen wir eben das Organische des Organismus sehen, find es allein, aus benen das Eigenthümliche und scheinbar Abweichende in den Lebenserscheinungen vermittelst mechanischer Principien erklärt werden kann" (a. a. D. S. 101 f.). Rurz ber Drganismus ist nach Lope zwar ein Mechanismus, aber von ganz besonderer Art, aus einer ganz besondern complicirten Zusammenordnung der Stoffe hervorgegangen und mit besondern, baraus resultirenden Kräften ausgestattet, jedoch immer nur ein Mechanismus, zu beffen Entstehung und Erhaltung in principieller Beziehung keine anbern als unorganische Kräfte wirken.

Um nun darzuthun, daß die s. g. lebendigen Kräfte in der That nur auf die angegebene Art sich bilden und nur in der angegebenen Weise von den unorganischen sich unterscheiden, unterwirft Lope die einzelnen Merkmale, welche man aufgestellt hat, um die principielle Differenz der organischen Körper und ihrer Kräfte

von den unorganischen zu beweisen, einer eingebenden Aritik. Er leugnet zunächst, bak "bem Lebenbigen in ber eigenthümlichen Berbindung seiner zusammengesetzen Substrate eine ihm allein eigene demische Kraft" zukomme (a. a. D. S. 78 f.). Da ich oben (S. 187 f.) die gegenwärtig herrschenden Ansichten der Chemiker über den chemiich en Unterschied bes Organischen vom Unorganischen bargelegt habe, so glaube ich mich ber näheren Erörterung dieses Bunktes entbalten zu bürfen. Rach ben Ergebnissen ber demischen Untersuchung zeigen, wie wir gesehen haben, bie Organismen allerdings gewisse, wenn auch anscheinend unbedeutende Gigenthumlichkeiten in Betreff ber Art und Beise, wie in ihnen die chemische Berbindung ber Stoffe zu Stande kommt, gewiffe Abweichungen hinsichtlich des Verhaltens der verbundenen Stoffe zu einander, turz bestimmte chemische Borgange und Abanomene, die in der unorganischen Natur nirgend Diese Abweichungen können nur als Wirkungen einer besondern, den Organismen oder der organischen Materie eigenthumlichen Kraft angesehen werben; und ba biese Kraft chemisch wirkt, indem sie die in der unorganischen Natur waltenden chemis schen Brocesse abandert, so scheint die Chemie allerdings berechtigt, eine ben Organismen eigene chemische Kraft anzunehmen. Ich meinerseits balte mich nicht für befugt, an den Thatsachen, welche die Chemie festaestellt bat, zu mäteln ober ihre Gültigkeit zu bestreiten. Wenn Loke diese Befugniß sich zuschreibt, so bin ich zwar weit entfernt, bagegen Einspruch zu thun; aber ich muß es ihm überlaffen, seinen Streit mit ben Chemikern auszusechten. Erst wenn er als Sieger baraus hervorgegangen, werben wir Laien seiner Meinung beipflichten können. Für jett beanuge ich mich zu bemerken, daß seine Einwürfe wenig Beweiskraft zu haben scheinen, weil sie nur gegen die ältere Annahme von den ternären und quaternären Berbinbungen, burch welche die Organismen von den unorganischen Körpern fich chemisch unterscheiben sollten, gerichtet find, ben Hauptpunkt aber, bie eigenthümliche Erscheinung ber f. g. "gepaarten" Berbindungen mit ihren "Baarlingen", gar nicht berühren. — Dagegen ift Lote ohne Zweifel im Recht, wenn er in ber schnellen Zersetzung der organischen Stoffe und in unfrer Unfähigkeit, sie künstlich nachzubilden, keinen "Beweis" findet für bas Daseyn einer eigenthümlichen Kraft, die fie bilbete und zusammenhielte. Jene Thatsachen allein liefern allerdings taum einige Wahrscheinlichkeit bafür. Allein

wenn er seinerseits selbst behauptet, daß doch "eigenthumliche Bebinaungen bei ber Entstehung und Erhaltung ber organischen Stoffe walten", so verstehe ich nicht, wie er nichtsbestoweniger leuanen tann, daß "eine ben gewöhnlichen Gesehen demischer Processe entzogene Kraft" babei thätig sep ober mitgewirkt habe. Denn bas "Cigenthümliche" vermögen wir uns boch nur als etwas vom "Gewöhnlichen". Allgemeinberrichenben Unterfchiebenes zu benten. Und "Bedingungen", die bei ber Entstehung und Erhaltung eines Dinges "walten", also thätig find, mitwirken, erweisen fich eben bamit als Rrafte, die bas Ihrige zu bem bestimmten Exfolge beitragen. Sind diese Kräfte den "gewöhnlichen" allgemeinaultigen Gesetzen in ihrem Wirken unterworfen, so können sie unmöglich als ..eigenthumliche" bezeichnet werden; benn als solche muffen fie auch auf eigenthümliche Weise wirken, weil nur barin die Gigenthümlichkeit einer Kraft bestehen tann. Sigenthumliche demische Kräfte, bie boch aar keine Abweichung von ben gewöhnlichen Gesetzen ber demischen Brocesse zeigen, scheinen mir baber ein Wiberspruch zu seyn: es fraat sich wenigstens, wie die beiden Bestimmungen 211sammen zu benken seven.

Aehnlich ergeht es uns, wenn Lope in demselben Rusammenhange behauptet, daß zwar ein Unterschied zwischen dem Lebendigen und Unbelebten bestehe, "aber nicht in Bezug auf die Natur ber wirfenden Rrafte, sondern in Bezug auf die Umftande, unter benen aleiche Kräfte wirken" (a. a. D. S. 82. 83). Denn bie "Umftände", sofern sie die Thätigkeit der wirkenden Kräfte so modificiren, daß jener Unterschied des Lebendigen vom Unbelebten fich ergiebt, find entweder wiederum selbst Kräfte, ober Mittel in ber Sand einer andern Kraft, die sie hervorruft, um burch sie ben Erfola ber wirkenden Kräfte abzuändern und ein andres, unterschiedenes Ergebniß zu gewinnen. Im einen wie im anbern Falle find es nicht die "gleichen" Kräfte, die im Lebendigen und Unbelebten wirken. sondern dort wirkt unter dem Deckmantel der Umstände noch eine andre, besondre Kraft mit, und sie gerade ift es, die den Unterschied bes Lebenbigen vom Unbelebten begründet und bamit bas Lebendige erst zu einem Lebendigen macht. — Wir bedauern, bak ein so scharffinniger, philosophisch burchgebildeter Denker, wie Loke, bie Untugend ber meisten Naturforscher nachahmt und Wörter wie "Bebingungen, Umftände, Verhältniffe" gebraucht, ohne eine genaue

Begriffsbestimmung von ihnen zu geben. Diese Ausbrude gehören ursprünglich ber Menschenwelt an und bezeichnen die einzelnen Elemente einer bestimmten Situation (Disposition, Stellung) ber Dinge und Verfönlichkeiten, also ein an sich rubiges, unthätiges Daseyn, in bas ber Mensch hineingestellt ift, bas ihm aber, von ber Reflexion auf seine Amede und Bestrebungen in Betracht gezogen, jum Motiv, jur Richtschnur und refp. jum Mittel für sein Wollen und Handeln wird, und insofern eine Wirkung ausübt. Sie find mithin zweideutig, und können mitwirkende Ursachen bezeichnen, bie zu einem Erfolge irgentowie beitragen, aber auch nur die ruhende, wirkungslose Lage ber Dinge, mit Rücksicht auf welche ber Urheber einer Handlung thätig ift. Werben sie auf die Natur übertragen, fo fällt bie lettere Bedeutung nothwendig hinweg, wenn man nicht die Ratur ohne Weiteres anthropomorphosiren und ihr Rücksichten, Erwägungen 2c. beilegen will. Eben bamit aber verlieren jene Ausbrude ihren urfprünglichen Sinn, und ihre vage, unbefinirte Anwendung kann nur Verwirrung stiften. In der Natur find die s. g. Bedingungen, Umstände und Verhältnisse entweder ohne alle Bebeutung, ober wenn von ihnen ein Erfolg irgend wie abhängig erscheint, immer mitwirkenbe, wenn auch nur im Berborgenen und mittelbar thätige Urfachen, also Kräfte, beren Wirtsamteit an bas Ausammentreffen mit andern Stoffen und Kräften gebunden und insofern eine bedingte seyn kann, die aber immer Kräfte bleiben und baber auch am besten als Kräfte bezeichnet werben. Namentlich kann bas Wort Bebingung, bessen man zur Abkürzung der Rede vielleicht nicht wird entrathen können, naturwiffenschaftlich immer nur eine Kraft bedeuten, an beren Mitwirkung, sey sie auch nur eine s. g. Anregung, die Wirksamkeit einer andern birect wirkenden Urfache gebunden erscheint.

Reben den eigenthümlichen chemischen Erscheinungen, die in und mit der Organisation hervortreten, ist die s. g. Reizbarkeit diesenige Eigenschaft, die man allgemein den organischen Wesen als unterscheidendes Merkmal zuschreibt. Lope will auch sie nicht dafür gelten lassen. Und allerdings, wenn der "Begriff" derselben "nichts weiter bedeutet als dieß, daß der Organismus durch äußere Sinstiffs zu keinem Zustande sich bestimmen lasse, ohne selbst diesen Zustand mitzubestimmen", so ist klar, daß nicht bloß das Lebendige, sondern "seder einsache Stoss, alles Seyende überhaupt diese Reiz-

barkeit besitzt, vermöge beren es ankommenden Einflüffen nicht als ein völlig widerstandloses passives Material sich zu beliebiger Gestaltung barbietet, sonbern burch seine eigne Natur bie Form und Größe ber Beränderungen "mitbestimmt" (a. a. D. S. 98). Lote läßt ein sehr wesentliches Moment im Beariffe ber thierischen Reizbarkeit außer Acht. An diese "Gigenschaft" ist bekanntlich die (sinnliche) Empfindung gebunden. Und wenn auch Lope u. E. mit Recht behauptet, daß die Empfindung wesentlich ein Product ber Seele ober ein Erfolg "pfpchifcher Thätigkeiten" fen (Medicinische Psychologie, S. 177 f.), so ift es boch eine allgemein anerkannte Thatsache, daß die Empfindung nur auf eine vorbergeaangene Reizung erfolgt. Die Reizung ist also eine Bedingung der Empfindung, b. h. sie muß irgend wie zu beren Entstehung mitwirken. Da nun aber nur bei ben organischen Wesen die Reizung diese Mitwirtung übt, bei den unorganischen Körpern dagegen nie und nirgend ein ähnlicher Erfolg sich zeigt, so muß nothwendig die Reizbarkeit, b. h. die Käbiakeit gereizt zu werden und auf die eingetretene Reizung zu reagiren, in ben organischen Wesen eine anbre sewn als in ben unorganischen, ober was baffelbe ift, bie Organe (Stoffe und Stoffverbindungen), an welche diese Kähigkeit gebunden ift, muffen in ben organischen Körpern eine andre Beschaffenheit haben als in ben unorganischen, da sie dort etwas leisten, was sie hier nicht zu leisten Die Reizbarkeit im engern Sinne wird also boch wohl vermögen. als eigenthümliches Kriterium ber lebendigen Wesen anerkannt werben muffen; und die Frage kann nur seyn, ob sie allen Organismen, namentlich auch den Pflanzen — die man zwar allgemein als organische, lebendige, nicht aber als empfindende Wesen zu betrachten pflegt, - auguschreiben fen.

Ich übergehe die Einwendungen, die Lote gegen die beiden Behauptungen erhebt, daß "die Lebenskraft den Wechsel der Bestandtheile des organischen Körpers überdaure und deshald nicht als Summe oder Product der diesen zugehörigen Sinzelkräfte dertrachtet werden könne", und daß "die organische Kraft sich ohne Verlust ihrer Intensität theilen und auf mehrere Stoffe übertragen lasse" (S. 99 ff.), obwohl es mir scheinen will, als ob auch in Vetreff dieser Bunkte Sigenthümlichkeiten stehen bleiben, die als unterscheidende Merkmale des Organischen zu betrachten seyn dürften. Ich demerke nur, daß Lope selbst am Schluß seiner Er-

örterung behauptet: "Die Anordnung der Umstände ist daher allein bas, worin die Macht bes Lebens beruht, und burch welche es sich unter ben äußern Einflüssen nicht nur zu erhalten, sondern bas Aeukere felbst feinen Ameden zu unterwerfen versteht" (S. 105). Damit scheint boch implicite wiederum eine neue, besondre Kraft anerkannt zu senn, welche, sofern auf ihr jene Macht bes Lebens "beruht", sofern sie also diese Macht begrundet, d. h. sie mittelober unmittelbar bervorruft, mit Rug und Recht als Lebenstraft bezeichnet werben kann. Denn die Umstände, wie sie auch angeordnet senn mögen. können nichts begründen, wenn ihnen jede Rraft und Wirkamkeit mangelt; und die Anordnung der Umftande muß felbst einen Grund, eine Urfache haben, die wiederum nur eine Kraft ober Thätigkeit seyn kann. Daß biese Kraft nur auferhalb ber Organismen zu suchen fen und nicht auch in ihnen wirke, hat Lope noch keineswegs erwiesen, geset auch, daß er Recht batte zu behaupten, ber Organismus entstehe nicht baburch. baß feine Molecule (bie urfprünglich unorganischen Stoffe) von einer besonderen Kraft burch einen Act der Gewalt zur Gingehung ber organischen Verbindungen gezwungen würden, sondern "weil diese Berbindung unter ben vorhandenen Umftanden die nothwendige Confequenz der eignen Kräfte der Molecule war", und der Organismus erhalte sich nur, weil die Molecule nach ihrer Verbinduna "fortwirken", aber in Folge biefer Berbindung "nur in Gemeinicaft und ben Bedürfnissen bes Organismus gemäß thatig senn können". Denn wenn die eigenthümlich organische Verbindung der Molecüle nicht unmittelbar, fondern nur "unter den vorhandenen Umständen" die nothwendige Consequenz ihrer eignen molecularen Aräfte war, wenn die Anordnung ber Umftande "zur Entstehung ber organischen Verbindung bergestalt mitwirkte, daß lettere ohne fie nicht entstanden ware, so kann bas nach Lope's eigner Grundanschauung nur beißen, daß die Umstände "burch ihre Einwirtung die Molecule in Auftande versetzen, unter benen ihnen ihrer eignen Ratur gemäß die Kräfte zur Gingehung ber organischen Berbindung entstanden" (S. 102). Aber follen die Umstände dieß leisten, so tonnen fie ben Moleculen nicht bloß äußerlich gegenüber stehen und von außen (durch Druck und Stoß) auf sie einwirken; sie muffen vielmehr nothwendig in ihnen wirken, weil die Kräfte, die unter ibrem Einfluß den Molecülen "zuwachsen", nach Lote selbst nicht von außen auf lettere "übertragen" werden, sondern nur in ihnen entstehen können.

Wenn Lope hier schon in einen geheimen Conflict mit seiner Grundanschauung gerath, so steigert sich, wie uns dunkt, biefer Conflict zum offenen Wiberspruch, wenn er im Folgenden behauptet: "So gewiß es ist, daß die meisten Wirksamkeiten ber organischen Theile ihnen nur burch ihre Berbindung, also burch die Stelle, die sie im Ganzen einnehmen, zukommen, so ift es boch nicht weniger gemiß, baß jedes Molecul baneben auch die Wirkungsfähigkeiten bewahrt, die ihm unabhängig von seiner Verbindung mit andern um seiner eignen Natur willen zukommen" (S. 110). Diesen Sat stellt Loke ber Behauptung ber Bitalisten entgegen, daß im Unlebendigen bas Ganze seine Bedingungen in ben Theilen, im Drganismus bagegen umgekehrt ber Theil seine Bedingungen im Ganzen Allein jene "Wirkungsfähigkeiten" find boch nur ein andrer Ausbruck für Kräfte. Nun soll ja aber nach Lote die Kraft überhaupt keinem Stoffe an fich inhariren, sondern ihm nur unter Bebingungen und Umftanben, b. h. im Busammentreffen, in ber Berührung und Verbindung mit andern Stoffen "zuwachsen". Rraften, bie einem Molecul "um feiner eignen Ratur willen gukommen", kann mithin nicht die Rebe fenn. Lote, ber fonft überall, namentlich im Gebiete bes Organischen, Alles von ben Bebingungen und Umständen abbangig macht, stellt sich bier plötlich auf den entgegengesetten Standpunkt "unabhängiger" Kräfte. Denn jene ben Moleculen zufommenden, von ihrer Verbindung unabhängigen Birtungsfähigkeiten follen es fenn, "burch bie allein jebes Molecul feine Berbindung mit andern jum Gangen des Organismus berftellt" (S. 110). Aber gesett auch, die Molecule besähen folche unabhängige Wirkungsfähigkeiten, fo scheint bie obige Behauptung boch nur eine potitio principii zu seyn. Denn bas ist ja eben bie Hauptfrage, um die es sich handelt, ob das einzelne unorganische Molecül selbstthätia seine Berbindung mit andern zu einem organischen Ganzen "berftelle", ober ob es burch eine andre Kraft in diese Berbindung gestellt werbe. Die Bitaliften behaupten bas Lettere. Und darum nehmen sie nicht nur eine besondre Kraft an, burch welche zunächst die Reimzelle sich bilbet, sondern schreiben auch letterer als bem potentiellen Ganzen bie besondre Rraft zu, andre Stoffe in bestimmter Beise mit fich zu verbinden (fich zu

affimiliren) und so burch Bildung neuer Zellen allmälig bas Ganze in seiner bestimmten Gestalt actuell beraustellen. Loke bagegen bebauptet, daß die Entwicklung der Gestalt des Organismus "die nothwendige Folge ber Kräfte sen, welche zwischen seinen Theilen wirten. ganz ähnlich wie wir auch langfam frystallisirende Riederschläge sich burch bie Wirtung ihrer Molecularfräfte allmälig in regelmäßige, strablige ober andre Formen anordnen seben". Allein abgeseben bavon, baf wir auf diese Weise burch die bloke Wirtung der Mole cularfräfte nur Arnftalle, niemals aber einen Organismus entflehen sehen, daß vielmehr durchgängig der Ursprung der Organismen bas Dasem bereits organisirter Materie und bamit die organische Berbindung und Gestaltung, deren Entstehung eben erklärt werben foll, porausfest, fo pakt bas Gleichnik von ber Kryftallisation nicht einmal. Denn es ift zwar wohl benkbar, daß durch die f. g. Molecularträfte, namentlich burch die chemische Affinität ber Stoffe bie regelmäßigen Formen ber Kryftalle sich bilben können; wie aber aus ihnen allein die Entstehung ber ebenso unregelmäßigen als gang eigenthumlichen Geftalt 3. B. eines hubns fich erklaren laffe, vermögen wir nicht einzuseben. Dagegen hat Lote ganz Recht, wenn er behauptet, daß "ber Keim eines Organismus die Ausgestaltung ber Theile nicht bewirkt, indem er potentiell das fünftige Sange, sondern insofern er actuell bie gegenwärtige Berbindung von Theilen ist". Wenn er aber hinzufügt: "Da bie Theile in einer solchen Verknüpfung unter einander stehen, daß aus ihren Gegenwirkungen mit dem Naturlaufe später das Ganze bervorgeben muß, so wirken sie natürlich von Anfang an nach allen Seiten bem Blane bes Ganzen gemäß" (S. 112), so erkennt er damit doch wiederum die im Gangen und zum Gangen wirkende Eine Lebenstraft, die bier als geftaltende Rraft aus bem Reime bie mannichfaltigen Theile beransbilbet, implicite an. Denn baß die Theile (Molecule, Atome) des Reimes "bem Plane des Sangen gemäß" wirten, während fie in ber unorganischen Natur nur ihren eignen Affinitäten ober ben von außen auf fie einwirkenden Kräften folgen, muß doch einen Grund haben. findet benfelben in der besondern (organischen) "Berknüpfung", in der fie unter einander stehen. Aber diese Verknüpfung kann offenbar nicht leiften, was fie foll, wenn sie nicht selbst schon bem Plane bes Bangen gemäß angelegt ift. Sie fest alfo eine ihm gemäß wirkende Kraft voraus, welche die Theile anders verknüpft, als sie in der unorganischen Natur, ihren eignen Kräften und den äußern Einwirkungen überlassen, sich zusammensügen. Und diese Kraft, welche sonach die Theile gegen die Neigung ihrer eignen Kräfte in jene besondre Berknüpfung bringt und darin erhält, wird nothwendig auch nach ihrer Berknüpfung fortwirken und eine — wenn auch beschränkte — Herrschaft über die Theile behaupten. Sie wird es mithin auch seyn, welche die sernere Wirksamkeit der verdundenen Theile dem Einen Plane des Ganzen gemäß bedingt und leitet, und also im Zusammenwirken mit dem "Naturlause" sämmtliche Lebenserscheinungen hervorruft.

Das Daseyn dieser Einen, besonderen, in und über den Theilen waltenden Lebensfraft ergiebt sich überall aus Loze's eignen Erörterungen nicht nur da, wo er die Meinungen Andrer bekämpft. sondern auch da, wo er seine eigne Ansicht positiv entwickelt. ben Merkmalen, burch welche nach ihm das Lebendige vom Unbelebten wirklich unterschieden ist, rechnet er zunächst, daß mährend "die meisten unorganischen Körper uns überwiegend im Zustande der Rube erscheinen, aus dem sie nur durch fast überall nachweisbare äußere Einflüsse zu Bewegungen und zu Beränderungen ihrer Gestalt und Eigenschaften aufgeregt werben, die Organismen bagegen ebenso überwiegend in einem Austande der Bewegung sich zeigen, der seltner burch einzelne Intervalle der Ruhe, und zwar nie einer nachweisbar vollständigen unterbrochen wird". Und zwar "ift diese Bewegung teine regellose: auch die oberflächlichste Beobachtung wird vielmehr von der Festigkeit überrascht, mit der ein gewisser Blan der Bilbung und Entwickelung in allem ihren Wechsel festgehalten wirb". Dbwohl nun diese Bewegung keineswegs daher rührt, daß "das Lebendige nur eignen immanenten Gesetzen folge und seine Entwidelung nur burch eigene Kräfte ausführe", obwohl vielmehr "Organisches wie Unorganisches gleich nothwendig in seiner Beränderung burch äußere Reize bestimmt wird und die Form der baraus entspringenden Auftände nur mitbestimmt", obwohl man baber fagen kann, daß ber Oraanismus bloß barum in beständiger Bewegung ift, weil "nur auf ihn, nicht aber auf die unorganischen Körper, beständig Reize einwirken, die sein Gleichgewicht ftoren", so bleibt doch immer "ein wesentlicher Unterschied des Organischen und des Unorganischen" stehen. Denn "bas eben, baß es für unorganische Körper Momente

im Naturlaufe giebt, in benen fie mit allen äußern Bebingungen im Gleichgewicht fenn konnen und jur Beranberung ihres Ruftandes eine Beränderung der Umftande porausseten, scheibet sie auf eine höchst bedeutungsvolle Weise von den lebendigen Organismen ab. beren Inneres so angeordnet ift, daß sie niemals im allgemeinen Raturlauf einen Moment polligen Gleichgewichts mit ben äußern Bedingungen finden können" (S. 128 f.). Wir erkennen ben wesentlichen Unterschied, der hierin sich zeigt, vollkommen an; aber er beruht sicherlich nicht bloß auf einer besondern Anordnung des "Innern" der Organismen, sondern zunächst darauf, daß der Organismus Reize empfängt und auf Reize reagirt, die auf die unorganischen Körper aar teinen Ginfluß üben. Diese Reactionen setzen Kräfte poraus: und diese Kräfte, da sie nicht bloß zufällig ankommenden Reizen regellos antworten, sondern in und mit ihren Gegenwirtungen zugleich ben organischen Körper nach bestimmtem Plane und fester Regel aufbauen, konnen nicht bloß die molecularen Kräfte der einzelnen Theile noch eine bloße "Resultante" derselben senn. Denn aus einer Verbindung der Molecule und ihrer Kräfte kann wohl eine neue Wirksamkeit berfelben, nicht aber ein Plan und eine Regel ihrer Thätigkeit resultiren. Blanmäßige Wirksamkeit sett vielmehr nothwendig eine einige, die mannichfaltigen Ginzeltrafte beberrichende und benutende Kraft voraus.

Im Folgenden hebt Lope selbst als charafteristisches Merkmal ber Organismen bervor, daß fie im Gegensat zu ben unorganischen Körpern "niemals gegen die Fortbauer eines und besselben Reizes gleichgültig werben; vielmehr mahrend ein Metall bei aleichem Wärmegrad sich gleich bleibt, erzeugt ber langbauernde Ginfluß berselben Temperatur, berselben Keuchtiakeit, ber gleichen Helligkeit und des gleichen Luftreizes in dem organischen Körper eine unabläffige Entwickelung, die nur endet unter Umständen, wo (wie in den tiefften Frostemperaturen) jede Beweglichkeit und Wirksamkeit seiner Massen erlischt" (S. 133). Er erkennt ferner selber an, baß während das Metall warten muß, bis im Laufe ber Veränderungen in seiner Umgebung Einflusse eintreten, die ihm eine neue Form aufnöthigen, "ber Organismus bagegen in sich selbst sowohl ein Gefet ber Aufeinanberfolge seiner Entwidelungsstufen als auch einen innern Antrieb ihrer Berwirklichung besitt, obgleich er äußerer Begunftigungen bazu nicht unbedürftig ift" (S. 134). Zwar scheibet Ulrici, Gott u. Die Ratur. 2. Mufl.

Digitized by Google

ihn biefe Eigenschaft noch nicht von allem unlebenbigen Geschen ab. Denn auch die Bewegungen der Blaneten zeigen "eine Reihenfolge von Formveränderungen bes ganzen Spftems, beren Gefes und verwirklichender Antrieb, jedes äußern Ginflusses unbedürftig, in der Verbindungsweise des Syftems selbst liegt". Aber "die Bewegungen ber Planeten geschehen an gleich bleibenben Rörpern, bie weber Beränderungen ihrer Masse noch Schwankungen ihrer Kräfte erfahren, und beren übrige Berwandlungen, die sie nach Analogie unserer Erbe erleiben mögen, ohne Ginfluß auf die Gestalt und Fortbauer ihrer Bewegungen bleiben"; - beim Planetenspftem also find es feine "Form veränderungen", sondern bloße Bewegungen, beren Geset und vermittelnder Antrieb in ber Berbindungsweise des Systems selbst liegt. Auch fteht der Organismus, gang unähnlich dem Planetenfystem, "in einer fortwährenden Beziehung zur äußern Welt, indem er beständig Stoffe, Bewegungen, Reize und Sinfluffe aller Art aus ihr in sich aufnimmt und mit seiner Entwidelung verschmelzt, so baß bei ihm gerade umgekehrt bie Richtibentität ber Maffen und Kräfte bie Bedingung seiner Stabilität au senn scheint" (S. 136).

Es besteht also ein Unterschied zwischen bem Planetenspftem mit seinen blogen Bewegungen und bem Suftem bes Stoffwechsels. ber Formveränderungen und Entwidelungsstadien, welches ber Draanismus barftellt. Dieser Unterschied läuft allerdings barauf hinaus, baß ber Organismus eine viel geringere Selbständigkeit besitzt, indem er in seinem Besteben vom Daseyn ber äußern Welt mit ihren Stoffen, Reizen und Einflüffen abhängig erscheint. Allein wenn Lote boch anertennt, daß ber Organismus in fich felbft sowohl ein "Gefes" ber Aufeinanderfolge seiner Entwickelungsstufen als auch einen "innern Antrieb" ihrer Verwirklichung besite, ja wenn er sogar behauptet, daß auch ohne äußere Ginflusse von positiv aufregender Kraft "die schon im Reime bes Organismus angelegten Beziehungen feiner Beftandtheile für fich felbft binreichen murben, um jenes Spiel von Bewegungen zu beginnen", auf bem in letter Instanz bie Lebenserscheinungen beruhen, — gefett auch, daß bieses Spiel, fich felber überlaffen, nur zur Zerftörung bes Organismus führen würde, - so muß er auch anerkennen, daß im Organismus eine besondre Kraft waltet, welche bieses Spiel beginnt, welche als innerer Antrieb zur Verwirklichung seiner Entwicklungsstufen sich

äußert, welche das Gesetz der Aufeinanderfolge derselben polizieht. Denn der Keim ober die in ihm angelegten Beziehungen können kein Spiel von Bewegungen beginnen, wenn fie feine bewegenbe Araft besitzen; und der Antrieb, der zu nichts treibt, b. h. der keine treibende Rraft ift, mare tein Antrieb, ebensowenig als bas Gesen, bem keine es vollziehende Kraft ober Thatigkeit zur Seite fteht, ein wirkliches Gefet ware. So gewiß daber die Aftronomie berechtigt ift, bem Syfteme ber Planetenbewegungen eine besondre Rraft zu Grunde m legen, so gewiß ist die Physiologie berechtigt, ja durch das logische Gefet ber Caufalität genothigt, bas eigenthumliche Spftem pon Formveranderungen und Entwidelungsftufen, das nur in der organischen Natur vorkommt und das Wesen des Organismus ausmacht, auf eine besondre organische Kraft zurückzuführen. Rraft keine schlechthin selbständige, absolute, sondern insofern eine bedingte ift, als die Dauer ihrer Wirksamkeit wie beren Erfolge von der günstigen Mitwirkung andrer Kräfte abhängen, hebt weder ibre Gigenthumlichkeit noch ihre relative Selbständigkeit auf: benn basselbe gilt auch von den unorganischen, namentlich von den s. a. Molecularfräften. Und baß sie nicht aus einer eigenthümlichen Berknüpfung ber (unorganischen) Stofftheilchen und ihrer Kräfte erft "refultirt", leuchtet von felbst ein, wenn man bedenkt, daß biefe (organische) Berknüpfung nur in und mit einer bedeutenden Kormveränderung der Stofftheilchen entsteht und besteht und also eine diese Kormveranderung bewirkende Kraft zur Boraussenung bat.

Endlich erkennt Loke zwar auch die Ernährung, das Wachsthum und die Zeugung (Fortpflanzung) als die drei Formen der Combination physischer Processe an, durch die man mit Recht stets das Lebendige vom Unlebendigen abzuscheiden versucht habe. Aber die Ernährung, d. h. "die Verstärfung eines Systems verbundener Massen durch Hineinziehen von Stossen und Krästen der Umgedung in seinen Verband und Dienstdarmachung derselben für seine Bewegung", ist nach ihm nur insosern ein Merkmal des Lebendigen, als "der Naturlauf keinen andern Fall besigt, in welchem solche Vorgänge systematisch zur Erreichung eines seiner Zwecke verwandt würden". Ebenso ist die Form des Wachsthums oder die s. g. Intussusception nicht in der gewöhnlichen Aussachtung derselben ein Kennzeichen der Organismen. Denn der wahre Unterschied zwischen der organischen Intussusception und der unorganischen Juxtaposition

ber Stofftheilden besteht nicht barin, bag "im unorganischen Rörper bas Wachsthum ftets burch Anfat ber Umgebung an bie äußern Theile seiner Gestalt, niemals aber burch Aufnahme bes Ruwachses in das Innere der Substanz erfolgte, mährend der organische Leib etwa burch ben Mund ober andre Deffnungen seine Nahrung in das Innere hinabführte und sie selbst da nicht neben den schon bestehenden Theilen ablagerte, sondern diese mit ihr durchdränge und so stets das Neue mit dem Alten auf das Innigste mischte". find .. auch biefe Umstände theils an fich bemerkenswerth, theils beuten sie auf das Wesentliche hin"; aber "das wahre Innere, in welches hinein ber Organismus seine Nahrung intussuscipirt, ift nicht bas räumliche Innere seines Leibes, sonbern ber Blan feiner Organisation. Darin besteht bie Intussusception, bak keinem Theile bes lebendigen Körpers erlaubt bleibt, für sich und ohne Rücksprache mit bem Ganzen aus ber äußern Welt einen Massenzuwachs in sich aufzunehmen, durch bessen Aneignung er aus ben Beziehungen heraustreten würde, die ihm der Typus der Gattung au ben übrigen innezuhalten befiehlt; daß vielmehr alle Rufuhr gunächft bem Gangen zukommt, und von ihm burch eigenthümliche Einrichtungen allen einzelnen Theilen nach Maßgabe beffen zugetheilt wird, was sie auf Grund des allgemeinen Twus fordern können". Diefe Gigenthumlichkeit hangt bamit jufammen, daß "die Lebenserscheinungen nicht bloß eine Summe mechanischer Bewegungen zu einer planmäßigen Gemeinsamkeit vereinigen, sonbern auf jeber Stufe mechanischer Entwickelung zugleich zu chemischen Brocessen Beranlaffung geben und burch biefe felbst wieder neue Gelegenheiten zu mechanischen Wirkungen hervorbringen. Der unorganische Naturlauf zeigt nichts Aehnliches. Zwar geschehen an ber Oberfläche ber Erbe viele chemische Brocesse, aber nur solche, welche entweder in einem beständigen immer fortschreitenden Verwandlungsprocesse ihrer Beftandtheile durch Orybation und den Einfluß des Wassers sich erschöpfen, ober unregelmäßig und ohne softematische Berknüpfung bier und da mit großer Gewalt hervorbrechen, um ebenso balb zu er-Nur ber Organismus besitt eine fustematische Berwendung demifder Processe, und unterscheibet sich baburch auch von allem bisherigen Hervorbringen unfrer menschlichen Technit". Der Organismus endlich, "weil sein System nicht auf Unveränderlichkeit seiner Massen und Kräfte, nicht auf Abgeschlossenbeit nach

außen, sonbern auf die entgegengesetzten Bedingungen gebaut ist und baher stets von inneren Antrieben zu weiterer Umwandlung angeregt wird, kann in keinem Falle eine in sich zurückkerende Beriode von Bewegungen erzeugen, wie im Planetensystem: — — der Organismus erhält nicht sich selbst, sondern stellt durch Zeugung ein neues System her, in dessen einsfacher Gestalt die Grundlage einer ähnlichen Entwickelung gegeben ist, — eine Thatsache, durch deren Borhandenseyn allein schon das Leben sich von aller übrigen Ratur scheidet" (S. 138 st.).

Ich brauche wohl nicht erst nachzuweisen, daß in diesen Säten wiederum implicite eine von allen unorganischen Kräften unterschiedene, dem Ganzen zukommende, planmäßig und systematisch wirkende, das Ganze (System) in einsacher Gestalt wieder erzeugende, also in sich einige, die Theile und Theilkräfte wie die Bewegungen und die chemischen Processe beherrschende ("verswendende") Kraft, d. h. die verworsene Lebenskraft als der letzte Grund des Lebens und der ihm charakteristischen Erscheinungen anserkannt ist. Ernährung, Wachsthum und Zeugung sind ja ohnehin nur die drei Hauptseiten jenes Systems von Formveränderungen und Entwicklungsstusen, das der Organismus durchläuft und in dessen Bollziehung er selbst wesentlich besteht.

Schließlich spricht Lope seine Ueberzeugung aus, daß auch der Ibee nach bas Lebendige vom Unbelebten zu unterscheiben sey. findet etwas "Ansprechendes" in der Ansicht, daß der Organismus ein Mitrotosmus sen, b. b. "baß bie wesentliche Würde ber organis ichen Wesen in der Bolltommenheit bestehe, mit der sie das Gefüge bes Matrofosmus nachahmen", - eine Anficht, nach welcher ber ..ibeale" Unterschied bes Organismus vom Unorganischen barein zu seken ift, "daß er burch die Form seines Zusammenhangs und seiner Entwidlung fähig ift, die bebeutungsvollen Ibeen bes Weltalls, welche sie auch seyn mögen, vollständig in sich zu reproduciren, während das Unorganische durch seine Form dazu gezwungen ift, ftets als ein bem Ganzen ber Welt unähnliches Bruchftud auch nur einzelne Rüge jener Sbeen zur Darftellung zu bringen" (S. 151). Er stellt, wenn auch nur hypothetisch, die Ansicht auf, daß "ber Weltlauf ein System von Lagen und Gelegenheiten sey, geschickt, bem geiftigen Leben, welches fich in ber Ratur jedes einfach Sevenden begründet finde, qu einer Entwidelung qu verhelfen", und hak non hiefer Anficht aus bas Lebenbige insofern burch einen bebeutsamen (idealen) Unterschied vom Unlebendigen getrennt erscheine, als "alles Unorganische ben Wechselfällen ber äußern Umstände so unterworfen fen, daß es zwar mannichfache Berceptionen, aber keinen Rusammenhang berselben, keine allmälige Entwidelung seines geistigen Dasegnes nach einem vorbeftimmten Blane erfahren könne, Die organischen Wesen bagegen als Verknüpfungen einfacher Elemente nach einem Plane des Rusammenhanas jedem einzelnen ihrer Elemente eine fortschreitenbe Steigerung und Entwidelung seiner Buftanbe gestatten, sen es daß unter biefen Elementen eine einzige Seele an einen vorzüglichen bominirenden Plat gestellt, alle Früchte biefer Entwickelung, wie im thierischen Organismus, in ihrem Leben concentrirt, ober bak, wie wir es in ben Pflanzen vermuthen muffen, nur die einzelnen Wefen, welche sie bilden, jedes für sich eine Berception der Lage des Ganzen und seines Lebenslaufs in sich ausbilbet" (S. 160 f.). Er erflärt enblich, baf er bie teleologifchen Ansichten ober wenigstens beren Voraussetzungen durchaus theile. "Ohne Zweifel haben die teleologischen Anfichten Recht, wenn sie im Allgemeinen ben Aweck ber Welt in die Realisirung von Gutern Sie werben im Einzelnen nicht minber baufig Recht baben. wenn sie ben Grund der Bilbung irgend eines organischen Theils einzig in seiner Zwedmäßigkeit suchen; benn bag die Geweihe und Hörner einem Thiere als Schut- und Angriffswaffe gegeben sepen. wird immer eine natürlichere Ansicht seyn als die Behauptung, daß sie nur als integrirende Theile eines ästhetischen Typus der Bilbung hervorwachsen" u. s. w. (S. 161 f.).

Nichtsbestoweniger behauptet Loge immer wieder: "bie bloße Form der Zusammensetzung der (unorganischen) Stoffe scheide das Leben von dem übrigen Naturlause" (S. 74); "das Einzige, was die organischen Substanzen dem Leben verdanken, bestehe in der Einleitung jener eigenthümlichen Zusammensetzung, die, nachdem sie einmal zu Stande gedracht ist, sich selbst erhalte" (S. 84); nicht vom einzelnen Reize allein, sondern zugleich von "der Zusammenhangsweise der Kräfte" hänge daszenige ab, was im Organismus auf vorangegangene Reizungen erfolge (S. 97); das "Eigenthümliche des Organischen bestehe ausschließlich in der Form der Berbindung, in welcher die allgemeinen physischen Kräfte in ihm zu einem gemeinsamen Producte zusammenzuwirken genöthigt seyen" (S. 155).

Na nach Neußerungen in seinem neuesten größeren Werke (Mitrotosmus: Abeen zur Naturgeschichte und Geschichte ber Menschheit) gewinnt es ben Anschein, als ob es auch ber .. eignen Gesete" und ber "eigenthümlichen lebendigen Kräfte", die er als Resultante ber allgemeinen physischen Kräfte früher anerkannte, nicht mehr beburfen folle. hier erklart er: "Richt burch eine höhere, eigenthumliche Kraft, die sich fremd dem übrigen Geschehen überordnete, nicht burch unvergleichlich andre Gesetze unterscheibet sich das Lebendige von dem Unlebendigen, sondern nur durch die besondre Form der Busammenordnung, in die es mannichfaltige Bestandtheile so verflicht, daß ihre natürlichen Kräfte unter dem Ginfluß der äußern Bedingungen eine zusammenhängende Reihe von Erscheinungen nach benfelben allgemeinen Gesetzen entwickeln muffen, nach benen auch sonst überall Zustand aus Zustand folat" (a. a. D. I, 54). bem er sobann wiederum alle die Instanzen, die für die Annahme einer besondern Lebenstraft sprechen, in abgefürzter Form zu widerlegen gefucht, kommt er zu bem Schluffe: "In beiben Fällen, in einer regellosen Reihe von Veränderungen (in der unorganischen Ratur) wie bei einem regelmäßigen Kreise von Ereignissen (im Drganismus), geschieht nur, was nach ber einmal gegebenen Lage ber Sachen gefchehen mußte, und ber Vorzug des Organischen besteht nicht in einer stetig handelnden Zweckthätigkeit, sondern in der beständig nachwirtenden Aweckmäßigkeit der ersten Anordnung" (S. 69). Hier indeß wirft er sich doch selbst die Frage ein, woher denn diese erfte zwedmäßige Anordnung rühre, beren "Rachwirtung" Borzug des Organischen vor dem Unorganischen begründen, b. h. die eigenthämlichen f. g. Lebenserscheinungen hervorrufen foll. statt die Frage zu beantworten, erklärt er: "Wir wissen es nicht, und haben keinen Grund hier schon die Vermuthungen auszusprechen, die wir darüber hegen können". Allein mit diesem Unwissenheitszeugniß, das Lote der Naturwissenschaft ausstellt, ift die Sache nicht Zunächst ist es insofern ungenügend, als es unvollständig ift. Denn wir wissen nicht nur nicht, wodurch jene "besondre Form ber ersten Zusammenordnung" entsteht, sondern ebenso wenig, worin bieselbe besteht: Lope wenigstens sagt es uns nirgend. wir wissen nicht einmal, ober können wenigstens nicht nachweisen, bak fie als Grund und Ursache ber Organisation besteht. Denn wenn fie bestände, so müßte sie in den verschiedenartigen Organismen

eine sehr mannichfaltige, verschiedenartige seyn. Dieß folgt nothwenbig baraus, bak sie ber alleinige Grund ber Organisation und ber Lebenserscheinungen überhaupt seyn soll. Denn bemgemäß muß in ihr allein auch ber Grund ber ganzen Mannichfaltigkeit ber Gattumgen, Arten und Geschlechter ber organischen Wesen liegen. Nun behauptet aber ber Professor ber Zoologie C. G. Giebel (in seinen "Tagesfragen aus ber Naturgeschichte" 2c. 2. Aufl. Berlin, 1858, S. 309): "Die Reimzellen ber Borticellen find ftofflich, demifc und physikalisch, wie auch morphologisch, nach bem heutigen Stande der Untersuchungen ichlechterdings biefelben: die angstlichste, spitfindigste wiffenschaftliche Genauigkeit vermag keinen einzigen Unterschied nachzuweisen; er existirt also nicht; und boch entwideln sich aus ihnen unter ganz gleichen äußern Bebingungen, nicht nach Laune und Zufall, sondern nach conftanten, unabänderlichen Befeten bie verschiebenften, specififch eigenthumlichen Borticellen. Es giebt Schnecken- und Insectengattungen, beren Arten wir nach hunderten gablen, mabrend die materiale Analyse in ihren Reimstoffen, Befruchtungs- und Entwickelungsprocessen noch nicht einen einzigen Unterschied nachgewiesen hat und vielleicht kaum jemals nachzuweisen im Stande senn wirb. Man untersuche boch chemisch und physikalisch die Eier der Lacerta agilis und Lacerta viridis, bie Eier von Sorex fodiens und Sorex vulgaris (Spikmaus), vom' Löwen und Tiger, und sollte es gelingen, hier materielle und proceffualische Differenzen zu entbeden, bann bringe man biese in bie nothwendige und gesetzliche Beziehung zu ben specifischen Eigenthumlichkeiten ber vollendeten Geftalt" u. f. w. Diesen Thatsachen gegenüber, die wiederum auf eine besondre, die organische Materie und beren Gestaltung beherrschende Kraft hinweisen, mußte Lote boch wenigstens so viel barthun, wie es benkbar sen, daß nichtsbestoweniger eine besondre Form der ersten Anordnung bestehe und daß aus ihr allein die ganze Mannichfaltigfeit ber Entwickelung, Gestaltung und Beschaffenheit der verschiedenen Thierarten hervorgeben Er hat es nicht gethan, und mithin muffen wir annehmen, daß auch über diesem Bunkt noch das Dunkel der Unwissenheit liegt. Es ist sehr anerkennenswerth, wenn die exacte Wissenschaft ihre Unwissenheit offen eingesteht. Allein im vorliegenden Falle scheint bas theilweise Eingeständniß berselben nur basjenige andre Zugeständniß, das in Lope's eigner Ansicht liegt und das die Natur ber

Sache forbert, umgehen zu sollen. Denn so gewiß jene "zweckmäßige erste Anordnung" eine Ursache haben muß, und so gewiß sie kein tobtes Nebeneinander der Stofftheile ist, sondern in ihr die ihr einswohnende Zweckmäßigkeit und damit die zweckmäßig thätige Urssache, von der sie ausging, "nachwirkt", so gewiß giebt sich darin eine besondre Kraft kund, die als Urheberin jener Anordnung und als fortwirkend in ihr den Organismus und alle Lebenserscheinungen hervorruft, und daher mit Recht als Lebenskkraft zu bezeichnen seyn wird.

Das Enbergebniß unfrer Erörterungen können wir nicht besser aussprechen als mit den Worten R. Snell's. "Daß der Organismus seine allgemeine Form bewahrt, während innerhalb bieser stehenben Form der Stoff fortwährend wechselt und fließt; daß er troß alles Berkehrs und Austausches mit der Aukenwelt sich selbst aleich bleibt und fich felbst erhält, und baburch überhaupt erst ein Selbst wird; daß er sich selbst erhält nicht bloß als Individuum, sondern auch als Gattung, als Allgemeines, und einen Proces bes Allgemeinen, ben Gattungsproces in sich schließt; daß er nicht bloß seine fertig gebildeten Organe gebraucht wie die Theile einer Maschine. sonbern daß er diese Organe selbst erst bilbet, daß er in diesem Sinne fich selbst vorausgeht, sich selbst Ursache und Wirkung, eine causa sui ift, und dieß nicht bloß in seinem Entstehen und seiner Bilbung, sondern auch in seinem Bestande, in jeder willführlichen und unwilltührlichen äußern und innern Bewegung; daß die Brobucte seines Lebens zugleich Factoren besselben sind, bag bie Mittel au Aweden und die Awede au Mitteln werben; daß jeder Theil mur durch das Ganze besteht und folglich auch jeder Theil nur durch ieben Theil, — dieß Alles hat nicht nur gar nichts Analoges in ber unorganischen Natur, sondern ift in jeber Hinsicht bas gerabe Gegentheil besselben". Dieft Alles aus ber f. a. Lebenstraft ..er-Maren" zu wollen ist freilich "nur ein Spiel mit Worten". "was tann klarer fenn, als bag bas Leben erklären burch eine Kraft, von ber man nichts weiter weiß, als baß sie Leben producirt, eben beifit, bas Leben nicht erklären? Aber fast tomisch ift es zu seben, wie Diejenigen, welche mit ber hellen Fadel ber mechanischen, phyfikalischen und demischen Kräfte bie Finsterniß eines bunklen Worts vor sich hertreiben, ganz unbefangen bas Wort "chemische Kraft" ober demische Verwandtschaft brauchen, als wenn dieß um ein haar

besser wäre als das Wort Lebenskraft", — und, fügen wir hinzu, als wenn die Worte: Licht, Barme, Magnetismus, Elettricität, um ein Haar beffer waren als die Worte Lebenstraft und chemische Kraft! Bon allen biefen Ausbrücken haben wir bereits bargethan, daß sie eingestandenermaßen nur die unbekannte Ursache bezeichnen. welche von der Naturwissenschaft — gemäß dem Gesetze der Caufalität — einer Reihe gleichartiger, wieberkehrender Erscheinungen au Grunde gelegt wird. Nichtsbestoweniger, schlieft Snell, "wäre es thöricht, ben Chemikern ben Gebrauch jenes leeren Borts, bieß Afpl der Unwiffenheit zu verbieten. Aber bann muß man auch ben Physiologen ihr Afpl, ihr leeres Wort der Lebenstraft, laffen" (Die Streitfrage des Materialismus, S. 14 f.). Nicht nur die Billigkeit - behaupten wir - forbert bieß, sonbern auch ber wissenschaftliche Sprachgebrauch. Denn die Klarheit der Darstellung verlangt unweigerlich, daß wo eine besondere Ursache in einem Kreise von Erscheinungen wirkend und waltend sich kund giebt, bieselbe auch mit einem besondern Namen bezeichnet werde, wenn wir auch das Wie ihres Wirkens nicht zu erkennen vermögen. \*)

Daß nun aber im Gebiete bes Organischen eine besondere Art ber Causalität, sey es eine einige Lebenskraft oder eine Mehrheit von Kräften, wirklich thätig ift, müssen nicht nur, wie gezeigt, die Wibersacher berselben, wenn auch nur implicite und wider Wissen

<sup>\*)</sup> Dem ftimmt neuerbings Lote, implicite wenigstens, insofern ju, als er bemerkt: "Es ift gang gleichgultig, ob wir bas Lebenbige aus ber naturlichen Bechfelwirtung ber Elemente, ober ob wir es aus einer besonbern Lebenstraft entfleben laffen; bie Borftellungen, welche wir über ben allmäligen anschaulichen Fortschritt seiner Gestaltung une bilben tonnen, bleiben in bem einen Falle fo bebentlich und frembartig wie in bem anbern" (Mitrotosmus. 3been jur Raturgeschichte und Geschichte ber Menscheit. Dritter Band, Leipz. 1864, G. 16). Allerdings gewinnen wir burch bie eine Annahme tein Tupfelden von wirklicher Ertenntnig mehr als burch bie anbre; aber für bie allgemeine Beltanfcauung ift es nicht gleichgültig, ob wir nur blind wirtende phyfitalifche und chemifche Rrafte annehmen, beren zufälliges Spiel bie Atome gelegentlich in organische Berbindung brachte und fo ein lebenbiges Wefen bilbete, ober ob wir une gewöthigt feben, ihnen in ber Lebenstraft eine nach "Blan", "Regel" und "Bwed" wirtenbe, bie unorganischen Rrafte bis auf einen gemissen Grab beberrichenbe, weil verwenbenbe Rraft gegenüberzustellen, wenn wir auch bie specielle Art und Beise ibres Birtens ebenfo wenig une anichaulich ju machen vermogen ale bie bet ,, natürlichen Bedfelwirfung ber Elemente".

und Willen, anerkennen, sondern läßt fich insofern auch vositiv nachweisen, als fich zeigen läft, daß die unorganischen Kräfte, so weit ibre Birkungsweise bekannt ift, das Leben und die Lebenserscheinungen nicht bervorbringen können. Ginzelne Naturforicher haben biefen Radweis angetreten. Insbesondere hat Liebig in Betreff ber chemischen Affinität, auf welche man porzugsweise den Ursprung der Organismen hat jurudführen wollen, burch einige schlagende Bemerkungen bargethan, daß der chemische Brocek, wenn auch fortmabrend im Organismus mitwirkend, nicht die Urfache ber Organisation sem könne, sondern daß neben der demischen Affinität noch eine andre Kraft wirke, welche sowohl die Cohafions- wie die chemische Anziehungstraft beberricht. "Das Leben ber Bflanzen. fagt er, ift an die Aufnahme von Rahrungsmitteln gefnüpft, die fie aus ber Luft, bem Wasser, bem Boben empfangen. Diese Stoffe find unorganische: aus Kohlensäure. Ammoniat und Wasser, aus Schwefel-, Bhosphor- und Riefelfäure, aus Alkalien, alkalischen Erben und Gifen entsteben die Elemente ber belebten Gebilbe. Aber ber in ber Bflanze vor fich gebende Brocek ift ber Gegenfat ber unorganischen Brocesse. In der unorganischen Natur berrichen Mechanismus und Chemismus; die Berwitterung der Steine, die Bertrümmerung der Gebirge beruht auf dem Wärmewechsel, auf der Einwirkung von Waffer und Luft, und so wie bas Leben erlischt. werben auch die organischen Körper burch die chemische Action bes Sauerstoffs in die ursprünglichen Verbindungen zurückgeführt, aus benen ber Leib fich bilbete. Aber im Organismus ber lebendigen Bflange verlieren Luft, Waffer, Sauerstoff und Rohlenfäure ihren demischen Charakter und üben weber burch ihre Masse noch burch ibre Affinitat eine Birfung. Denn außerhalb ber Sphare ber in der Aflanze thätigen lebendigen Kräfte aukert ber Sauerstoff seine vorwiegenden Berwandtschaften zu den verbrennlichen Elementen, bem Rohlenftoff, bem Bafferftoff; innerhalb ber Pflanze bagegen wird er aus bem Baffer, aus ber Roblenfaure ausgefchieben, und burch die Blätter ber Luft als Sauerstoff wiedergegeben. Der Lebensproces ber Pflanze ift mithin ber Gegensatz bes Orybationsprocesses, ber in der unorganischen Natur por sich geht, er ift ein Reductionsproces". Die Baumwollenfaser, der Milchaucker und die Säure im Sauertraut, obwohl auffallend verschiedene Dinge, besteben nach der chemischen Analyse aus Rohlenstoff. Wasserstoff und

Sauerstoff, und zwar aus gleich vielen Theilen dieser Elemente; ebenso sind Rohrzuder und Gummi aus ganz gleichen Bestandtheilen zusammengesett. Das Strychnin enthält Roblenftoff, Stickftoff und die Elemente des Waffers: es wirkt auf den lebenden Körver als furchtbares Gift: das Chinin enthält dieselben Elemente: es wirkt auf ben Organismus als heilsame Armei; das Caffein enthält auch biefelben Elemente: es wird täglich im Thee und Raffee genoffen, ohne eine giftige ober arzneiliche Wirkung auszuüben. unmöglich, bie giftigen, arzneilichen ober ernährenden Gigenschaften bes Struchning, Chining, Caffeing, bem Rohlenftoffe, Stickftoffe ober ben Clementen bes Wassers zuzuschreiben. — Die demische Elementaranalyse giebt also nicht ben minbesten Anhaltepunkt zur Beurtheilung ober Erklärung ber Gigenschaften von organischen Ber-Chemisch besteht ein Haus in seinen verschiebenen binbungen. Baumaterialien aus Silicium, Sauerstoff, Muminium, Calcium, etwas Eisen, Blei und Aupfer, Rohlenftoff und ben Elementen bes Wollte aber Jemand behaupten, bas Haus sen von selbst entstanden burch ein Spiel ber Naturfrafte, welche zufällig fich begegnet und die Elemente zum Haus zusammengeordnet batten, weil ja die Theile besselben aus diesen Elementen bestehen, die durch die chemische Affinität zusammengehalten werden und burch die Cobafionstraft Restigkeit erlangen, weil also demische und physikalische Kräfte an dem Saufe einen bestimmten Antheil haben, - fo wurde man ibm mit einem mitleibigen Lächeln antworten. Nun treten aber in ber niedrigsten wie in ber bochften Pflanze, in ihrem Bau wie in ihrer Entwidelung, die Materialien zu Formen von einer Feinbeit und Regelmäßigkeit und in einer Ordnung zusammen, welche Alles übertreffen, was wir in ber Einrichtung eines Haufes wahrnehmen. Wir sehen zwar die Kraft nicht, welche das widerstrebende Material bewältigt und es zwingt, sich in biefe Formen und Ordnungen zu Aber "unfre Vernunft erkennt, daß in bem lebendigen Leibe eine Urfache bestehe, welche die chemischen und physitalischen Kräfte ber Materie beherrscht und sie zu Formen zusammenfügt, die außerbalb bes Organismus niemals wahrgenommen werben". bennoch von Manchen bie Eriftenz einer besondern, in den organiichen Wesen wirkenden Kraft geleugnet und den unorganischen Kräften Wirkungen zugeschrieben werben, bie ihrer Natur entgegengesett find, ihren Gesethen widersprechen, so beruht bieß nur auf einer mangels

haften Kenntniß ber unorganischen Kräfte. "Sie wissen nicht, baß bie Entstehung einer jeden demischen Verbindung nicht eine, sondern brei Ursachen voraussett: immer ift es die formbilbende Kraft ber Cobafion ober Arnstallisation, welche unter Mitwirfung ber Warme bie demische Affinität in ihren Neuherungen regelt, die Ordnunasweise bes Arnstalls und damit seine Gigenschaften bedingt. Im lebendigen Körper kommt eine vierte Urfache hinzu, durch welche die Cohäsionskraft beherrscht wird, durch welche die Elemente zu neuen Formen zusammengefügt werben, durch die sie neue Eigenschaften erlangen, Formen und Gigenschaften, die außerhalb des Organismus nicht bestehen. Wenn es wahr ift, daß in der unorganis ichen Natur eine Cobafionstraft formenbilbend besteht, so ist es ebenso mahr, daß in den Organismen eine Kraft wirkt, eine Ursache ber Bewegung und bes Wiberstandes, welche ber Cohasionstraft und ihren Aeußerungen entgegentritt, welche die Wirkungen des Sauerftoffs und die stärkften demischen Anziehungen aufhebt und geradezu umtehrt". — — "Unter bem Einfluß biefer nicht chemischen Urfache wirken in bem Organismus auch chemische Kräfte; aber nur in Rolge dieser beherrschenden Urfache und nicht von felbst ordnen sich die Elemente und treten zu Harnstoff, zu Taurin 2c. zusammen. Eben barum kann auch ber intelligente Wille bes Chemikers sie zwingen, außerhalb bes Organismus zu solchen Verbindungen zusammenzutreten, die, wie Harnstoff, Taurin, Chinin, Caffein, die Karbstoffe der Gewächse 2c. keine vitalen, sondern nur chemische Eigenschaften haben, beren kleinste Theilchen sich zu Krnstallen ordnen. Aber nie wird es ber Chemie gelingen, eine Zelle, eine Rustelfaser, einen Nerv, mit Ginem Worte einen ber wirklich oraanischen mit vitalen Gigenschaften begabten Theile bes Organismus in ihrem Laboratorium barzustellen. Wer jemals kohlensaures Ammoniat, kohlensauren, phosphorsauren Ralk, ein Gisenerz, ein kalihaltiges Mineral gesehen hat, der wird von vornherein es für ganz unmöglich halten, daß aus biefen Stoffen burch die Wirkungen ber Wärme, Elektricität ober einer anbern Naturkraft ein organischer, der Fortpflanzung und höhern Entwickelung fähiger Reim sich bilben könne" (Chemische Briefe, I, 356 ff. 367 f.).

So lange Liebig's Behauptung, daß die elementaren Stoffe fich innerhalb des Organismus chemisch ganz anders verhalten als außerhalb beffelben, nicht streng widerlegt ift, bleibt es ein

gebankenloses, sich selbst widersprechendes Unternehmen, aus dem chemischen Processe allein oder aus einer besondern chemischen Zussammenordnung der unorganischen Stosse das Entstehen und Bestehen der Organismen herleiten zu wollen. Denn es ist ein offens darer Widerspruch, einer bloßen, wenn auch noch so künstlichen Berdindungsweise der Stosse die Wirkung zuzuschreiben, daß der Sauerstoss, der in der unorganischen Natur sich überall energisch mit Kohlenstoss und Wasserstoss verbindet, innerhalb der Pflanze aus der Kohlensäure, aus dem Wasser ausgeschieden wird: die Stosse können sa unmöglich durch eine bloße Berdindungssorm ihre chemischen Sigenschaften verlieren, wenn die Verdindung selbst nur auf ihren chemischen Sigenschaften beruhen und durch diesselben fortbestehen soll.

Sbenso entschieden widersett sich die Kraft der Wärme jedem Unternehmen dieser Art. Auch sie zwar wirkt bekanntlich im Organismus mit, auch fie wird zu ben Functionen und Leiftungen, in benen sein Leben besteht, verwendet, und zu biesem Behufe theils von ihm selbst in sich erzeugt, theils als geleitete Wärme von außen in ihn aufgenommen; ja alle Organismen, die wir kennen, bedürfen au ihrem Entstehen und Bestehen einer gewissen Bobe ber Temperatur, beren Maaß bei bem verschiebenen Organismus ein sehr verschiedenes ift. Aber wenn die Warme nur eine bestimmte Art ber Bewegung der (Aether- oder Körper-) Atome ift, wenn ihre Wirfungen überall in ber größeren Entfernung und refp. Trennung ber Stofftheilchen von einander besteht, so leuchtet unmittelbar von selbst ein, daß die Wärme unmöglich ber Grund ber ursprünglichen Entstehung ber Organismen seyn ober auch nur bagu porzugsweise mitgewirft haben kann. Denn biese Entstehung ift ja eine besonders innige Berbinbung der Stofftheilchen zu ber eigenthumlichen Einheit, beren Grundform die Zelle ist, — also das gerade Gegentheil beffen, mas die Warme als bewegende Rraft bewirkt. Eine übermäßige Erhöhung ber Temperatur zerstört baber die organische Verbindung der Stoffe und führt den Tod der Organismen herbei. Und doch könnte gerade nur durch eine größere Wärmemenge ber Zustand bes Erbkörpers zur Zeit bes Ursprungs ber ersten Organismen von bem gegenwärtigen verschieben gewesen seyn. Ein folder Auftand tann baber wohl bas Wachsthum, die Geftaltung, die Lebensdauer 2c. der entstandenen Keimorganismen bedingt und modificiet, niemals aber für sich allein die Entstehung berselben hers beigeführt haben.

Aehnlich verhält es sich mit bem Lichte, von bessen Wirksamteit R. B. Benete (in seinen Bhysiologischen Borträgen, für Freunde ber Naturwissenschaft, Oldenburg 1856) ben Ursprung der Organis men vorzugsweise herleiten will. Das Licht übt zwar "große elettrische Wirkungen"; ben meisten Pflanzen ift es nothwendig zu ihrem Wachsthum und Bestehen, und auch die meisten Thiere dürften nicht lange in völliger Finsternif zu leben vermögen. Aber wenn bas Licht nicht bloß als Erreger elettrischer Wirkungen, sondern durch eigne Kraft die ersten Organismen (Keime) in's Daseyn gerufen baben foll, so tritt dieser Annahme die Thatsache entgegen, daß nach ber gegenwärtigen Ordnung der Natur der Ursprung und das erste Reimleben ber Organismen, ber Pflanzen wie ber Thiere, gerabe an bie Abwesenheit bes Lichts, an bas Dunkel im Schoof ber Erbe, im Mutterleibe, im Ei, gebunden erscheint. Die Sprothese ermangelt mithin jeder thatsächlichen Unterlage. Auch giebt es betanntlich eine Anzahl von Bflanzen, wie Rhizomorpha subterranea. Tuber cibarium (Truffel) u. a., welche aanz und aar im Dunkel leben und also nicht einmal zu ihrem Fortbestehen des Lichts bebürfen (Schleiben, die Botanit als inductive Wissenschaft, II, 427). Das Licht mag baber immerhin bas Seinige beigetragen haben zur erften Entstehung lebendiger Wefen; aber fie von ihm allein abhängig zu machen, ist nach ben wissenschaftlichen Grundsätzen, die für die Aufstellung von Spothesen gelten, nicht erlaubt.

Was den Magnetismus betrifft, so hat es dis jett noch Niemand gewagt, in ihm die Quelle der Organisation und Lebensthätigkeit zu vermuthen. Und in der That dietet seine specifische Wirtungsweise — selbst wenn man den s. g. thierischen Magnetismus gelten läßt — so gar keine Handhaben dar, um an ihn eine wenn auch noch so kühne Hypothese anzuknüpsen, daß es nicht zu verwundern ist, wenn man ihn ganz aus dem Spiele gelassen hat. Es bleibt mithin nur noch die Elektricität in ihren verschiedenen Formen übrig als der letzte Stoff, an welchem der Hypothesen bildende Scharssin sich üben kann. Sie erscheint in ihrer Vielgestaltigkeit besonders geeignet dazu; und es hat daher auch nicht an Solchen gesehlt, welche die Lebenskraft mit der Elektricität identissiert und den ersten Ursprung der Organismen auf Rechnung ihrer

Wirksamkeit geschrieben haben, besonders seithem Du Bois-Reumond feine Untersudungen über die thierische Elektricität veröffentlicht Wir find weit entfernt zu bestreiten, mas Du Bois nachaewiesen zu haben sich rühmt, daß "in allen Theilen des Nervensystems aller Thiere elettrische Ströme curfiren, daß daffelbe für alle Musteln aller Thiere ber Fall fen, und bag biefe Strome bestimmte Beränderungen erleiden in dem Augenblicke, wo im Nerven der die Bewegung und Empfindung vermittelnde Vorgang, im Muskel die Zusammenziehung stattfindet" (a. a. D. I. Borr. S. Allein baraus folgt höchstens, daß, wie die chemische Affinität, die Barme und das Licht, so auch die Elektricität vom thierischen Draanismus zu den physiologischen Verrichtungen, die er zu erfüllen hat, namentlich zu den Functionen der Nerven und der Muskeln vermendet wird, keinesweas aber, bak Leben und Organismus ein Brobuct ber Elektricität sey. Im Gegentheil, ba ber Organismus bie elektrischen Strome, bie ihn burchziehen, felber erzeugt. und da anerkanntermaßen ber Proces biefer Elektricitätsentwicklung ein anberer ift als in ben unorganischen Rörpern, so ift es nicht sehr mahrscheinlich, daß der Erzeuger der Elektricität seinerseits ein Erzeugniß berfelben fen. Nicht einmal die Kräfte, von welchen die nur im thierischen Organismus vortommende Nerven- und Rustelthätiakeit ausgeht, können für elektrische Wirksamkeiten erachtet werben. Denn ba .. in dem Augenblick, wo der Borgang ber Bewegung und Empfindung im Nerven, der Zusammenziehung im Mustel ftattfindet", also im Augenblick ber Reizung bes Nervs die elektrischen Ströme "eine bestimmte Veranberung erleiben", so ift flar, baß bie entstandene Reizung der Grund dieser Beränderung ift. und daß also entweder lettere ben die Empfindung und Bewegung vermittelnden Borgang nur begleitet, ober aber dieser Borgang seinerseits auf die elektrischen Ströme wirkt und sie als Mittel zu seiner Bollziehung permenben mag, nicht aber umgekehrt die elektrischen Ströme ihn herbeiführen. Die Elektricität, wenn sie von außen an ben thierischen Organismus gebracht wird, reizt zwar die Nerven befselben (sogar noch einige Reit nach dem Tode); aber daffelbe thut bie Wärme, bas Licht, jeder Drud und Stoß, und boch hat baraus noch Riemand gefolgert, daß ber äußere Drud Organismen bervorzurufen vermöge ober auch nur biejenigen Vorgänge erzeuge, die innerhalb bes Organismus ftattfinden muffen, wenn ber Drud

empfunden werden foll: vielmehr wird allaemein anerkannt. bak ber Nerv zwar ber Reizung bedürfe, aber nachdem sie eingetreten, die Empfindung seinerseits bervorrufe. (Wie könnte sonft ein Schlag auf das Auge- eine Lichtempfindung zur Folge haben!) Sonach aber bürfte Rub. Bagner polltommen Recht baben, wenn er behauptet: "So viel sen gewiß, daß auch die neuesten Versuche, wie bie von Du Bois-Reymond, die Nervenkräfte gang auf elektrische gurudguführen, bis jest ben eigentlichen Beweis völlig schulbig aeblieben finb" (Der Rampf um die Seele, S. 40). Auch A. Kick — obwohl er die Hoffnung Du Bois-Reymond's theilt — erflärt ausbrücklich, daß die elektrischen Erscheinungen, burch welche die Rervenfaser ausgezeichnet sen, "bis jest noch keineswegs im Stande find und über die Functionen des Nervenspftems aufzuklären" (a. a. D. S. 15). Dazu kommt, daß nur in den Nerven und Musteln der Thiere eine innere Wirksamkeit der Glektricität nachgewiesen ift; bei ben Aflangen bagegen, wie Du Bois-Reymond selbst bemerkt, herrscht noch große Ungewißbeit, ob die elektrischen Strömungen, die man in ihnen entbeckt baben will, "auch unabbängig von den Vorkehrungen vorhanden find, die zu ihrer Wahrnehmung bienen, ob sie also überhaupt als physiologisch-elettrische angesprochen werden bürfen" (a. a. D. I, 9). Roch weniger bat fich wahrnehmen laffen, daß die Fortpflanzung, Wachsthum und Entwickelung ber Bflanzen in irgend einer Beziehung von ber Mitwirtung ber Elektricität abhängig sen. Und boch müßte man erwarten, daß, wenn ber erfte Ursprung organischen Lebens burch bie Elektricität permittelt wäre, bas Walten berselben in und an ben Bflanzen, den unzweifelhaft ältesten, querft entstandenen Organismen, vorzugsweise klar und entschieden bervortreten würde. -

Zeigt sich nun aber sonach jede einzelne der allgemeinen physicalischen und chemischen Kräfte unfähig, organische Materie, Leben und Lebensthätigkeit hervorzurusen, so kann es sich nur noch fragen, ob nicht vielleicht ihr Zusammenwirken leisten könnte, was keine einzelne für sich vermag. Allein auch dieser Ausweg führt nur zu einer verschlossenen Thüre. Denn ein solches Zusammenwirken sindet sortwährend statt, erzeugt fortwährend die mannichfaltigen Erscheinungen der Natur, trägt fortwährend bei zum Entstehen und Bestehen der Organismen. Und doch erzeugt sich, — wie längst schon angenommen worden und jest (durch Pasteur) erwiesen ist, —

ulrici, Gott u. die Ratur. 2. Auft.

17

tein Organismus von selber aus unorganischen Stoffen, sonbern nur unter Mitwirkung organischer Materie und organischer Kräfte. Das Rusammenwirken ber allgemeinen unorganischen Kräfte erscheint mithin im gegenwärtigen Ruftanbe ber Ratur ber Aufgabe, um bie es sich handelt, nicht gewachsen. Man muß daher mit F. 2B. Benete u. A. annehmen, daß "bie gesteigerte Intensität ber phosifalisch-chemischen Brocesse" in früheren Entwidelungsperioden ber Erbe vermocht habe, was die altersschwache Natur gegenwärtig nicht mehr zu leisten im Stande ist. Aber auch diese Annahme erweist fich bei näherer Betrachtung als unmöglich. Denn mit vollem Recht fest ihr Rub. Wagner bie Thatfache entgegen, baß jede Steigerung ber physikalisch-chemischen Brocesse, jede Erhöhung von Licht, Wärme und Elektricität über bas gegenwärtig geordnete Maak ihrer Wirksamkeit hinaus, weit entfernt ben Lebensproceß zu kräftigen, ihn vielmehr fchwächt und, bis zu einem gewiffen Grabe getrieben, bie Organisation zerftört (a. a. D. S. 209). Uns scheint es baber wiederum nur ein logischer Widerspruch zu seyn, dasjenige, mas ben Organismus schäbigt und vernichtet, für die Ursache seiner Entftehung zu erklären.

Wir finden bemnach keine Möglichkeit, wie der Annahme einer besondern Lebenstraft nach dem gegenwärtigen Stande ber Naturwissenschaft zu entgehen sey. Wir können auch nicht zugeben, baß die Lebensfraft nur als ein Amalgam der verschiedensten Thätiakeiten gefaßt werben könne und somit ein vager, confuser Begriff sen, von dem sich naturwiffenschaftlich kein Gebrauch machen lasse. Sie äußert sich und besteht gang einfach in ber Berwendung (Beherrschung - Disposition) ber meckanischen, physikalischen und chemischen Kräfte zur Erzeugung und Erhaltung (Production und Reproduction) des Organismus. Diese Thätiakeit ist allerdinas eine sehr mannichfache: sie modificirt sich verschiedentlich nach der unterichieblichen Menae und Beschaffenbeit ber Stoffe, die fie verwendet, nach dem verschiedenen Grade und Maaße, in welchem sie die physis talischen und demischen Kräfte fich bienstbar macht, nach bem verschiedenen Typus der Gestaltung, der ihr als Geset ihrer morphologischen Wirksamkeit inhärirt, wie nach bem veränderlichen Maaße ber Wechselwirkung, in der sie beständig mit den Kräften der äußern unorganischen Natur steht. Aber bas allgemeine Brincip ihrer Thätigkeits weise ift dasselbige, gleiche in allem ihren Thun, indem

es überall die Form ber Belle, die Bellenbilbung ift, in welder ihre Wirtsamkeit sich außert.

Diese allgemeine Form ihres Wirkens beschreibt Lotse vortresslich, wo er zusammenstellt, was wir bis jest über bie erste Entstehung der Zelle wissen. Wir tennen, bemertt er, keinen organischen bilbungsfähigen Stoff, der eine burchaus gleichartige Aluffigfeit barstellte, und in welchem nicht als erfte Anfänge ber Gestaltung sich mitroftopisch fleine, punttförmige Körnchen zeigten, beren Bilbung und Aufammensetzung fich nicht weiter verfolgen läßt. Sie konnen nur burch Gerinnung bes flüssigen Stoffes entstanben senn [?], und verarökern sich burch fortgesetzte Anlagerung entweder von gleichartigen gerinnenden Maffen ober baburch, daß durch chemische Wahlverwandtschaft bas früher ausgeschiedene Körnchen nun andere von ibm verschiedene Stoffe aus ber Aluffigfeit um fich ber niederschlägt. Das Wachsthum dieser Körner geht nie über sehr kleine mikrostopische Dimenfionen hinaus, sondern noch innerhalb biefer Granze tritt eine zweite Bilbung auf, die der zarten, durchfichtigen, structurlosen Haut, welche sich um den Kern herum erzeugt und mit ihm mun die geschlossene Gestalt einer Belle bervorbringt, beren Inneres um ben Kern herum mit Flüssigkeit gefüllt ift. \*) Auf welche Weise iene zarte Membran durch den Kern selbst gebildet wird, ift unklar; die Relle felbst aber, in den Pflanzen häufig der Schauplat lebhafter Beweaungen, in welchen ihr körnigflüffiger Inhalt umbergeführt wird, bietet zwar in ben Thieren nicht so auffallende Erscheinungen, bleibt aber ein lebendiger Mittelpunkt chemischer Bechselwirtungen mit der umgebenden Flüssigkeit, deren aufgelöste Bestandtheile ihre Umaranzungsbaut burchdringen. Durch diesen

<sup>\*)</sup> Diese zarte structursose hant, obwohl sie sast allgemein ben Zellenkern um- und abschließt, ist indes kein schlechthin nothwendiger Bestandtheil ber Zelle, wie M. Schulze neuerdings dargethan bat. In seiner interessanten Schrift: "Das Protoplasma der Rhizopoden und der Pflanzenzellen, ein Beitrag zur Theorie der Zelle, Leipzig, 1863", hat er gezeigt, daß die Substanz, welche das s. g. Protoplasma der Pflanzenzellen bildet, alle Eigenschaften derjenigen Substanz besitzt, welche den Hanzenzellen bildet, alle Eigenschaften derjenigen Substanz besitzt, welche den Hanzellen bildet, alle Eigenschaften derjenigen Substanz besitzt, welche den Hanzellen bilder, aus Pflanze in der Identität des Protoplasma, des ersten Bildungsstossis ihrer Rörper, sich berühren, — ein neuer Beweis ihrer nahen Berwandtschaft. Da nun das Protoplasma seine Integrität auch ohne eigenthämliche, es abschließende Membran bewahren kann, so solgt iesen solche Membran nicht notdwendig zum Begriff der Relle gehört. —

Berkehr ändert sich allmälig die Mischung, die innere Anordnung und mit ihr die Gestalt der Zelle, und sie geht aus ihrer anfänglichen Rundung in mancherlei langer gestreckte, zipfelige, verzweigte Formen über, beren Entstehungsweise noch ebenso bunkel ift wie ber Werth, ben sie für die Lebensverrichtungen befiten. Der Bflanzenförper indek bewahrt die ursprüngliche Rellenform in größerer Ausbehnung als ber thierische Organismus (bei biefem tritt nach Lote eine neue Form hinzu, die der Faser, "die nicht überall erft secundar aus der Rellenreihe entstehe", aber letteres wird von Burmeister und Birchow bestritten. Bal. Lepbia, Lebrb. b. Histologie 2c., Berl. 1857, S. 9 ff. Lote, Mitrotosmus I, 104 f. Alla. Physiol. S. 202 ff.). — Diefe erste Bilbung und Entwickelung der Relle ist ein Borgang, welcher nicht nur in ber unorganischen Natur nirgends seines Gleichen bat, sonbern in welchem auch, da er im Wesentlichen bei Bflanzen und Thieren berselbige, gleiche ift, eine innere principielle Einbeit ber ihn hervorrufenden Kraft und Thätiakeit sich augenfällig kundgiebt. Bon einer andern Seite ber macht Flourens bie innere Ginheit ber Lebensfraft und ihrer Kunctionen geltend, wenn er bemerkt: "Lorsque je dis que la sensibilité réside dans le nerf. l'irritabilité dans le muscle, la coordination des mouvements de locomotion dans le cervelet etc., j'énonce autant de faits certains et prouvés par l'expérience; mais la sensibilité n'est dans le nerf qu'autant que le nerf vit. l'irritabilité n'est dans le muscle qu'autant que le muscle vit, et ainsi le reste. La sensibilité, l'irritabilité ne sont donc que parceque la vie est. Chacune implique quelque chose de plus qu'elle même: chacune implique la vie. La vie fait le fond: les propriétés ne sont que les modes" (De la Vie et de l'Intelligence, Par. 1858, 2. Partie, p. 156 f.).\*)

<sup>\*)</sup> Flourens behauptet sogar, daß die Lebenstraft in den höheren thierischen Organismen auch äußerlich einen Centrals oder Anotenpunkt ihrer Wirksamkeit habe. Es giebt nach ihm — und diese Thatsache steht sest — eine Stelle im s. g. verläugerten Mark, nicht größer als ein Nadelknopf, deren Durchschneidung augenblicklichen Tod zur Folge hat, weil damit sofort alle Thätigkeit der Respiration ausber. Flourens bezeichnet diese Stelle als point vital oder noeud vital, weil Alles, was vom Nervenspstem mit dieser Stelle verbunden bleibe, lebe, Alles dagegen, was man von ihr trenne, sterbe (a. a. D. I, 36. 81 f. Bgl. Recherches expérimentales sur les propriétés et les fonctions du système nerveux, 2. édit. p. 204). Allein Brown Séquard (in seinem Journal de Physiologie, Paris 1857, I, p. 217 f. 228) hat durch zahlreiche Experimente an Kaninchen

Rebenfalls trifft jener Einwand, wenn es einer ift, nicht nur bie Lebenstraft, sondern auch die ihr entgegengestellten unorganischen Rräfte. Auch die demische Affinität wirft in febr mannichfaltiger Weise, wenn sie die verschiedenartigen unorganischen Körper nach ben mannichfaltigen Twen ihrer Gestaltung bervorruft; auch die Clettricität außert fich febr verschiedenartia, wenn fie jest eine Gifenstange zu einem mächtigen Magneten macht, jest chemische Berbindungen (3. B. Waffer) zerfett und wiederum andre hervorruft, jett ben Sauerstoff oxonisirt, und jest wieder in den Nerven die Empfindung, in den Muskeln die Ausammenziehung vermitteln hilft. So lange man also von Einer Kraft ber Elektricität spricht, so lange werben wir auch berechtigt seyn, trot ber Bielseitigkeit ihrer Aeußerungen, von Einer Lebenstraft zu reben, b. h. mit biesem Namen bie Ursache berjenigen Erscheinungen zu bezeichnen, durch welche — im Allaemeinen auf gleiche Weise — die organischen Körper von den unorganischen sich unterscheiben. —

Mit demselben Rechte, in Folge berselben logischen Nothwendigsteit, werden wir nach dem gegenwärtigen Stande der Naturwissenschaft endlich noch eine besondre

## psychische Kraft

oder eigenthümliche psychische Kräfte annehmen müssen, b. h. Kräfte, welche den s. g. psychischen oder geistigen Erscheinungen zu Grunde liegen.\*)

und andern Thieren bargethan, daß zwar wohl eine rasche Durchschneibung bes Flonrens'schen point vital unmittelbar ben Tob herbeisühre, daß man dagegen langsam und vorsichtig die ganze Stelle mit ihrer Umgebung heraussösen tonne, nnd das Thier nicht nur leben bleibe (— ein Kaninchen sebte noch 8 Tage nach ber Operation —), sondern auch laufe, fresse, die willführlichen Bewegungen ungehindert ausssühre, und keine Schwächung seiner Sinnesempsindungen und Perceptionen zeige, — ein Nachweis, den R. Wagner (Göttinger Gel. Anzeiger, 1860) bestätigt gesunden hat. Bgl. Fechner, Elemente der Psichophysit, II, S. 403 s.

<sup>\*)</sup> In ber Bwifchenzeit seit bem Erscheinen ber ersten Auslage bieses Berts habe ich eine Darftellung ber Pfpchologie veröffentlicht, unter bem Titel: Gott und ber Mensch. Erster Theil: Leib und Seele, Grundzüge einer Pfpchologie bes Menschen. Leipzig, T. D. Beigel, 1865. hier habe ich bie Frage nach ber Seele, nach ben pspchischen Kräften und Erscheinungen, ausführlich erbriert. Ich erlaube mir baher ben geneigten Leser auf biese Schrift zu verweisen, und werbe im vorliegenben Abschnitt nur einen Auszug aus bem erften physiologischen Theile bersselben geben.

In der Philosophie werden gewöhnlich die psychichen Erscheinungen von den geistigen unterschieden, und dann versteht man unter jenen meist die einzelnen sinnlichen Empsindungen, die Gesühle (des Angenehmen und Unangenehmen, der Sympathie und Antipathie 2c.), die Triebe oder Stredungen, und die Perceptionen, d. h. die Sinnesempsindungen, sosern sie unmittelbar auf ein Aeußeres bezogen erscheinen und damit das Daseyn äußerer Gegenstände in ihnen sich kundgiedt. Empsindungen, Gesühle, Triebe und Perceptionen werden im Allgemeinen auch den Thieren beigelegt. Das geistige Grundphänomen dagegen ist das Bewußtseyn, das mit Sicherheit nur dem Menschen zugeschrieben werden kam, wenngleich Viele es auch den höheren Thiergeschlechtern beimessen wollen. Die Natursorscher indeß fassen gewöhnlich beide Erscheinungen unter dem Einen Ausbruck der psychischen Phänomene zusammen.

In Betreff biefer Bhanomene erklaren nun alle Raturforfcher einstimmig, daß fie bis jest außer Stande feven, dieselben aus ben in der Natur waltenden Kräften — die Lebenstraft nicht ausgenommen - abzuleiten ober zu erklären; ja bie meisten gestehen, bak fie keine Möglichkeit absehen, wie dieß je gelingen könne, b. h. baß ihnen die Entstehung berfelben mittelft ber bekannten Naturkräfte undenkbar erscheine. A. Wachsmuth, ber neuerbings ben naturwissenschaftlichen Theil ber Binchologie vom pathologischen Standpunkt bearbeitet hat, bezeichnet die gegenwärtige Stellung ber Physiologie zur Seelenfrage klar und bestimmt, wenn er bemerkt: "Daß psychische Erscheinungen mit sehr wesentlich von andern Lebenserscheinungen bes menschlichen Organismus verschiebenem Charafter existiren, hat noch niemals irgend Jemand geleugnet. Mag nun auch Streit darilber seyn, wohin die Granze zwischen psychischen und nicht psychischen Kunctionen verlegt werden soll, so ift es boch lächerlich, allgemein von psychischen Erscheinungen zu sprechen, und boch gegen bas diese Erscheinungen zusammenfassende Wort "Seele" Bebenken zu erheben. — — Wie freilich burch bie Thätigkeit des psychischen Organs Gefühle und Borstellungen in der Seele entstehen, mas biefe find, miffen wir gar nicht; fie brangen fich aber unfrer Selbstbeobachtung unzweifelhaft auf. Auch ift ausbrudlich bervorzuheben, bag wir bis jest weber bas Organ (bas Gehirn) im Ausammenhang mit ber normalen Function besselben, b. h. die psychischen Leistungen als nothwendige Folgen seiner Functionsthätigkeit im Sinzelnen bemonstriren können, noch die psychischen Krankheiten als Folge nutritiver oder functioneller Störungen des Organs nachzuweisen im Stande sind" (Allgemeine Pathologie der Seele, Frankf. a. M. 1859, S. 1. 9. 25). Diesen Erklärungen stimmen die ausgezeichnetsten Physiologen, ein Joh. Müller, R. Wag-ner, Vischoff, Bolkmann, Burmeister, Schleiden u. A. ausdrücklich dei. Selbst E. Ludwig muß trop seiner materialistischen Sympathieen eingestehen, daß, wie keine bisherige Theorie leiste was sie solle, so auch die neueste s. g. Elektricitätstheorie der Rervenkräfte noch keinen Ausschlück darüber zu geden weiß, "wie durch die (elektrischen) Wirkungen der Rerven die Acte der Empfindung, Bewegung und Absonderung ermöglicht werden" (a. a. D. 1. Aust. I, 122 f. Bergl. 2. Aust. 1858, I, S. 146).

Dem gegenüber behaupten die Materialisten von Brofession zwar nach wie vor, daß die psychischen und geistigen Erscheinungen dennoch nur auf Functionen der leiblichen Organe beruben. Allein wenn R. Moleschott mit großer Entschiedenheit wiederholentlich erklärt: "ber Gebanke sen nur eine Bewegung ober Umsetung bes Sirnstoffs", - bie Empfindung "ein Verhältniß [!] ju ben Dingen", und das Selbsibewuftsenn "nichts Andres als die Fähigkeit, die Berhältnisse ber Dinge zu uns zu empfinden", ber Wille aber nur "ber nothwendige Ausbruck eines durch außere Einwirkungen bebingten Auftands bes Gehirns", kurz "ber benkende Mensch sen nur bie Summe seiner Sinne", ober "bie Summe von Eltern und Amme, von Ort und Zeit, von Luft und Wetter, von Schall und Licht, von Kost und Rleidung" 2c. (Der Kreislanf bes Lebens, 2. Aufl. Mainz, 1855, S. 419, 423 f. 439). - fo find bas eben nur Behauptungen, benen jeber Schein einer miffenschaftlichen Begründung mangelt. Sie ftüten sich nur auf die allerdings zahlreichen allbekannten Thatsachen von Störungen und hemmungen bes Seelenlebens bis zum völligen Schwinden bes Bewuftseyns, die unmittelbar mit Krankheit ober Zerftörung des Gehirns, mit einer Bemmung seiner Kunctionen eintreten, \*) — ober wie Moleschott

<sup>\*)</sup> Eine erhebliche Gehirnverletzung, eine starte Gehirnerschütterung durch Stoß ober Fall, ein Druck auf das blofigelegte Gehirn, ein Erguß von Blut ober Lymphe in daffelbe ze. strecken bekanntlich den Menschen bewußtlos nieder; Blutmangel erzeugt so gut Bewußtlosigkeit wie Ueberfüllung des Gehirns mit Blut; Schrungen des Bewußtleuns treten ein, wenn das Blut fart mit narkotischen

saat, auf ben "unangreifbaren" Sat R. Bogt's, ber ba verfichert: "Ein jeber Naturforscher werbe bei einigermaßen richtigem Denken auf die Ansicht kommen, daß alle jene Kähigkeiten, die wir unter bem Namen der Seelenthätigkeiten begreifen, nur Functionen ber Gehirnsubstanz sind, ober um mich einigermaßen grob auszubrücken, baß bie Gebanken in bemselben Verhältniß etwa zu bem Gehirn steben, wie die Galle zur Leber und der Urin zu den Rieren". Allein zu dieser Ansicht gelangt man nicht durch ein "einigermaßen richtiges" Denken, sondern nur durch eine völlig falfche Folgerung. Denn physiologisch steht nur fest, bag tein Gedante, teine "Seelenthätiateit" ohne die Gehirnsubstanz und beren Wirksamkeit zu Stande fommt. Daraus folieft Boat, baf burd bie Gehirnfubstanz und nur burch sie alle Gebanten bervorgebracht, alle Seelenthätigkeiten ausgeübt werben. Bare biefer Schluß richtig, jo murbe man auch schließen muffen: ba ohne bas Dafem und bie Wirksamkeit des Lichtes ober eines es reflectirenden Körpers nichts fichtbar ift und gesehen wirb, so ift bas Seben nur die Kunction (bie Wirkung) bes Lichtes! So gewiß biefer Schluß thatfäcklich wie logisch falsch ift. — so gewiß hat Bückner, der bekannte Freund und Genosse Boat's, Recht, wenn er ben obigen Bergleich, ben Moleicott unangreifbar finbet, "febr ichlecht gewählt" nennt. Denn in ber That ist nicht einmal die aufgestellte Anglogie baltbar; vielmehr find wir, wie Buchner bemerkt, "auch bei ber genauesten Betrachtung nicht im Stande, ein Analogon aufzufinden zwischen ber Gallenober Urinsecretion und dem Borgange, durch welchen der Gedanke im Gehirn erzeugt wirb".\*)

Stoffen (Altohol, Opium 2c.) ober mit Kohlenfäure 2c. gemifcht wirb; im Schlaf schwindet das Bewußtsen und vermag sich trots aller Anstrengung gegen eine starte Ermilbung nicht zu halten; ebenso im Fieberbelirium und bei übermäßiger Rervenerregung aller Art; meist verliert sich damit auch die Empfindung und das Bermögen willtubrlicher Bewegung.

<sup>\*)</sup> Der einzige, ber wenigsteus einen Bersuch gemacht hat, bas Bewußteyn vom materialistischen Standpunkt aus zu erklären, b. h. auf Borgänge ober Functionen bes Nervenspstems zuruchzuführen, ift D. Czolbe in seiner Schrift: Die Entstehung bes Selbstbewußtseyns, Leipzig, 1855. Daß bieser erste und einzige Bersuch völlig verunglückt ift, glaube ich a. a. D. (S. 79, Anmerk.) dargethan zu haben. Czolbe selbst scheint dieß eingesehen zu haben. Denn in seinem neuften Werke: Die Grenzen und der Ursprung der meuschlichen Ertenntnis im Gegenschaft zu Kant und Hegel; naturalistisch teleologische Durchssthrung bes mechani-

In Bahrheit ist die Physiologie nicht einmal im Stande, den ersten Erfolg ber f. a. Reizbarkeit ber Nerven, die einfache Empfinbung, aus ben physiologischen Borgangen bes Organismus zu erklären. Ja abgeseben von der Beränderung des elektrischen Stroms, bie nach Du Bois-Revmond in ben Nerven mit bem bie Empfinbung und Bewegung vermittelnden Borgange eintritt, — die aber nichts erklärt, so lange nicht bargethan ift, in welcher Beziehung fie zu diesem Vorgange steht\*) — weiß uns die Physiologie nicht einmal zu sagen, was mit dem Nerven geschieht, wenn er durch irgend eine Einwirkung von außen ober innen "gereigt" wirb. C. Ludwig vermuthet nur, daß "bie Ursache ber Kraftentwickelung in den Nerven (ihrer Erregung und Thätigkeit) wahrscheinlich in bem demischen Umfat ber in ihnen enthaltenen Stoffe zu suchen". und daß "die Kräfte, welche durch den chemischen Proces frei werben, mahrscheinlich elektrische senen" (a. a. D. 2. Aufl. I, 87 f. 127 f. 142). Sonach aber felbst wenn biese Vermuthungen und bie Thatsachen, auf die fie sich ftuten, vollkommen begründet wären, wiffen wir boch nur, daß wenn ber bie Bewegung und Empfindung

ichen Princips, Jena, 1865, giebt er seinen materialiftischen Standpunkt ausbrücklich auf, aber leiber nur um eine halbheit der Stellung einzunehmen, die undermeiblich zum Widerspruch führt. Das beweift sogleich der Titel seiner Schrift. Denn eine "naturaliftisch teleologische Durchführung des mechanischen Princips" involvirt eine contradictio in adjecto für Jeden, der sich einigermaßen klar gemacht hat, was die unterstrichenen Ausdrücke besagen.

<sup>\*)</sup> Alles, was bis jest ermittelt ift, reducirt fic nach A. Rick im Befentlichen auf die Thatfache, baf "bie elektromotorische Birkfamkeit bes Rerven nach außen im thatigen (gereigten) Buftanbe fleiner ift ale im rubenben unb baß ber Nervenstrom beim Uebergang in ben thätigen Bustand eine negative Schwantung erleibet, ohne inbeg feine Richtung ju vertebren" (a. a. D. G. 24). R. Siller bestreitet, auf demische Erperimente gestütt, jogar, bag überhaupt vor Anlegung bes Multiplicators "in ben lebenben fo wie in ben im Absterben begriffenen Rerven, Musteln ac. fortwährend in bestimmten Richtungen elettrifche Strome treifen", indem er bemertt: "Man fcheint gar nicht baran gebacht ju haben, bag in ben f. g. elektromotorifchen thierischen Theilen mabrend bes Lebens und Absterbens dentische Beränderungen, und zwar nicht überall gleichmäßig vor fich geben, und bag fich biefe Ungleichartigfeit burch ben Multiplicator als Strom au erkennen geben tonnte" (Lehrbuch b. Chemie, Borrebe S. XII ff.). Bir muffen es natfirlich ben Mannern vom Rach ilberlaffen, biefe Ginwande gu befeitigen, refp. ben Streit ju folichten; uns fceinen fie wichtig genug, um bie f. g. thierifche Elettricitat boch einigermaßen zweifelhaft zu machen.

vermittelnde Vorgang. d. d. die Nervenreizung stattfindet. zugleich gewiffe Beränderungen der elektrischen Rerpenftröme eintreten: aber worin jener Borgang selbst besteht, wissen wir nicht, und vermögen wir auch nicht aus ben demischen Umfäten ber in ben Nerven enthaltenen Stoffe zu erklaren, ba ja biefe Umfate fortwährenb, nicht nur im erregten Rustande (in Folge einer Reizung), sondern auch im unerregten Ruftanbe stattfinben. Natürlich vermag und demgemäß die Physiologie auch nicht zu sagen, in welcher Beziehung jene Beränderungen ber elektrischen Strome zu ber auf die Reizung bes Nerven erfolgenden Empfindung fteben, wie also überhaupt aus einer Nervenreizung eine Empfindung bervorgeben könne. wird es uns auch niemals sagen können, so lange sie barauf besteht, in allen Borgangen und Thätigkeitsweisen ber Ratur nur räumliche Bewegungen, Schwingungen, Verschiebungen, Entfernungen und Annäherungen ber mannichfaltigen Atome erblicen zu wollen. Denn von folden Bewegungen. — bas ergiebt bie oberflächlichfte Betrachtung — ift die Empfindung biametral verschieden. Schon die einfache, rein finnliche Empfindung nämlich, d. h. die bloke Rervenaffection, fofern fie empfunden und damit aus einer Reizung (Bewegung) ber Nervenfaser in die Empfindung eines Geruchs, eines Tons zc. umgefest wirb, ift eine Thatigfeit ober Bewegung, welche auf bas bewegenbe (umfetenbe) Agens felber geht. Denn die Empfindung ift tein blokes Afficirtwerden diefes Agens durch ben Nervenreiz, sonbern ein Sich-afficirt-find en ber Seele. Bettere muß mithin nothwendig die Nervenaffection, verändert ober unverändert, in sich aufnehmen, um sie in sich finden und damit empfinden ober zu einer Empfindung umwandeln zu können. Und ber Erfolg dieser Umwandlung könnte niemals zu ihrer Empfindung. zu einem Momente ihrer selbst werben, wenn in ihm nicht ein Element der Seele felbst die Bestimmung oder Qualität der Empfinbung erhielte. 211 einer Empfindung qualificirt würde. Darauf berubt die Wahrheit des alten Sates, daß jede Empfindung zugleich Selbstempfinbung ift.

Schon in der einfachsten Empfindung tritt mithin eine Thätigekeit ober Bewegung hervor, die nicht nach außen, sondern nach innen gerichtet ist, nicht ein Andres, sondern das thätige Agens (die empfindende Seele) selbst zum Gegenstande hat. Noch deutlicher und unzweiselhafter zeigt sich dieß beim bewußten Empfinden, Wahr-

nehmen, Borstellen. Denn soll ich mir irgend einer Empfindung bewußt werben, so muß fie offenbar Inhalt meines Bewußtseyns, mit immanent gegenständlich werden. Das Bewuftlenn ober vielmehr die Thatiakeit, durch die es erst entsteht (durch die mir Etwas zum Bewuftseyn kommt), muß aber nicht nur biefen Inhalt in sich aufnehmen, sondern auch irgend etwas mit ihm vornehmen. Denn bamit, baß ein Gefäß gefüllt, ein Stoff mit anbern Stoffen mechanisch oder demisch verbunden, von andern erarissen und umfast wird, ober eine Bewegung sich fortpflanzt und mit andern sich combinirt, kommt noch nicht Bewuftseyn ju Stande. Reine bloke Reception. Combination ober Ausammenfaffung gegebener Elemente — seven es Stoffe ober Bewegungen, Nervenaffectionen, Sinnesempfindungen — kann bewirken, daß mir etwas immanent gegenständlich werbe. Beruht aber sonach das Bewuftseyn nothwendig auf Thätigkeit und geht biefelbe auf seinen eignen Inhalt, indem biefer eben burch bie Thatiakeit sum ober in's Bewuftsenn gebracht wird, so ift bas Bewufttwerben ebenfalls wieber eine Bewegung ober Thätigkeit, bie nicht nach außen, sondern nach innen auf das bewegende Agens (bie Seele) felbft geht und, wenn auch von außen angeregt, boch infofern wahre Selbst thatiateit ift, als fie nicht blok bie empfangene Bewegung mechanisch fortsett ober nach außen auf Andres überträgt. sondern vielmehr von Anfang an eine gerade entgegengesetzte Richtung einschlägt, offenbar also nicht bem äußern Anstoß unterthänig folat, fonbern in fpontaner Selbstänbigkeit eine neue, in bem Anftog nicht liegende Action vollzieht. In der Natur bagegen — so baben wir gebort - giebt es nur Bewegung nach außen, nur Ortsveranberung, fen fie Schwingung ober Rotation ober geradlinige Bewegung, nur Thatigfeit von einem Atom auf bas anbre: bas ift ein Sab, ben die moderne Raturwissenschaft selbst aufstellt und ntit aröftem Gifer vertheibigt. Die Natur - fo haben wir weiter gehört - tennt teine eigentliche Selbfithätigkeit, sondern nur Bewegung, die burch äußere Einwirkung bedingt ist, und entweder von bem bewegten Gegenstande selbst vollzogen oder burch ihn hindured auf andre übertragen wirb. Wie man also auch bie Thätiakeit ber Rerven sich benken möge, immer kann bie mechanische ober chemische Retauna berselben nur eine mechanische Bewegung ober eine neue Welfchung ihrer kleinsten Theilden hervorbringen, nicht aber eine Thätigfett, welche nach innen auf die gereizte Nervenfafer selber

ginge. Sonach aber ist es, dem Gesetze der Causalität gemäß, schlechtshin unmöglich, anzunehmen, daß Empfindung und Bewußtseyn der Erfolg mechanischer oder chemischer Bewegungen sey. Wir können und wohl denken, daß eine Schwingung oder elektrische Strömung in den Nerven auf eine mit ihnen verbundene (psychische) Krast treffe und diese zu einer ihr gemäßen Thätigkeit anrege, nicht aber, daß sie eine Wirkung habe, welche ihrer Ursache widerspricht und nur auf einer ganz andern, gerade entgegengesetzen Bewegung beruhen kann (vgl. Glauben und Wissen 2c. S. 33 ff. 43 f. 59 f.).

So erklärt es sich von selbst, warum die Naturwissenschaft bisber auch nicht einmal eine bloße Hypothese auszustellen vermocht hat, wie aus ober vermittelst ber Reizung unserer Sinnesnerven bie ersten Anfange unfers geistigen Lebens, unfre Gesichts. Gebors. Geschmacks, Geruchsperceptionen entspringen können. Ja bie neueren physitalischen Theorien über die Ratur des Schalls, des Lichts, der Wärme 2c. machen bas Problem, um bas es fich handelt, nur noch schwieriger. Nach biesen Theorien beruhen, wie wir gesehen haben, die Tone, die wir hören, physikalisch auf verschiedenen Schwingungen ber atmosphärischen Luft, die Farben auf ahnlichen Schwingungen ber Aetheratome: physitalisch, abgesehen von unfren Sinnesempfinbungen, eristiren mithin keine Tone und Karben, sondern nur Unbulationen der Luft und Aetheratome von verschiedener Geschwindigs keit, Form und Richtung. Diese Wellenbewegungen afficiren unfre Gehörs- und Gesichtsnerven, b. h. sie üben eine noch völlig unbekannte Ginwirkung auf fie aus, diese Einwirkung sett sich auf ebenso unbekannte Weise bis in die Nervenmasse des Gehirns fort, und wird damit je nach ihrer verschiedenen Bestimmtheit zur Empfindung der verschiedenen Tone und Karben. Die 32maliae Schwingung einer Saite 3. B. erzeugt die Empfindung des tiefsten Tons, ben wir zu percipiren vermögen (- ein besonders fein organisirtes Ohr hört angeblich schon eine 16malige Schwingung in ber Secunde —): eine 458billionenmalige Oscillation ber Aetheratome in einer Secunde ruft die Empfindung der tiefften Karbe, bes Nun empfinden wir aber ben Ton nicht als die Roths. bervor. vibrirende Bewegung eines Stoffes, sondern als ein ftoffloses eigenthumliches Continuum, das eine gewisse Reit hindurch fortbauert, aleichsam als Gine, continuirliche, einen bestimmten Zeitraum burchschneibende Linie. Und noch weniger hat die Farbe, die wir sehen, iraend eine Aehnlichkeit mit einer Bewegung, sondern erscheint uns im Gegentheil als eine ruhende Kläche (ober Mehrheit von Bunkten) Zwischen bem, was Ton und Farbe physikalisch und was fie in unfrer Empfindung sind, zeigt fich mithin ein entschiebener Gegensat: jeber erheblichen Beränderung in ber vibrirenben Bewegung der Luft und Aetheratome folgt zwar eine Beränderung unfrer Empfindung, aber zwischen beiben Borgangen fehlt jede Berwandtschaft, jede Analogie. Die strahlende Bärme ist, physikalisch betrachtet, bem Licht verwandt, nur eine langsamere (resp. schnellere) Bewegung ber Aetheratome; die geleitete Barme eine ähnliche Bewegung ber Körveratome. Das Gefühl ber Wärme bagegen, bas vom angenehmen Wohlbebagen in ben heftigften Schmerz übergeben kann, zeigt keinen Schatten einer Aehnlichkeit mit ber Lichtempfinbung, keine Spur einer äußern ober inneren Bewegung. Aebnlich verhält es sich mit den Geruchs- und Geschmacksempfindungen. Im Gegensatz gegen jene mechanischen Bewegungen, die bas Sehen und Soren vermitteln, überwiegen bei ihrer physiologischen Entstehung demische Brocesse. Allein wie aus einer chemischen Verbindung ober Rersetung, aus einem bestimmten Verhältniß chemischer Affinität zwis ichen ben (gasförmigen) Geruchsatomen ober ben schmedenben Stoffen und den Sinnesnerven der Rase und Runge unser Schmeden und Riechen hervorgehen könne, hat die Physiologie ebenfalls noch nicht nachzuweisen vermocht (val. Ludwig a. a. D. I. 382 ff. 388 ff.). Die vorausgesetze Urfache hat wiederum keine Aehnlichkeit mit ihrer Denn auch der chemische Proces soll ja nur in einer Bewegung der kleinsten Theile des Stoffs bestehen. Was wir im Riechen und Schmeden empfinden, erscheint uns dagegen wiederum als ein ruhiges Daseyn, der bestimmte Geschmack und Geruch eines Gegenstandes nicht als eine Bewegung besielben, sondern als eine ibm anhaftende Eigenschaft. — Ueberall also thut sich eine weite Rluft auf zwischen bem physiologischen Vorgange und bem psychischen Phänomen, und noch hat die Naturwissenschaft diesen Abgrund nicht au füllen oder au überbrücken vermocht.

Der neuste Bearbeiter ber Anatomie und Physiologie ber Sinnesorgane, Professor A. Fick (in Zürich), erkennt dieß ausdrücklich an, indem er bemerkt: "Mag man vom Zusammenhang des Geistigen und Leiblichen glauben was man will, die Empfindung oder Wahrnehmung, als solche betrachtet, ist und bleibt ein immate-

rieller Heraana. Wenn etwa ein Bertreter ber f. a. materialistiichen Anschauungsweise sagen wollte, eine Empfindung sen nichts Andres als eine bestimmt gestaltete Molecularbewegung im hirn, so könnte er boch nichts Andres bamit meinen, als daß jede bestimmte Empfindung mit Nothwendigkeit an eine bestimmte Bewegung im Hirn geknüpft sey. — ober daß allemal im Reiche geistigen Geschehens eine bestimmte Empfindung eines bewuften Subjects bann ift, wann im Reiche materiellen Geschehens eine bestimmte Bewegung in so und so gelagerten Nervenelementen ist. Mögen auch biese Acte so unsertrennlich von einander seyn, wie nach einem Gleichnif Fedner's die convere und concave Seite einer Kreislinie wie sie aber in Wahrheit nicht find), immer bleiben sie boch verichiebene Seiten berfelben Sache, die nie gleichzeitig für benfelben Standpunkt erscheinen, wie ja auch die Kreislinie nur concap erscheint, wenn sie von innen, convex wenn sie von außen geseben wirb. Run ift tlar, bag bie Naturforschung ober, schärfer bezeichnet, bie mechanische Forschung auf unfrem Gebiete niemals weiter porbringen kann als bis zu jenen Molecularbewegungen in ben Centraltheilen bes Nervensustems, welche nach bieser Anschauungsweise nur bie andre Seite bes Empfindens und Wahrnehmens felbft find. - - Allein psychologisch erscheint die Empfindung nicht, wie bie ihr zur Grundlage bienende Molecularbewegung, als ein höchft complicirtes, der Erklärung bedürftiges und fähiges Phanomen, sondern vielmehr als eine elementare Thatsache, als ein Urphänomen, bas als ein unmittelbar gegebenes Einfaches für fernere pindische Erscheinungen zum Erklärungsmittel bient, wie etwa bie Wechselwirtung ber Atome in der mechanischen Sphäre unerklärbares Erklärungsmittel ift. - - - Rebe ber fünf Mobificationen bes Empfindens, die Gefühls-, Geschmads-, Geruchs-, Schall- und Lichtempfindung, ist für sich ebenso ursprünglich (resp. einfach) wie das Empfinden felbft. Sie find beshalb einer Definition nicht fabig. Sie bedürfen aber auch keiner folden, benn fie find jedem vollfinnigen Menschen an sich viel klarer als irgend Etwas. Es ift aut zu bemerken, daß auch von physiologischer Seite eine eigentliche Ertlärung ber Empfindung nicht erwartet werben tann. auch, jene Molecularbewegungen, welche ben verschiedenen Modificationen bes Empfindens als materielle Grundlage dienen, wären febr wesentlich verschieden und wären mechanisch ganz genau bekannt;

es wird boch gewiß Niemand daran benken, es könne jemals gezeigt werben, warum die eine Bewegungsform benjenigen Seelenzustand bervorrufe, den wir als Lichtempfindung kennen, warum die andre Bewegungsform einen Seelenzustand von unvergleichbar andrem Charafter, etwa die Schallempfindung, bedingt. Zwischen dem burch innere Erfahrung gegebenen Charafter einer Empfindung und dem mechanischen Charafter irgend einer Bewegung materieller Theilchen, seven sie ponderabel oder imponderabel und stelle man sie sich vor wie man wolle, ift offenbar an fich gar teine Begiehung bentbar". Dazu kommt enblich, daß "ber Erregungsvorgang (bie Rervenreizung), welche Form er auch immer haben mag, in allen nervofen Elementen aleicher Art, also insbesondre in allen Rervenfafern berfelbe ift, fen biefe Kafer im Rüdenmart, im hirn ober in einem peripherischen Nervenstamm. Diefer Sat aber erläutert noch näher die obige Behauptung, daß die Empfindung in ihren fünf wesentlichen Modificationen etwas ursprünglich Gegebenes, Unerklärbares ift. In ber That schwindet ja jebe Aussicht auf Erklärung, wenn man weiß, daß die Bewegungen, welche der Schallund der Lichtempfindung unmittelbar zu Grunde liegen, im Wesen gleichartig und nur baburch unterschieben find, daß fie in verschiebenen Provinzen bes Rervencentralorgans geschehen" (Lehrbuch ber Anatomie u. Physiologie ber Sinnesorgane. Labr, 1864, S. 3 ff.). - In Uebereinstimmung mit biefen Ergebniffen ber Neurologie ber Sinne ftellt 28. Griefinger, ber berühmte Jrrenarzt, bem wir bas beste psychiatrische Lehrbuch ber neueren Zeit verbanken, ben allgemeinen Sat auf: "Die innern Bergänge des Vorstellens und Wollens find so wenig als die des Empfindens aus der Organisation des Gehirns zu begreifen" (Die Pathologie und Therapie ber psychischen Rrantheiten. 2. Aufl. Stuttg. 1861, S. 2).

Es ist daher nicht zu verwundern, daß selbst Physiologen, wie E. Ludwig, im Widerspruch mit ihren materialistischen Sympathieen nicht nur die Unmöglichkeit einer physiologischen Erklärung der Empsindung und Perception ebenfalls einräumen, sondern sogar nicht abgeneigt scheinen, sie als ein neues, von der Nervenreizung unabhängiges Product gelten zu lassen. "Die Umstände, bemerkt Ludwig, durch deren Zusammenwirken die Empfindung entsteht, sind noch so gut wie undekannt". Nur so viel steht fest, daß, "da innerhalb des normalen Lebens nicht jeder erregte Nerv, sondern nur

eine aanz beschränkte Anzahl berselben (insbesondere die drei böheren Sinnesnerven, die große Wurzel des fünften und Abtheilungen des neunten, zehnten und elften hirnnerven und die bintern Burzeln ber Rückenmarksnerven) Empfindung erzeugen", ba ferner auch biefe nur Empfindungen erweden, "wenn ihre reellen ober virtuellen Fortsettungen ununterbrochen burch bas hirn in die Sehhügel und die mittleren Lavven ber großen Semisphären verlaufen", und ba auch .. eine Verknüpfung der Erregung von sensibeln und motorischen Nerven bestehen tann, ohne bag eine Empfindung baraus wird, ba also bas physiologische Ausammenwirken ber Nerven im Hirn und Rückenmark nicht die Bedingung ber Empfindung senn kann". nur so viel folat aus biefen Thatsachen, daß "jenseits ber erwähnten Hirnstellen, sen es in ben Lappen ober Commissuren, noch Etmas zu bem erregten Rerven bingutreten muß, bamit fich die Empfindung bilde". - . Die nur um ein Beniges weitergebende Rergliederung ber Empfindungsacte giebt nun auch zu ertennen, daß sich jebe Empfindung noch mit etwas ganz Besonberem verknüpft, nämlich mit ber Borftellung. Denn niemals empfinden wir den erregten Nerv im Hirn, sondern außerhalb befielben und zwar bei allen Sinnen nach gewissen Richtungen und Ausbehnungen (unsers Leibes) hin. Diese unter allen Umständen ber Empfindung beigefügten Rusätze können aber, wie es scheint, ganz unmöglich begriffen werben aus ber Nervenerregung. Halt man mit biefer zulett erwähnten Thatsache zusammen, daß biefelben Erregungsaustände der Nerven bei Menschen von verschiedener Ausbildung Empfindungen von verschiebenen Gigenthumlichkeiten erwecken, und gar baß ber Mensch im Traum, in ber Trunkenheit, in f. g. Geistes frankheiten 2c. obne bie entsprechenben Nervenerregungen zu ben lebhaftesten Empfindungen gelangt, die man gemeinhin mit bem Namen der Traumbilder, der Bisionen, Hallucinationen 2c. belegt, jo könnte es faft scheinen, als sen bie Empfindung etwas von ben Nerven insofern Unabhängiges, als zu ihrer Entstehung die Nervenerregung gar nicht nothwendig sey, sondern die Nerven nur eine der möglichen Beranlaffungen zur Empfindung abgeben, mit Ginem Worte, Diefelbe nur erregen. Will man also die Bedingungen der Empfindungen aufzählen, so muß man offenbar auch anzugeben im Stande seyn, worin biefes im hirn neu hinzutretenbe ober Angeregte bestehe; gerabe bas ift aber unmöglich" (a. a. D. I, 592 f.).

Was die Physiologie bis jest geleistet hat, ist gleichwohl keinesweas gering anzuschlagen. Runächst ist es schon von großer Bebeutung, baß auch vom physiologischen Standpunkt bas Dafenn ber Seele, wenn auch nur unter ber Form eines physiologisch völlig unbestimmbaren Etwas, angenommen werben muß. Außerbem aber hat die Physiologie nicht nur bargethan, daß die Empfindung und Borstellung, obwohl teine bloke Kunction des Gehirns, obwohl nur "veranlaßt" burch die Nervenerregung, boch ohne die Wirksamkeit (Mitwirfung) bes Nervenspstems nicht zu Stande fommt; fie hat auch die bestimmten, von einander verschiedenen Nerven und Nervenverbande aufgebeckt, durch welche die psychischen Hauptphänomene, die Empfindung, die willkührliche Bewegung und die (bewußte) Borstellung, vermittelt erscheinen. Rach biefen beiben Seiten bin bat die neuere Physiologie bedeutende Fortschritte gethan. Wir wissen jest, daß die psychische Kraft ebenso wenig, wie die Lebenstraft, ein Deus ex machina ift, ber autofratisch willkührlich mit den Organen bes Leibes und ben allgemeinen physikalischen und chemischen Naturtraften schalten und walten konnte. Wir miffen vielmehr, daß sie nur in ober mit bem Nervenspstem wirkt und damit zugleich von ben Kräften und Ginwirfungen ber äußern Natur insofern bedingt ift, als die Nerven ihrerseits Reizungen empfangen muffen, wenn burch ihre Bermittelung eine Empfindung, eine Berception entstehen foll. Die Nerven aber werben gereist theils von innen, burch bie Borgange im Organismus selbst, namentlich burch bas Blut in feinem Umlauf, theils von außen, burch Drud und Stoß, burch bie mechanische und demische Ginwirkung fester ober fluffiger Rörper, burch bas Licht, die Wärme, die Elektricität, theils endlich burch die psychische Kraft, die - sen es von selbst ober auf empfangene Anregung durch gereizte Nerven - ihrerseits auf die Nerven und deren Berbande einwirkt. Darauf gründet sich die physiologische Glieberung bes Nervensustems in mehrere große Abtheilungen ober Wirtungssphären.

Die erste berselben bilbet nach ber Ansicht ber meisten Physioslogen bas s. g. sympathische Nervenspstem (auch \*\alpha \cdot \delta \de

Ulrici, Gott u. Die Ratur. 2. Muft.

Rumpfs (ben Eingeweiben) sich ausbreitet, im normalen Zustande gegen äußere Reize unempfindlich erscheint, und von bem man baber annimmt, daß es die Anregungen zu seiner Thätigkeit vorzugsweise von den inneren Vorgängen im Organismus empfange und wieberum seinerseits biese Borgange, namentlich die Bewegungen bes Herzens, die Functionen der Nieren, der Leber, der Eingeweibe, d. h. vorzugsweise die s. g. vegetative Thätigkeit des Organismus regele und vermittele. (Neuere Physiologen bestreiten indek dem sympathis ichen Nervensustem alle Selbständigkeit und glauben nachweisen zu können, daß ihm weder irgend ein "Bewegungseinfluß", noch ein Einfluß auf die Ernährungserscheinungen zukomme, der ihm nicht qualitativ wie quantitativ von den Wurzeln der Cerebrosvinalnerven zugeleitet werbe. Schiff a. a. D. S. 367 ff. C. Ludwig fagt nur, baß "unzweifelhaft beim Säugethier keine unbedingte Unabhängigfeit bes sympathischen Reviers vom Rückenmark bestehe", bemerkt indeß im Wiberspruch mit Schiff, daß im hirn und Rudenmark "teinesfalls ber einzige Erregungsheerd ber sympathischen Fasern zu suchen sen, wie aus der notorischen Unabhängigkeit fast aller vom Sympathicus versorgten Theile hervorgehe", a. a. D. I, 219 f. 224 f).

2) Das Rückenmarkspftem, b. h. die Nervenmasse, die sich vom Gehirn durch die Wirbel des Nückgrats hinzieht und von ihnen aus in mannichfaltigen Bündeln, Strängen, Fasern durch alle Theile des Rumpss und der Extremitäten sich verzweigt. Es erhält seine Anregungen theils ebenfalls von den innern Borgängen des Organismus, theils von der psychischen Kraft (der Willensthätigseit); und seine eigenthümliche Aufgade scheint daher zu seyn, einersseits rein physiologisch den s. g. Tonus der Muskeln, d. h. den bestimmten Grad der Spannung derseiben gegen einander, der dem Organismus in gewissen Theilen natürlich ist, zu bewahren\*), die pulsirenden Stellen (Lymphherzen) in den Lymphgesäsen im Gange

<sup>\*)</sup> Lubwig (a. a. D. I, 184) bestreitet, baß ein solcher Tonus anzunehmen sey, während andre Physiologen an ihm sesthalten. Ebenso lengnet J. M. Schiff (a. a. D. I, 30 s. 33) einen "Tonus ber freien Stelettmuskeln", behauptet aber, daß es boch Muskeln gebe, die den größten Theil des Lebens hindurch, auch während der s. Ruhe, andauernd thätig sind, — also doch einen bestimmten Grad der Spannung beständig sesthalten. Bgl. Henle: Allgemeine Anatomie, Leipzig 1840, S. 727.

zu erhalten, und die un willtührlichen ober f. a. Refler bewegungen ber verschiedenen Körpertheile (3. B. die Bewegung bes Athmens. bie Ausscheidung der Excremente, die auf einen bestimmten Reis von felbft erfolgenden Bewegungen bes huftens, Riefens 2c.) ju vermitteln\*); andrerfeits aber auch die Ausführung ber willführlichen burch eine Action bes Willens ober Begehrungspermögens. ber Triebe, Begierben, Strebungen, bervorgerufenen Bewegungen zu leiten. Mit Rudlicht barauf, daß bie vom Rudenmart ausgebenden Nervenröhren zugleich .. Bindeglieber barftellen zwischen ihm und ben veripherischen Berbreitungsbezirken ber Nerven", bezeichnet C. Ludwig bas Rudenmart als "bas Binbeglieb zwischen Sirn und Nervenwurzeln, durch welches die Erregungszustände der Nervenwurzeln sich dem Hirn und die des Hirns sich den Nervenwurzeln mittheilen: in biefem Sinne fen bas Rudenmart Leitungsorgan" (a. a. D. I, 154). Es nimmt sonach eine mittlere Stellung awis ichen bem Sympathicus und bem Gehirn ein.

Enblich 3) bas Gehirnnervensystem, das im Kopfe unter ber schützenden Wölbung des Schädels seinen Sit hat, das aber an das Rüdenmark unmittelbar sich anschließt, sa nur als eine Fortsetzung desselben (wie der Schädel nur als ein erweiterter, modiscirter Rüdenwirdel) erscheint, und somit durch das Rüdenmark wiederum mit dem sympathischen Nervensystem in Verdindung steht. Es empfängt seine Anregung vorzugsweise, wenn auch nicht allein, von außen, durch diesenigen Nervenreizungen, welche von den Sinwirkungen der äußern Gegenstände auf die peripherischen (sensiblen) Nerven ausgehen und von ihnen auf das Gehirn sich übertragen. Zugleich aber erscheint das Gehirn als der Sitz der psychischen Kraft oder doch als der Centralpunkt und das nächstetheiligte Organ ihrer Thätigkeit, d. h. als bersenige Nervencompler, der einersseits die psychischen Erscheinungen selbst vermittelt und andrerseits die psychischen Borgänge, soweit sie wiederum einen Sinsluß (Reiz)

<sup>\*)</sup> Ihren Namen haben bie Refferbewegungen baher, baß fie unwillführlich auf die Reizung eines bestimmten fenfibeln Nerven, also durch Uebertragung (Resterion) berselben auf bestimmte motorische Nerven entstehen, aber zugleich nur dadurch zu Stande kommen, daß der Reiz oder die Nerventhätigkeit von dem gereizten sensiblen Nerven (z. B. des Fuses) aus erst nach dem Rückenmark geführt und von diesem zu den motorischen Nerven des gereizten Gliedes (des Fuses) zurückgeleitet (restectirt) wird (vgl. Schiff a. a. D. S. 194 ff.).

auf die Thätigkeit der Nerven ausüben, den übrigen Systemen communicirt. Wenigstens steht so viel sest, daß jede Reizung der peripherischen Nerven erst im Gehirn zur Empfindung und Persception wird, und daß umgekehrt jede Vorstellung, jeder Willenssoder Begehrungsact nur vom Gehirn aus die Nerven des Kückenmarks wie des sympathischen Systems in denjenigen Zustand der Gereiztheit oder Thätigkeit versetzt, der eine willkührliche Bewegung der Körpertheile und unter Umständen auch andre Vorgänge (wie Ersbrechen, Schwindel, Ohnmacht) im Organismus zur Folge hat.

Mit diefer Differenzirung des Nervenspstems in sich hängt unmittelbar ein andrer Unterschied zusammen, ben die neuere Physio-Logie amischen ben einzelnen Nervenfasern entdedt bat. Die Nervenfubstang überhaupt besteht bekanntlich entweber aus Nervengellen. bie in Complere zusammentretend die f. a. Ganglien (die graue Nervensubstang) bilben, ober aus Nervenfafern, feinen Röbrchen. welche die Ganglien vielfach burchseten und auch mit einander in Berbindung (Berührung) steben, aber im Allgemeinen jebe für fich ihren Lauf durch die verschiedenen Körpertheile verfolgen (- die weiße Nervensubstang). Während bie Nervenzellen gur Erbaltuna ber Nerven- und der psychischen Thätigkeit überhaupt von größter Bebeutung zu senn scheinen, find die Nervenfasern die Bermittler ber einzelnen Empfindungen und Bewegungen. Sie nämlich leiten theils die Reizung, welche ein veripherischer Nerv durch innere oder äußere Einwirkung empfangen hat, nach bem Gehirn (wo fie erft zur Empfindung wird); theils führen fie ben Impuls (Reig) au einer Bewegung, ber von innern ober äußern Borgangen ober von einer Willensaction ausgeht, ben verschiebenen Muskeln zu, worauf erst bie Bewegung erfolgt. Diese beiben Functionen werden aber von verschiebenen Nervenfasern ausgeübt. "Es hat fich als unzweifelhaftes Refultat ergeben, daß alle Muskeln des Rumpfs. soweit sie überhaupt vom Rückenmark abhängig sind, nur durch die j. g. porbern Rückenmarkswurzeln [b. h. burch Rervenfasern, die an ber vorbern Seite bes Rückgrats aus bessen Rervenmasse beraustreten in Bewegung verfett werben, baf bagegen alle Nervenröhren, welche die einzelnen Rumpftheile mit den empfinbenden Stellen bes hirns verbinden, burch bie f. g. hintern Burzeln aus bem Rückenmark hervortreten. Diefer Sat, welcher unter bem Namen bes Bell'ichen Gesetes bekannt ift, wird gewöhnlich in ber Weise

ausgebrückt, daß man die hintern Wurzeln die fenfibeln, die vorderen bie motorischen nennt. - Dieß Geset ift für alle Wirbelthierklaffen bestätigt. Denn burchschneibet man bei erhaltener Berbindung des Audenmarks mit dem Hirn die vordern Wurzeln eines bestimmten Körpertheils, so ift alle willtührliche Bewegung in biefem Theile erloschen, die Empfindung bagegen vollkommen erhalten, so daß durch entsprechende Einwirkungen (Druck, Aeben. Brennen) Aeukerungen bes lebhaftesten Schmerzes von ienem Körvertheile eingeleitet werden können. Sat man dagegen die hintern Wurzeln mit Erhaltung ber vorbern burchschnitten, so erscheint ber betreffenbe Körpertheil zwar dem Willen noch vollkommen unterthan, aber von keinem Bunkte besselben aus kann auch nur die gerinaste Schmerzensäußerung erregt werben, während jede Berührung ber mit bem Rückenmark in Berbindung gebliebenen Stümpfe ber hintern Nervenwurzeln lebhafte Schmerzen erzeugt" (Ludwig, a. a. D. I, 156 f.). Sonach kann man fagen: die Thätigkeit ber in den verschiedenen Rörvertheilen ausgebreiteten sensibeln Rervenfasern, sofern sie ben empfangenen Reiz burch bas Rückenmark hindurch bem Gehirn zuführt, hat eine centripetale Richtung; die der motorischen Nerven bagegen, sofern fie die Ampulse vom hirn (bem Site ber psychischen Rraft) ju ben übrigen Rörpertheilen fortleitet, ift als eine centrifugale Bewegung zu bezeichnen (Svieß a. a. D.). Da nun, wie bemerkt, die fenfibeln und motorischen Rervenröhren zwar zur Seite ber Rückenwirbel wieder zusammentreten und vielfach in unmittelbarer Berührung mit einander bleiben, aber, ohne in einander überzugeben, jebe für sich ihren Lauf zum und vom Gehirn verfolat (- nur im Gehirn selbst treuzen fie fich -), so ist burch biesen Umstand und burch jenen Unterschied ihrer Thätigkeit die Möglichkeit gegeben, daß wir einerseits die einzelne bestimmte Nervenreizung auch als einzelne und in dem einzelnen Körpertheile, in welchem fie erfolate, empfinden, und ebenso eine einzelne Bewegung eines bestimmten Gliedes ohne Betheiligung bes ganzen Rörpers ausführen können: und daß andrerseits das Gehirn eine Art von Sammelplat ober Centrum der verschiedenen Nerven und Nervenverbände bilbet, in welchem die besonderen Kräfte und Wirkungen derfelben aleichsam sich begegnen, und von welchem die besondren Thätigkeitsmeisen (Kunctionen) berselben zum Theil wenigstens ihre Anregung empfangen. Darum wird meift bas Gehirn als bas "Centralorgan"

nar' &50x7)» für die Thätigkeit des gesammten Nervenspstems betrachtet. Und in der That kann neben ihm nur noch das Rückenmark (an das ja auch der nervus sympathicus sich anschließt) für ein zweites, untergeordnetes Centrum gegenüber der peripherischen Nervenverzweigung in den übrigen Körpertheilen erachtet werden.

Diefe Sintheilung und Glieberung bes Nervenspftems, welche bei allen höheren Thierklassen wesentlich bieselbige ist (- nur daß, je höher die Organisation berselben, besto mehr die Bedeutung ber Centren und insbesondere bes Gehirns sich steigert -), wird jedem Unbefangenen ben Gindrud machen, daß sie ben bestimmten 3med babe, nicht nur die verschiedenen Functionen der mannichfaltigen Glieber und Theile bes Organismus zu reguliren, in Einklang zu feten und so jene Einheit bes Ganzen, jene Ordnung und harmonie der einzelnen Kunctionen und jenes durch jede Nervenreizung zwar sich aufhebende, aber auch sich wieder herstellende Gleichgewicht ber Kräfte zu vermitteln, worauf die höhere Beweglichkeit bes thierischen Organismus und sein Sauptunterschied vom pflanzlichen beruht, sondern auch einer dirigirenden selbstthätigen (psychischen) Rraft die Mittel zu bieten, um vom Centrum des Ganzen aus aleichsam ihre Befehle ertheilen zu können und die Bollziehung berselben durch die Kräfte des Organismus zu ermöglichen. machen baber nur noch auf den besondern Umstand ausmerksam, baß nach C. Ludwig "die Nervenröhren in ihrem Verlaufe burch bas Hirn auch mit solchen Apparaten in Verbindung sind, welche ben erregten, Ruckung erzeugenben Auftand bes Nerven bahin umzusehen vermögen, daß der Nerv statt Zudung vielmehr Mustelrube erzeugt. — also Borrichtungen, beren Kräfte bazu verwendet werden, ben ichon anderweitig erregten Nerven zu beruhigen" (a. a. D. I. 203, 598 f.), — ein Umstand, auf den man "bisher noch nicht aufmerksam genug gewesen ist" und ber u. E. nicht wohl anders gebeutet werden kann, als daß jener dirigirenden Kraft die Möglichkeit gewährt werden foll, eine willklihrliche Bewegung, die fie angeregt und eingeleitet bat, in jebem Augenblick (bei verändertem Entschluß) wieder hemmen zu können. -

Sonach aber ergiebt sich wieberum, daß diese birigirende Kraft, welche auf die Rerven wirkt und dieselben nach Belieben zu erregen, aber auch die hervorgerusene Erregung wieder aufzuheben vermag, auch physiologisch unmöglich mit der s. g. Rervenkraft ibenti-

ficirt werben kann. Denn physiologisch kann alle Nerventhätigkeit nur in irgend einer Art von Molecularbewegung d. h. in einer Bewegung der Molecüle oder Atome des Nerven bestehen; und es ist offenbar undenkbar, daß eine solche Bewegung auf irgend einen andern Nerven oder etwa gar auf den bewegten Nerven selbst eine beruhigende, die Erregung ausche den de Wirkung üben könne. Ja es ist nicht einmal wahrscheinlich, daß diese Kraft der Erregung und Beruhigung an irgend einen Nerven oder Nervencompler, etwa an das Gehirn, im Sinne des allgemeinen naturwissenschaftlichen Sazes: keine Kraft ohne Stoff, gebunden sen; es ist vielmehr auch naturwissenschaftlich anzunehmen, daß diese ganz besondere, in ihrer Wirksamkeit von allen Naturkräften so weit verschieden e Kraft, edenso wie das Licht an den Nether, der Magnetismus an die magnetischen Flüssigkeiten, auch ihrerseits an einen ganz besondern Stoff geknüpft seyn werde.

Daffelbe folgt aus einer andern physiologischen Thatsache, die in neuerer Reit ermittelt worden ist. Jene Bewegung, durch welche bie Reizung eines Nerven auf bas Gehirn und umgekehrt übertragen wird und welcher man früher eine unmegbare Geschwindigkeit zuschrieb, ift von dem berühmten Physiologen Helmholt gemeffen worben. Er hat mit voller Sicherheit bargethan, daß beibe Bewegungen, zum Gehirn wie vom Gehirn, bei bemselben Thiere bieselbe, bei verschiedenen Thieren verschiedene Geschwindigkeit haben. Beim Frosche 3. B. beträgt biefelbe für die fensiblen wie für die motorischen Nerven 60 Ruft, beim Menschen bagegen 200 K. in ber Secunde (so daß also eine Nervenreizung burch Verletung der Fingerspite ungefähr 1/80 Secunde braucht um zum Gehirn zu gelangen). Derfelbe Gelehrte hat aber auch nachgewiesen, daß die Nervenreizung, nachbem sie im Gehirn angelangt ift, nicht un mittels bar zur Empfindung (empfunden — percipirt) wird. Es vergeht vielmehr, auch bei gespanntester Aufmerksamkeit, ein Zeitintervall von 1/20-1/10 Secunde zwischen bem Momente, in welchem die Reizung eines peripherischen Nerven im Gehirn angelangt ift, und bem Augenblick, in welchem wir die Reizung (z. B. einen elektrischen Schlag auf die Fingerspite) als bestimmte Empfindung percipiren. Die Bewegung bieses Uebergangs ber Reizung in die Empfindung ift mithin bebeutend langfamer als die Fortpflanzung des Reizes nach dem Gehirn (B. Belmholt: Nachweisungen über den zeitlichen Berlauf der Nervenerreaung 2c. in J. Müllers Archiv f. Anatomie u. Bhyfiol. 1850 S. 276 ff. 1852 S. 199 ff.). — Dadurch ist nicht nur erwiesen, daß die Empfindung als folche, die willkührliche Bewegung als willführliche nicht in ben peripherischen Nerven, sonbern im Gehirn allein ihren Sit hat, - es ift zugleich ber eracte Beweis geführt, daß die Nervenreizung und die Empfindung teineswegs in Gins zusammenfallen. Denn haben wir in bem Momente, wo bie Reizung irgend eines Nerven bas Gehirn erreicht und bamit in Mitleibenschaft gesetzt hat, boch unmittelbar noch feine Empfindung, fo leuchtet ein, daß die Empfindung mit der Nervenreizung nicht ibentisch fenn fann, weder mit der ber veripherischen noch der Gehirnnerven. Wir muffen vielmehr nothwendig annehmen, daß die Beit, welche zwischen ber Nervenerregung im Gehirn und ber Empfindung verstreicht und welche boch nicht mit Nichts ausgefüllt seyn noch um Nichts verstreichen kann, biejenige Zeitgröße seyn wirb, welche erforberlich ift für ben besondren Act, burch ben bie Nervenreizung erft in eine Empfindung umaefest wird. Nach ben Ergebniffen unfrer bisberigen Erörterungen tann es nicht zweifelhaft feyn, bag biefer besondre Act nur von jenem .. unbekannten Etwas". bas wir Seele nennen, berrühren fann.

Je klarer bie bargelegten Thatsachen die Zweckbestimmung des Gehirns, als Centrum der besondren Nervenverdände und ihrer verschiedenen Functionen zu dienen, and Licht stellen, um so mehr muß es auffallen, daß, obwohl die Thätigkeit der Nerven eine so verschiedene ist, doch zwischen ihnen kein Unterschied der Beschaffen-heit zu entdecken ist. Die motorischen und sensibeln Nervensassen, obwohl im erregten Zustande jene immer nur eine (größere oder kleinere) Contraction der Muskeln, diese nur eine (verschieden modiscierte) Empsindung hervorusen, erscheinen substanziell wie sormell völlig gleichgebildet.\*) Der nervus optious, obwohl nur für Licht und Elektricität empsindlich und nur Lichterscheinungen darbietend, unterscheidest sich in nichts vom nervus olsactorius, der nur Gerüchen zugänglich erscheint, in nichts vom Gehörnerven, der nur von mechanischen Erschütterungen der Luft zo. gereizt wird, in nichts

<sup>\*)</sup> Der einzige Unterschieb, auf ben Boltmann aufmerkam gemacht hat, ber aber von andern Physiologen nicht anerkannt worden zu sehn scheint, ift bie etwas größere Stärke ber motorischen Nervensafern.

von den Taftnerven, die weder Gesichts- noch Geruchs- noch Geborsempfindungen, fondern nur Taftempfindungen (refp. Barmegefühle) bervorzurufen vermögen. Gegenüber biefer auffallenden Thatsache branat sich unwillführlich die Bermuthung auf, bak nicht ben Nerven selbst eine besondre, von der psychischen Kraft verschiedene Rervenkraft inharirt, sonbern daß bie Seele sich ihrer nur als leitenber Organe bebient, theils um mittelst ihrer mit den mannichfaltigen äußern Kräften (ber Dinge, ber Natur) fich in Communication zu setzen, die Sinwirkungen berselben dem Gehirn, dem Centrum ibrer eignen Thätigkeit auguführen und dort zu Empfindungen umauseten, theils um mittelft ihrer ihren eignen Leib zu beherrschen, seine Kräfte in Thätigkeit zu seten und namentlich die gewollten Bewegungen vom Gehirn aus auf die Musteln der verschiedenen Körpertheile zu übertragen. Wir stellen biese Vermuthung hier nur vorläufig auf; erst im weitern Berlauf unfrer Erörterung wird sie mehr und mehr an überzeugender Kraft gewinnen.

Berfolgen wir zunächst die weitern Ergebnisse der physiologischen Forschung, so können wir absehen von den unbedeutenden particularen Schwieriakeiten, welche in Betreff einer Theorie der Nervenfrafte bem Physiologen baraus erwachsen, bag ben Bflanzen jedes Analogon eines Rervenspstems abgeht, und sich boch nicht ausmachen läßt, ob ihnen, namentlich ben f. g. Sinnpflanzen, nicht ebenfalls eine Art von Empfindung zukomme (- freie Bewegung befigen einzelne Bflanzengebilde, bie Reimförner vieler Wafferfaben ober Conferven, wenigstens temporar, und Th. Fechner: Ueb. d. Seelenfrage 2c. Lpz. 1860 S. 25 f. 46 f. hat u. E. sehr wahrscheinlich gemacht, daß alle Pflanzen eine wenn auch schwache, dumpfe Empfindung besitzen —); daß den niedrigeren Thiergeschlechtern (3. B. ben Auftern) Hirn- und Rückenmark fehlen, ja daß fogar einige berselben, die Bolypen, Infusorien und mehrere Radiaten, gleich ben Bflanzen von einem besondern Nervenspstem gar teine Spur zeigen, und bennoch nicht nur sich bewegen, sonbern auch die Vermuthung bes Empfindens in hohem Grade für sich haben. Diese Thatsachen geben zwar ber physiologischen Forschung eine gewisse Unsicherheit und erschweren die Gränzbestimmung zwischen dem Thier- und Bflanzenreiche, find aber für die Binchologie bloß insofern von Bebeutung, als fie zu beweisen scheinen, daß die psychischen Erscheinungen, die Functionen der Seele, auch auf andre Weise und durch andre Medien als die Thätiakeit von Nerven und Nervenverbanden vermittelt senn können. — Ebenso complicirt sich nur die neurologische Forschung burch ben Umstand, daß nach R. Wagner unfre Sinnesnerven nicht alle in die Empfindung vermitteln, "indem der Sehnerv. unmittelbar burch Licht gereizt, keine Lichtempfindung, die von der Saut entblößten Körperstellen teine Tastempfindung hervorrufen. Geruch und Geschmack mit ber oberflächlichen Zerstörung ber entsprechenden Schleimhäute zu Grunde geben, und auch die in ber Saut abgeriffenen Rervenstämme beim Frosche keine ober nur höchst unvollkommene Resterbewegungen vermitteln können", daß also "zwar allerbings die Continuität der Nervenprimitipfafern bis zum Centrum die conditio sine qua non aller Sinnesempfindung ift, daß aber bazu weiter noch eine ganz bestimmte moleculare Anordnung der Nerven en den gehört, die immer mehr ober weniger die Arenfaser allein angeht, welche auch wieder ber Theil ift, ber bie centralen Rellenapparate mit den letten peripherischen Endpunkten verbindet" (Gött. Gel. Anzeigen 1858, Nr. 168, S. 1670 f.). Eine bedeutende Schwierigkeit wurde bagegen der Physiologie wie der Binchologie erwachsen, wenn Pflüger Recht batte mit seiner Behauptung, baß auch bem Rudenmark für fich "fenforische Functionen" gukommen, oder wie er sich ausbrückt, daß "ein Kätzchen, dem das Dorsalmark burchschnitten werbe, zwei Seelen bekomme", indem nicht nur bas pordere Stud noch spontane Acte ber Willführ äußere, schreie, laufe. beiße 2c., sondern auch das bintere Stud noch empfinde, wolle, und fich willführlich bewege (Die sensorischen Functionen bes Rückenmarks, Berl. 1853). Allein C. Edhardt hat bargethan, daß die Beweise, die Pflüger zu Gunften der empfindenden Thätigkeit bes Rückenmarks beigebracht hat, "ungenügenb" sepen, und daß man "als ausgemacht ansehen bürfe, — worin selbst Moleschott ihm beistimmt, — baß ber Sitz ber Empfindung im Hirn und nicht im Rückenmark zu suchen ist" (Grundzüge der Physiologie des Nerveninstems, Gießen, 1854, S. 117 f. In bemselben Sinne erklären sich C. Ludwig a. a. D. 2te Aufl. I, S. 181 und W. Griefinger a. a. D. S. 3 gegen Pflügers Annahme, und neuerdings ift dieselbe auch in ihren experimentellen Grundlagen angefochten worden von Golt in den Königsberger medic. Jahrb. 1860, II, S. 189 f.).

Demgemäß hat die neuere Physiologie alle Anstrengungen ge-

macht, um die Stellen im Gehirne, die als Sitz ber Empfindung und refp. ber psychischen Kräfte überhaupt zu betrachten segen, näher zu bestimmen. Der Erste, ber hier Bahn gebrochen, ift Flourens, der berühmte Bariser Physiologe. Er begann zuerst jene schwierigen Experimente, daß er verschiedenen Thieren die Hirnschale ohne Berletung des Innern ablöste, und sodann die blokgelegte Nervenfubstanz in feinen Schichten und an verschiedenen Stellen bes hirns nach und nach abtrug. Noch in seiner neuesten Schrift behauptet er, auf diesem Wege erwiesen zu haben, daß mit der allmäligen Abtragung bes kleinen Gehirns bas Thier bas Gleichgewicht (l'équilibration) ober die Coordination ber einzelnen Bewegungen mehr und mehr verliere, bis es bei völliger Rerstörung biefes Hirntheils fich nicht mehr aufrecht zu erhalten, nicht mehr regelmäßig zu gehen, zu laufen, zu fliegen vermöge, daß jedoch dabei die Fähigfeit zu partiellen Bewegungen fortbestehe und bas Thier dieselben auch vollziehen könne, wann es wolle, sobald nur das große Gehirn und bas Rückenmark unverlett geblieben. Daraus ergebe sich, baß bie Equilibration und die Régularisation, die Zusammenordnung ber einzelnen Bewegungen zu einem Gesammterfolge, burch bas kleine Gehirn, die Production der Bewegungen selbst bagegen durch bas Rudenmark mit seinen Nerven, bas Wollen aber, b. b. bie die willführlichen Bewegungen in Folge bestimmter Perceptionen ober Borstellungen hervorrufende pinchische Thätigkeit, burch bas große Gehirn vermittelt sen. Ru benselben Resultaten behauptet er durch ähnliche Experimente am Rückenmark und großen Gehirn, bei unverletter Erhaltung bestleinen, gelangt zu fenn. Denn wenn man junachst nur Gine Sälfte ober Semisphäre bes aroken Gehirns abtrage, so verliere bas Thier nur bas Gesicht in bem bieser Sälfte entgegengeseten Auge, aber die Intelligenz selbst bleibe; wenn man bagegen beibe Hemisphären zerftore, so sehe und hore bas Thier nicht mehr, verliere alle seine Inftincte, vermöge sich nicht mehr zu vertheibigen, fich zu schützen, zu flieben, zu freffen; alle Berception, alles Wollen, alle spontane Action höre auf. Die Fähigkeit und bie Regelmäßigkeit ber Bewegungen bagegen bestehe ungeschmälert fort; und selbst die Empfindung (sensation — sensibilité) bleibe unbeeinträchtigt. Denn in Betreff bes Auges habe sich nichts geanbert: bie Gegenstände fahren fort sich auf der Reting abzuspiegeln, die Pris bleibe contractil, der optische Nerv vollkommen empfindlich; das

Thier habe also bas Gesicht verloren, nicht weil ihm die Empfinbung abgehe, sondern weil es nichts mehr percipire. Sonach. schließt er, besteht eine vollständige Scheidung, ein gang bestimmter Unterschied zwischen ber Lebenstraft und ber pfychischen Rraft oder zwischen den Facultés vitales und den Facultés intellectuelles. "Jebe Fähigkeit nämlich, welche bie Abtragung ber Hemisphären bes großen Gehirns überbauert, ift eine Lebenstraft; jebe bagegen, die mit dieser Abtragung sich verliert, ist eine intellectuelle Kraft. Ru jenen, die fortbauern, gehören nun aber gerade die, von welchen alle Functionen der Ernährung (die Berdauung, der Blutumlauf, bie Respiration 2c.) wie alle Functionen ber Bewegung und Ortsveränderung und selbst der Empfindung (sonsation) abbängen; die fich verlierenden find bagegen biejenigen, von welchen alle Kunctionen und Acte des Berstandes, die Berception, die Aufmerksamkeit, bas Gedächtnik, das Urtheil und das Wollen abhängen" (De la vie et de l'intelligence, I, p. 40 ff. 60. 73). —

Diese Säte Flourens', benen sein berühmter College M. Longet (Anatomie et Physiologie du système nerveux, Paris, 1842, p. 661 f.) auf Grund pathologischer wie physiologischer Untersuchungen sast überall beistimmt, haben sich nun zwar in der vollen Bestimmt- beit und Allgemeinheit, in welcher er sie ausstellt, nicht durchgängig bewährt. R. Wagner, der in neuerer Zeit die Versuche des französischen Gelehrten wieder ausgenommen hat, sand vielmehr, daß zunächst in Betress des kleinen Gehirns dei tieseren Zerstörungen desselben zwar die von Flourens beobachteten Folgen, ein nach allen Seiten schaufelnder Gang wie der eines Trunkenen, Verlust des Gleichgewichts, sonderbare Drehungen des Körpers (die s. g. Manège-Bewegungen), unvollkommene Lähmungen zc. eintreten, daß aber alle diese Erscheinungen, wenn man das Thier in eine völlig ruhige Lage bringt, wieder verschwinden, ost schon nach sehr kurzer Zeit.\*)

<sup>\*)</sup> Daraus schließt Schiff, baß nicht bie Zerstörung bes kleinen Gehirns selbst, sonbern eine bei ber Operation (burch Zerrung ober Druck) hervorgerusene Beeinträchtigung ber tieser gelegenen Theile, nomentlich bes Kleinhirnschenkels jene Erscheinungen bebingt habe. Er sand, daß die s. g. Mandgebewegungen bei Berletung bes Mittelhirns (Sehhligel und Hirnschenkel) eintraten, und daß die Durchschneidung bes mittleren Kleinhirnschenkels ganz eigenthilmliche Rollbewegungen bes Thiers um seine Längsare hervorbrachte. Nach ihm sind die Functionen bes kleinen Gehirns selbst "noch unbekannt" (a. a. D. S. 342 f. 351 f. 355 f.).

Gelingt es indeg, bas Thier trop völliger Zerstörung bes kleinen Gehirns Wochen und Monate lang am Leben zu erhalten, so vermehren sich die im Muskelspftem hervortretenden Abweichungen vom natürlichen Austande in hohem Grade: es zeigt sich eine immer arobere Reigung ber hintern Ertremitäten gur Streckung, eine immer mehr zunehmende Verdrehung bes Kopfes und Halfes, und ein eigenthümliches dronisches, über ben größten Theil ber Musculatur ausgebreitetes Rittern. — R. Wagner's Bersuche erganzen und berichtigen sonach die Flourensschen in mancher Beziehung. im Wefentlichen haben fie boch bie von Klourens aufgestellten Sate bestätiat. Nach Abschluß seiner Untersuchungen erklärt R. Wagner ausbrücklich: bas kleine Gehirn sen "kein Centralorgan für bie allgemeine Sensibilität noch betheiligt bei ben höheren Sinnesper-Thiere und Menschen mit gang ober theilweise gerfiortem ceptionen. tleinen Gehirn fühlen, schmeden, riechen, seben und boren. Wenn einzelne Sinnesstörungen vorkommen, so scheinen immer Complicationen mit Läsionen andrer Hirntheile stattzusinden" 2c. sowenig sen "bas kleine Gehirn bei bem Zustandekommen ber Vorstellungen ober psychischen Erscheinungen birect ober indirect betheiligt. Alle Vorstellungen werben gebilbet, jede Empfindung [Perception] ist möalich: und auch alle Willensacte können effectuirt werden; es fehlt nur einigen ber letteren an bem vollständigen mechanischen Das kleine Gehirn sen also in ber That "ein rein motorisches Organ für animalische und wahrscheinlich auch organische [vegetative] Muskelapparate; und als eine ber motorischen Hauptfunctionen besselben bürfte baher allerdings bie von Flourens zuerst aufgestellte zu betrachten senn, indem das kleine Gebirn wesentlich bei der Regulation der symmetrischen Körperbewegungen, insbesondere den Gangbewegungen betheiligt sen, ohne daß es jedoch beshalb geradezu als Regulator der Körperbewegungen zu betrachten fen". Es zu einem folchen Regulator zu machen und in baffelbe "ben Sis eines regulirenden Princips" zu verlegen, sen unstatthaft. Es sen eben nur "ein rein motorischer Hirnapparat", und eine weitere Zerglieberung seiner speciellen motorischen Functionen muffe ferneren Forschungen vorbehalten bleiben (Nachrichten von ber G. A. Universität u. d. R. Gesellsch. d. Wissensch, zu Göttingen 1858, Novbr. Nr. 24, S. 300. 302 f. 305. 308 f. Nr. 26, S. 321-36. 1860. Jan. Rr. 4, S. 31. Borftubien zu einer miffenschaftlichen

Morphologie und Physiologie des menschlichen Gehirns als Seelensorgans. 2. Abtheilg. Göttingen, 1862, S. 85 f.).\*)

Bebeutenber weichen in Betreff bes großen Gehirns bie Refultate, zu benen R. Wagner gekommen, von den Behauptungen Mourens' ab. Im Gegenfat zu seiner eignen früheren Annahme, - wonach es vornehmlich die "Randwülste" des großen Gehirns fenn follten, welche die psychischen Functionen im engern Sinne vermitteln (Der Rampf um die Seele S. 102 f. 151 ff.) — hat fich ihm burch eine Reihe neuer Experimente ergeben, "baß eine gewisse wenn auch, wie es scheint, geringe Summe von Seelenerscheinungen erhalten bleibt, wenn man, wie bei Tauben möglich ift, grokes, kleines, und einen Theil des Mittelhirns entfernt bat". baß also die psychischen Functionen nicht schlechthin von den Randwülften ber hemisphären noch überhaupt vom großen Gehirn abbangia seven. Daher behauptet er nur noch, daß "die höchste Entwickelung psychischer Thätigkeiten immer an die mehr ober weniger ausgebreitete Integrität ber Ranbichichte ber großen Bemifpharen geknüpft sen". Jene Experimente und eine Anzahl klinischer Erfahrungen und Sectionsberichte machen es nach ihm zugleich "auf bas Aeußerste unwahrscheinlich, daß im Gehirn ein gemeinsamer Empfindungsplat, ein punktförmiges Sensorium commune sich befinde". Darum erklärt er sich bestimmt gegen jede Beschränkung bes Sites ber Seele auf bas Gehirn ober eine einzelne Stelle in bemfelben. Dagegen glaubt er auf Grund berfelben Erfahrungen ebenso entschieden, daß ein Motorium commune, d. h. ein Central plat, von welchem alle durch den Willen vermittelten Bewegungen ausgeben ober eingeleitet werben, allerbings anzunehmen sey, und daß diese Stelle die f. g. substantia nigra Soemmeringii



<sup>\*)</sup> Leibesborf und Strider sind im Besentlichen zu benselben Ergebnissen gelangt. Die Beherrschung ber Bewegungen schieben sie bem großen Gehirn zu und glauben in bem s. g. Linsenkern das Organ gefunden zu haben, welches diese herrschaft durch die hirnrinde vermittelt. Dafür spreche seine relativ große Entwicklung beim Menschen und Erwachsenen gegenüber den Sängethieren und dem Kinde. In Betreff des kleinen Gehirns dagegen neigen sie sich zu der hopothese Lussanz's, daß dasselbe "das Centrum der Mustelgefühle seh", indem die Kranken zwar alle Mustelcontractionen ausstühren können, aber nicht den Wiederstand sühlen, den sie zu überwinden haben, und deshalb ihnen die Sicherheit sehle, sich diesen Bewegungen anzuvertrauen (W. Leidesborf: Lehrb. d. pspchischen Krankbeiten. 2. Auss. Erlangen, 1865, S. 70 f. 94).

sey, b. h. die beim Menschen in den beiden Großhirnstämmen zwischen Großhirnschenkel und Haube gelagerten Anhäufungen von grauer Substanz; denn "diese Anhäufungen beherrschen für jede Körperseite alle oder doch den größten Theil der Nerven, insosern letztere vom Willen abhängen" (Nachrichten 2c. 1860, Nr. 6, S. 57 ff.).

3. M. Schiff bagegen hat in Betreff bes großen Gebirns, namentlich ber Randwülfte ober Hirnlappen, die Resultate Flourens' und Longet's burchgängig bestätigt gefunden; insbesondere tritt nach ihm völliger Stupor bes Thiers und eine ganzliche Baffivität ein (bie auf einen starten äußern Reiz nur einer ebenso andauernden. zwecklosen und bei jedem Hinderniß sofort wieder aufhörenden Bewegung Blat macht), wenn man die f. a. gestreiften Körper bes großen Gehirns entfernt ober alle von ihnen austretenden und in bie Hirnlappen sich fortsetzenben Nervenfasern burchschneibet (a. a. D. S. 331 f. 339 f.). Er behauptet baher, es sen burch Experimente an Thieren wie namentlich burch pathologische Beobachtungen "erwiesen, daß beim Menschen alle Empfindungseindrücke, beren bas Individuum sich bewußt werben soll, zu den Lappen des großen Gehirns fortgeleitet werben muffen" (S. 360). Damit stimmen Leibesborf, Strider, Benete, Birchom überein, indem es nach ihnen ebenfalls "die auf der Oberfläche der Hemisphären außgebreiteten Schichten ber Nervensubstang find, wo alle biejenigen Processe zu Stande kommen, welche man als seelisch zu bezeichnen pflegt". Auch Griefinger (a. a. D. S. 19) erklärt bie Bemisphären für ben Sit alles Bewußtsenns, aller Ueberlegung und ber unendlich vermidelten vermittelnden Acte zwischen den Sinneseindrücken und ben abstracten psychischen Vorgängen. C. Ludwig endlich (a. a. D. I, 606 f.) ertennt gleichermaßen an, baß "zu ben Bebingungen, an deren Vorhandensenn sich die Seelenerscheinungen knüpfen, unzweifelhaft bas normale Bestehen bes großen Gehirns gehöre: benn borthin laufen alle ber Empfindung und Willführ untergebenen Nervenröhren zusammen, und ausgebreitete Verletzungen beffelben vernichten sogleich die Seelenthätigkeiten in ausgesprochenerer Beise als bie eines jeben andern Organs". Dagegen erklärt er "ben besondern Ort" beffelben, in welchem die Seelenerscheinungen vor fich gehen, für unbekannt, und verwirft alle bisherigen Methoben zur Ermittelung bes "Sipes ber Seele", weil fie alle an zwei Grundfehlern leiden, die er näher erörtert und die bis jest noch nicht zu beseitigen sind. — Sonach findet sich eine allgemeine Uebereinstimmung der Physiologen wenigstens in dem Einen Punkte, daß, wenn nicht alle, doch jedenfalls die höhern psychischen Functionen, Verknüpfung der Vorstellungen, Bewußtseyn, Urtheil, Wille, nicht an einen einzelnen Punkt des Gehirns gedunden, sondern durch die — ziemlich ausgedehnten — Hemisphären des großen Gehirns vermittelt sind.

Neuere sorgfältig erforschte Thatsachen haben weiter bargethan. daß bestimmte einzelne Vartieen des großen Gehirns bestimmten Willensacten und seelischen Vermögen als Organe ihrer Ausführung zugewiesen sind. B. Broca in Baris hat mit voller wissenschaftlicher Genauigkeit zwei Fälle constatirt, nach benen bas Bermögen ber Sprache von der Integrität eines bestimmten Theils der großen Semisphären abhängig erscheint. In beiben Fällen war burch Krantbeit die zweite und britte Frontalwindung der linken Semisphäre zerftört. und in beiden Källen war die Folge, daß bei völlig ungestörter Intelligenz, bei vollkommen freier Beweglichkeit ber Aunge wie der übrigen Sprachwerkzeuge und bei völlig ungeschmälerter Kähiakeit bes Kranken, burch Zeichen ganz sachgemäß zu antworten, boch bas Vermögen zu sprechen bis auf einzelne wenige Wörter verloren gegangen war (P. Broca: Sur le siège de la faculté du langage articulé avec deux observations d'Aphémie, Paris, 1861). R. Wagner erachtet bie Thatsachen und ben baraus gezogenen Schluß für volltommen begründet, und fügt gur Bestätigung einen britten ähnlichen Fall hinzu, der ebenfalls vollkommen festgestellt fen. In diesem Falle ging aus der Zerftörung eines Theils des Ammonshorns und seiner Wurzelwindungen allmälig eine Hemmung des Gebächtniffes hervor, bie anfangs nur die Greignisse ber nächsten Bergangenheit in einem Umfang von etwa 5 Minuten betraf, mehr und mehr aber um sich griff und allgemach ein halbes Jahr, bann ein ganzes Sahr umfaßte, mährend ber Kranke ber barüber hinaus= liegenden älteren Vergangenheit vollkommen genau fich erinnerte, auch im Uebrigen längere Zeit geiftig vollkommen gefund erschien (Nachrichten 2c. Göttingen, 1862, Mai, Nr. 11). Danach scheint es also, daß das psychisch so wichtige Erinnerungsvermögen in seiner Aeußerung ebenfalls an einen ganz beftimmten Theil bes Gehirns gebunden ift.

Die dargelegten Ergebnisse, obwohl sie noch im Einzelnen an

Unbestimmtheit leiden, find in ihrer Gesammtheit boch von großer Bedeutung. Aus ihnen erklärt es sich zunächst, warum eine starke Erschütterung des Gehirns, ein Drud auf die bloggelegte Oberfläche bes großen Gehirns bas Bewuftsem sofort schwinden macht; warum überhaupt alle seelischen Functionen vorzugsweise von der Beschaffenheit und den Ruständen des Gehirns abhängig erscheinen, und alle übrigen Störungen, Erregungen, Affectionen, turz alle sonstigen Greigniffe im Organismus für bas geistige Leben nur von Bebeutung werden, wenn und soweit sie das Gehirn in Mitleidenschaft sepen; — warum aber andrerseits auch erhebliche Verletungen einzelner Hirntheile (burch tiefeindringende Hieb- und Schufmunden) und große Substanzverluste vorkommen können und boch nicht nur bas Leben fortzubestehen vermag, sondern auch nach der Berheilung ber Wunden alle ober fast alle ursprünglichen Geiftesstörungen verfcwinden\*), während in andern Fällen die feinsten Stichwunden ben Tod oder nachhaltige Störungen zur Folge haben.

Jene Ergebnisse sind aber auch für die physiologische Theorie der Seelenkräfte nicht ohne Wichtigkeit. Aus ihnen widerlegt sich zuwörderst von selbst K. Snell's Ansicht über das Wesen derselben und ihr Verhältniß zu den leiblichen Kräften (a. a. D. S. 50 f. 53 f.). Snell sindet zwar mit vollem Rechte eine nahe Analogie zwischen den "dem Organismus als solchem zukommenden" physischen und den specifisch seelischen Thätigkeiten, auch die höchsten nicht ausgenommen. Er erinnert insbesondere daran, daß, wie der Geist von der blinden Naturnothwendigkeit sich durch seine Zweckscheit unterscheide, so der Organismus vor Allem zwecksmäßig gedildet sey und vom ersten Augenblick seiner Entwickelung an eine Zweckthätigkeit entfalte. Aber wenn er diese und andre (weniger zutreffende) Analogien, die immer nur Analogien sind, zu

<sup>\*)</sup> Nach Bruns (Chirurgie) sind zahlreiche Fälle constatirt, in benen Musketentugeln viele Jahre lang bleibend in verschiebenen hirntheilen eingeschlossen gefunden ober oft erst sehr spät und nach eingetretener Genesung entsernt wurden. Fechner führt gelegentlich aus Longet (a. a. D. S. 669 f.), Reumann (Bon ben Krantheiten bes Gehirus bes Menschen 1833, S. 88), Abercrombie (Inquiries etc.) eine Anzahl von Fällen an, in benen eine ganze Hemisphäre des großen Gehirus, unbeschadet der psychischen Functionen, zerftört war, und erklärt dieselben daraus, daß die andre Hemisphäre die Functionen der zerstörten stellvertretend übernommen babe (Elemente der Biochophysik, II, 398 f.).

Ibentitäten stempelt, und barauf den Sak gründen will, daß die physischen und vinchischen Thätiakeiten nur .. wie äquivalente äukere und innere Arbeit" sich verhalten (val. oben S. 177 f.), so widersprechen ihm die Thatsachen fast von allen Seiten. Denn es mag immerhin richtig fenn, baß "ich keinen Gebanken scharf ausbenken kann, wenn ich aus Leibeskräften laufe ober sonst eine angestrenate Muskelthätigkeit entwickele". Aber daraus folgt keineswegs, daß die Muskelthätigkeit bas Aeguivalent ber Denkthätigkeit sen ober daß es Eine und dieselbe Kraft sen, welche äußerlich als Mustelbewegung. innerlich als Denken sich äußere und daher, wenn sie die eine Thätiakeit übe, nicht zugleich auch die andre vollziehen könne. Denn ich laufe ober arbeite aus Leibesträften nur, wenn ich laufen will, wenn ich die Absicht zu laufen habe und festhalte, wenn ich baburch einen bestimmten 3me d'erreichen will. Der 3med aber, ja schon der bloße zwecklose Willensentschluß, die bloße Absicht zu laufen, ift ein Gebanke, ber in bem Augenblick mein Bewußtseyn erfüllt und neben bem ich allerdings teinen zweiten Gebanken scharf ausbenken kann, aber nicht barum, weil ich laufe, sondern weil es bie Natur unsers Dentens ift, immer nur Ginen Gebanken icharf und bestimmt in's Auge fassen zu können. Wollte ich im Laufe noch andre Gedanken durchdenken, so würde ich auf sie meine Aufmerksamteit richten muffen; eben damit aber wurde unmittelbar mein Willensentschluß zu laufen aus dem Bewußtsenn verschwinden. und das Laufen würde unmittelbar aufhören. Nur barum ist beides unverträglich mit einander. Den Zweckgedanken dagegen im Bewußtseyn festzuhalten und zu entwickeln, baran hindert ben Tischler, ber einen Tisch fertigen will, die angestrengteste Muskelthätigkeit keineswegs: benn sonft wurde ber Tisch nie fertig werben. Und eine mäßige Bewegung ohne bestimmte Absicht hemmt das ans gestrengteste Grübeln so wenig als das Verdauen und Athmen: im Gegentheil viele Denker haben bekanntlich ausbrücklich versichert. nur im Umberwandeln mit vollem Erfolge nachdenken zu können. Aber auch principiell fällt nach ben obigen Ergebniffen jede Analogie mit ber f. g. Aequivalenz ber Kräfte hinmeg. Denn banach find es andre Nerven und Nervenverbande, die burch ihre Thatigkeit die Berdauung, Blutcirculation, Respiration 2c. vermitteln, andre, burch beren Thätigkeit die willkührlichen Bewegungen zu Stande tommen, und noch andre die jur Empfindung und Berception, ju

ben Borftellungen und Willensacten mitwirken. Diese physischen und pfpchischen Borgange find mithin an verschiedene Organe und beren verschiebene Thatigfeitsweisen gebunden, von benen feines durch das andre ersett werben tann, von benen vielmehr iebes auf die erfolgte Anregung seine Aufgabe selbständig vollzieht, so daß seine Thätiakeit weder mit Nothwendigkeit die des andern begleitet noch mit Nothwendigkeit ber bes andern nachfolgt. tann ebensowohl zugleich Schmerz empfinden, Borftellungen (Bercentionen) baben und Bewegungen ausführen, mit gleicher Intenfität und zu gleicher Reit wollen und meinen Arm schwingen, als umgefehrt jest wollen und nachher handeln, jest von Empfindungen und Gefühlen bestürmt seyn und nachber benken und überlegen. Wo das Gegentheil stattfindet, wie bei den unwillführlichen oder ben f. a. Reflerbewegungen, die mit Nothwendiakeit auf die stattgehabte Nervenreizung eintreten, ba ift feine psychische Kraft im Spiel. Die verschiedenen psychischen Thätigkeiten erscheinen mithin nicht unmittelbar mit einander verkettet (wie etwa die Barmeentwidelung und die mechanische Reibung, ober ber elektrische Strom und ber chemische Proces), sondern sie wirken nur miteinander, aufund nacheinander gemäß den Motiven und Impulsen, welche die Seele theils von ben leiblichen Organen empfängt, theils infolge ihrer eignen Zustände selber erzeugt, indem sie ebenso sehr auf die Nerven einwirkt als von diesen Anregungen und Einwirkungen erfährt.

In der That lassen die obigen Ergebnisse kaum eine andre Deutung zu, als daß es, wie es verschiedene Thätigkeitsweisen der Lebenskraft, der Leuchtkraft (als Erzeugerin der verschiedenen Farben und der Wärme), der magnetischen Kraft (im Magnetismus und Diamagnetismus), der Elektricität (die den Sauerstoff ozonisirt, Sisen magnetisch macht, Wasser zersetzt 2c.), so auch verschiedene Impulse durch verschiedene Organe vollzogen werden, aber von Einem Centrum ausgehen, von Einer Kraft beherrscht, verwendet, gelenkt, bisponirt und combinirt werden. Bom physiologischen Standpunkt aus demerkt Griesinger mit Recht: "Das psychische Leben der Menschen wie der Thiere fängt in den Sinnesorganen an, und der stene Fluß, als den wir es wahrnehmen, tritt in den Bewegungsorganen wieder nach außen. Dem Uebergange der sensitiven Ersorganen wieder nach außen. Dem Uebergange der sensitiven

Digitized by Google

regung auf die motorische liegt das Schema der Reflexaction, mit ober ohne sensitive Verception, zu Grunde. Einfache Formen bieser pspchischen Einnahme und Ausgabe sind in verschiedenen Höhen der Ausbildung bei ben Thieren und beim Kinde zu beobachten. sehen wir das wenig vermittelte, durch stärkere und klarere Vorstellungen menig beherrichte Umichlagen ber sensitiven Einbrude in motorische Erregungen in dem Triebe zu lebhafter Beweglichkeit, in dem unmittelbaren Heraussagen und Heraushandeln nach den momentanen finnlichen Empfindungsactionen. Amischen biese beiden Grundacte bes psychischen Lebens aber schiebt sich, von der Empfindung angeregt, immer mehr etwas Anderes, Drittes ein, das zwar Aehnlichkeit mit der Empfindung und die nächsten Beziehungen zu ihr hat, aber nicht mehr sie selbst ist. Es bilbet sich aleichsam ein Seitengebiet, das zwischen Empfinden und motorischen Impuls in bie Mitte tritt; und indem es mächst, an Reichthum und Ausdehnung zunimmt, wird es allmälig zu einem starken, in sich gegliederten Centrum, welches das Empfinden und Bewegen in vielen Beziehungen beherrscht und innerhalb bessen bas ganze geistige Leben bes Menschen ivielt. Dieses Gebiet ift bas bes Borftellens" (a. a. D. S. 25). In diesen Sapen sind die brei Hauptgebiete bes pspchischen Lebens, bie brei fundamentalen und elementaren Seelenfunctionen: bie Empfindung, die als Sinnesempfindung jur Berception wird. mit ihren Nebengebieten, den Gefühlen, Stimmungen, Affecten, die psychische (willführliche) Bewegung mit ihren Impulsen, ben Trieben und Strebungen, Begehrungen und Willensacten, und bie (bewußte) Vorstellung mit ihren Dependenzien, bem Erinnern. Phantasiren, Resectiren, Denken 2c., richtig bezeichnet und in das richtige Verhältniß zu einander geftellt. — Sind nun aber die willkührlichen Bewegungen und ihre Zusammenordnung durch andre Nerven vermittelt als die Empfindungen und Verceptionen, so läkt sich kaum annehmen, daß das Willens- ober Strebungsvermögen. von dem die motorischen Nerven ihre Impulse empfangen, völlig ibentisch sen mit ber Thätigkeitsweise bes Empfindens, Bercipirens, Vorstellens, die durch die sensibeln Nerven vermittelt ist und auf sie zurückwirkt. Hat die Thätiakeit des Erinnerungspermögens das Ammonshorn zum besonderen Organ ihrer Aeußerungen, so kann fie nicht völlig bieselbe senn weber mit ber Thätigkeit bes Wollens, Strebens, Begehrens, noch mit ber bes Wahrnehmens, beren Aeußerungen burch andre Nervenpartieen bedingt sind. — Ebenso wenig tann die Thatigkeit, welche eine Nervenaffection in eine Empfindung umsett, mit berjenigen, welche ber Aufmerksamkeit zu Grunde liegt. Eine und diefelbe senn. Denn obwohl jede Nervenreizung, die einen gewiffen Grad ber Intensität übersteigt, allermeist auch zur Empfinbung kommt, so daß wir die entsprechende Empfindung trot aller Unaufmertsamteit haben muffen, so konnen wir uns boch gegen bie gewöhnlichen Reizungen unfrer Sinnesnerven gleichsam unempfindlich machen, indem wir unsere Aufmerksamkeit streng und entschieden auf einen andern Gegenstand richten. .. Taufende von Lichtstrahlen, die fich zu Bilbern auf der Retina ordnen, und tausende von Schallwellen, die in das Labyrinth unfres Ohrs bringen, werden von uns nicht gesehen und gehört, wenn unsere Aufmerksamkeit mit aller Macht einem ernften Gebanken, einer schwierigen Muskelbewegung, einer Geschmacks ober Hautempfindung 2c. zugewendet ist" (Ludwig, I, 593). Die Thätigkeit, burch welche die Empfindung, trot der vorhandenen Rervenreizung verhindert wird, kann mithin nicht schlechthin ibentisch senn mit berjenigen, burch welche die Empfindung entsteht. Bon der Aufmerksamkeit hangt sonach weniastens bis zu einem gewissen Grade — die bewußte Verception ab: wir bemerken Bieles, bas in unfrer nächsten Rähe vorgeht, nur barum nicht, weil wir nicht barauf achten; Andres bagegen, bas uns sonst entaangen, nehmen wir beutlich wahr, wenn wir unfre ganze Aufmerksamteit barauf concentriren. (Bergl. Ludwig, a. a. a. D. I. 321.)\*) Babrend sonach Empfindung, Berception, Auf-

<sup>\*)</sup> Unfres Erachtens wird das Phanomen der Aufmerkjamkeit und ihrer Wirtungen weber erklärt noch in sich klarer, wenn man mit Fechner zwischen den Rervenreiz und die Sinnesempsindung (Perception) noch eine "psichophysische Obätigkeit" einschiebt, von ihr die Empsindung und deren Stärke und resp. das Bewußtsehn und bessen Klarbeit abhängig macht, aus dem vorausgesehten Sinken und Sichheben dieser Thätigkeit unter und über ein gewisses Niveau Einschlasen und Erwachen herleitet, und demgemäß behauptet: "jede Zuwendung der Aufmerksamkeit zu einem Sinne seh als ein Erwachen dieses Sinnes und jede Abwendung davon als ein Bersinken in Schlafzustand zu sassen und jede Abwendung davon als ein Bersinken in Schlafzustand zu sassen (Phiphophysik, II. 438 sf. 450). Denn wenn auch ein soldes Mittelglied zwischen Nerven- und Seelenthätigkeit anzunehmen wäre, so vermag uns Fechner trotz alles Auswands von Scharssinn und Selehrsamkeit doch nicht zu sagen, wor in dasselbe besteht und worauf das Sinken und Sichheben dieser vermittelnden Thätigkeit beruht, noch was die Ausmerksamkeit ist, die die angegebenen Wirkungen haben soll.

merksamkeit sich gegenseitig bedingen, hat das Denken im engern Sinne (bas Phantafiren, Nachsinnen, Erwägen 20.), b. h. biejenige Thätigkeit, burch welche wir unfre Borftellungen und Begriffe auf einander beziehen, verknüpfen, trennen, analysiren, zusammenreiben. fein unmittelbares Berhältniß jum Empfinden und Bercipiren: es wird im Gegentheil durch etwa sich aufdrängende Empfindungen aebemmt und gestört: und mithin wird es wiederum mit der Thätigkeitsweise bes Empfindens und Bercipirens nicht vereinerleit werben können. Wir werben baber auch annehmen burfen, bak bas Denken. weil vom Empfinden verschieben, auch durch andre Nervenvartieen. und zwar mahrscheinlich allein durch die Nervenzellen des großen Gehirns physiologisch bedingt seyn wird. Denn hat es keine unmittelbare Beziehung zum Empfinden und Percipiren, so hat es auch keine zu den sensibeln Nervenfasern, und da auf das bloke Denken (obne einen Willensact) keine Bewegungen ber Körpertbeile erfolgen. so geht ihm auch die Beziehung zu den motorischen Nervenfasern ab. Mithin bleiben nur jene Nervenzellen übrig: fie mogen zwar auch beim Empfinden, Bercipiren, Wollen 2c. mit betheiliat seyn, aber burch sie allein kann das Denken physiologisch vermittelt seyn. Es halt sonach gleichsam die Mitte zwischen beiben Seiten, zwischen bem Empfinden. Verciviren und Vorstellen eines bestimmten Gegenstandes. bas zu den sensibeln Nervenfasern, - und dem Begehren, Streben und Wollen, das zu den motorischen Nerven in unmittelbarer Beziehung steht. Diese mittlere Stellung, die es physiologisch einnimmt, giebt ihm eine gewiffe, in der Construction des Gehirns auch angebeutete Freiheit und Unabhängigkeit gegenüber ben organischen Vorgängen im Körper und beren burch die sensitiven und motorischen Nerven vermittelten Ginflüssen auf die Seele.

So verschieben aber sonach die psychischen Thätigkeiten in Betreff ihrer organischen Bedingungen wie ihres eigenen Verhaltens zu einander erscheinen, so können sie doch weder physiologisch noch psychologisch als die Aeußerungen verschiedener Kräfte, sondern nur als die mannichsachen Wirkungsweisen oder Möglichkeiten des Wirkens (Vermögen) Siner und derselben psychischen Kraft angesehen werden. Denn eben weil sie an verschiedene Nervenpartieen gedunden erscheinen, ist eine Verbindung und Wechselwirkung zwischen ihnen, wie sie physiologisch wie psychologisch sessieht, nur benkbar, wenn sie von Siner und derselben Kraft ausgehen, gelenkt,

beherrscht werben. Tagtäglich erfahren wir es, daß irgend eine Empfindung ober Perception ben Willensact, Juß ober Arm in beftimmter Beise zu bewegen, in uns veranlaßt. Gefest daß die Rraft, welche die Empfindung hervorruft, verschieden mare von berienigen, welche den Willensact erzeugt, so müßte jene auf diese bergestalt einwirken, daß auf die bestimmte Empfindung die bestimmte Bewegung unmittelbar erfolgte. Das ift zwar an sich sehr wohl bentbar und findet thatfächlich in den f. a. Resterbewegungen statt. Aber einerseits muste diese Einwirkung jedes Mal. wenn dieselbe Empfindung entstanden, auf biefelbe Beife und mit bem gleichen Erfolge eintreten (wie es bei ben unwillführlichen Resterbewegungen in der That geschieht); — das aber ist notorisch nicht der Fall, inbem unter Umftänden auf bieselbe Empfindung kein Willensact, keine oder eine andre willführliche Bewegung erfolgt. Andrerseits ist es völlig undenkbar, bag wenn verschiebene Kräfte im Spiel waren, wir bennoch das Bewußtseyn haben könnten, nicht nur biese bestimmte Empfindung (Verception, Vorstellung) zu haben, sondern auch infolge berfelben diefe bestimmte Bewegung zu pollziehen. Diefes Gine Bewuftfenn, bas bie beiben Gebiete ber Empfindung und ber willführlichen Bewegung gleichmäßig umspannt und ben Causalnerus zwischen ihnen vermittelt, tann unmöglich zweien verfchiebenen Kräften angehören, weber als Gigenschaft noch als Wirkung ober Product berselben, sonft müßte es nothwendig selbst ein zwiefaches, verschiedenes seyn. Dasselbe gilt hinsichtlich bes Verhältnisses ber Aufmerksamkeit sum Wahrnehmungs und Borftellungsvermögen. Es ist undenkbar, daß wir unfre Aufmerkfamkeit auf die Beobachtung eines bestimmten Gegenstandes richten, aber auch beliebig von ihm ab und einem andern zuwenden könnten, wenn die Thätigkeit, welche bie Aufmerksamkeit lenkt, und diejenige, welche den Act der Beobachtung vollzieht. Neußerungen zweier verschiedener, nur in Wechselwirtung zu einander stehender Kräfte wären. Sbenso undenkbar ist es, daß das Nachdenken, Erwägen, Ueberlegen — das im Grunde nur ein Sondern und Verknüpfen von Vorstellungen ist, — zu einem Willensacte, zu einer willführlichen Körperbewegung führen könnte, wenn das Vorstellen und das Wollen ebenso von zwei verschiebenen Aräften ausginge wie es physiologisch an zwei verschiedene Gebirnpartieen gebunden erscheint. Wie endlich vermöchten die Gefühle unmittelbar Borftellungen und umgekehrt bervorzurufen und beibe

als unfre Sefühle und Vorstellungen uns zum Bewußtseyn zu kommen, wenn sie nicht in den Wirkungskreis Einer und derselben Kraft sielen und ihrer Thätigkeit unterworfen wären.

Gefett aber auch, es gabe für bie verschiebenen Thatigkeiten ber Seele verschiedene, den besondern Nervenpartieen entsprechende Rräfte, so leuchtet boch zur Evidenz ein, daß wir unmöglich unfre Sinnesempfindungen, Wahrnehmungen und Borftellungen selbstthätig nach bestimmten Gesichtspunkten icheiben und verknüpfen, fie unmöglich zu unsern Strebungen und Begehrungen in Beziehung seten und unfre Willensentschlüffe gemäß unfern Borftellungen, Blanen und Absichten, Gefühlen und Affecten fassen könnten, wenn nicht wenigstens Gine oberherrliche Rraft bie verschiebenen Kräfte lenkte und bestimmte. Und ebenso undenkbar ift es, daß das Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn, obwohl an sich felbst unveränderlich Eines und basselbige, alle biese verschiedenen Borgange in sich fassen könnte, wenn es nicht mit biefer Einen oberherrlichen Kraft - sep es als Eigenschaft, Folge ober Wirtung berfelben — in engstem Ausammenhana stände. Nehmen wir aber eine solche oberherrliche Kraft an, so sinken neben ihr die mannichfachen anderweitigen Kräfte, die fie leitet und beherrscht ober beren Broducte fie verwendet, zu bloßen Organen ihrer Thätigkeit berab, und es ist nur noch ein Wortstreit. ob man dieselben als unterschiedliche Thätiakeitsweisen jener Einen Rraft ober als an fich verschiedene besondre Vermögen bezeichnet.

Endlich zeigt fich bei näherer Betrachtung ber feelischen Thätigkeiten, daß ihnen allen Gin und baffelbe gemeinsame Merkmal zukommt, durch welches sie von allen organischen und physischen Thätigkeiten sich specifisch unterscheiben, — daß also das psychische Agens, wenn auch in und mit mehreren Kräften, doch mit ihnen allen auf bieselbe, gleiche, ihm eigenthümliche Art und Weise wirkt. vinchischen Thätigkeiten haben bas mit einander gemein, daß sie unmittelbar nicht nach außen (auf den Leib ober die äußern Dinae). sondern nach innen auf das psychische Agens selbst gerichtet sind. Bon ber Empfindung und bem Bewußtsenn haben wir biek ichon Aber auch die Perception nachgewiesen. ober Babrneb= mung, b. h. die Runde oder Kenntnifnahme oder wenn man lieber will die bloke Annahme (Boraussetung) vom Dasenn reeller Gegenstände außer uns, beruht barauf, daß bie Seele, indem fie eine bestimmte Affection ihrer selbst in sich findet und damit zur

Empfindung umsett, qualeich in berfelben eine Beziehung nach außen findet, fie bemgemäß auf ein äußeres Dasenn überträgt und bafselbe von sich und ihrer Empfindung unterscheibet. Eben damit wird fie fich eines äußern Dasenns bewußt, b. h. sie stellt sich einen äußern Gegenstand vor, der ihrer Empfindung correspondirt, sie sest bie Empfindung in eine Verception, in die Wahrnehmung eines gegebenen Objects um. Der Act mithin, burch ben alle Berception entsteht, betrifft unmittelbar nur die Sinnesempfindung, und geht also auf eine Bestimmtheit (eine Affection) bes psychischen Agens felbst, beffelben pfychischen Agens, bas ben Act ber Unterscheibung vollzieht: alles Wahrnehmen ift nur ein In-fich-finden und Infich-unterscheiben ber Seele felbst, ein Unterscheiben ihrer Bestimmtbeiten von einander und von einem ihnen entsprechenden, aber nur von ihr selbst vorgestellten äußern Object. Der ganze Vorgang mithin bezieht sich nur auf die Seele und vollzieht sich nur in ber Seele selbft. — Das genaue bewußte Wahrnehmen tommt aber nur mittelft ber Aufmertfamteit zu Stande. Denn die Aufmerkfamkeit ift nichts Andres als ber Act ber Seele, durch welchen sie eben bie Kähigkeit und Thätigkeit bes Wahrnehmens, Auffassens, Untericheibens, auf ein bestimmtes Object lenkt und fixirt, also ein Act, ber auf eine ber Thätigkeitsweisen ober Vermögen ber Seele selbst geht. - Alles Streben, Begehren, Berlangen ferner unterscheibet fich nur badurch vom Wahrnehmen und Vorstellen, daß mit bem Objecte ber Berception ober Borftellung ein Trieb ber Seele sich affociirt, ein Trieb, den Gegenstand mit sich zu einigen, zu besitzen, Das un mittelbare Object bes Triebes ift indeß au permenden. nicht ein äußerer reeller Gegenstand, sondern wie der Trieb nur burch eine Empfindung, eine Sinnes- ober Gefühlsperception, eine Vorstellung ober Anschauung erregt wird, so ist auch sein un mittelbares Object nur ber Inhalt biefer Empfindung, Berception 2c., ein empfundenes, percipirtes, vorgestelltes Object, mithin ein Object rein pfpchifcher Ratur, welches nur bas eigenthümliche Merkmal befist, daß es nicht nur als entsprechend einem reellen äußern Gegenftande, sondern dieser Gegenstand zugleich als entsprechend einem bestimmten Triebe (Bedürfnisse) ber Seele empfunden, percipirt, vorgestellt wird. Jeder sich regende Trieb, alles bloke Begehren, Streben, Wünschen ift mithin tein bestimmtes Thun mit einem bestimmten Erfolge, in welchem es endete, sondern eine blofe innere Bewegung

bes vinchischen Agens überhaupt, die zwischen ihm selbst und seiner Borftellung des begehrten Objects verläuft. Der Willensact im engern Sinne bagegen, b. b. biejenige Thatigfeit ber Seele, auf welche mittels oder unmittelbar eine bestimmte Handlung (Bewegung ber körperlichen Gliedmaßen) folgt, geht zwar aus jener inneren Bewegung hervor, hat aber seine Eigenthümlichkeit barin, daß er unmittelbar nicht auf bas begehrte Object, sonbern auf die auszuführende Handlung gerichtet ist, b h. er besteht barin, daß das pspchische Maens zunächst die auszuführende Sandlung fich zur Vorftellung bringt, also eine Borstellung (bei den niedern Thieren wohl eine bloke Selbstaefühlsperception) in sich hervorruft, beren Inhalt bie Bestimmung hat durch die Bewegung der körperlichen Gliedmaßen äußerlich realisirt zu werben, und baß es bemnächst mittel- ober unmittelbar (wahrscheinlich mittelst einer Erregung ber betreffenben Empfindungsnerven) ben motorischen Nerven ben Impuls zu ber ihrerseits erforderlichen, die Mustel-Bewegung erft hervorrufenden Thätigkeit ertheilt. Auch hier also geht die Thätigkeit bes psychischen Agens unmittelbar nur auf es selbst, auf die Erzeugung jener Borstellung und die Selbstbeftimmung dieselbe zu realisiren (bie vorgestellte Sandlung auszuführen); hat aber allerdings hier zugleich eine unmittelbare Beziehung zum äußern, reellen Dafenn. — Daß endlich das Denken im oben angegebenen Sinne nur eine innere. bas psychische Agens selbst betreffende Thätigkeit ist, leuchtet von selbst ein, da es ja nur in dem Reproduciren von Vorstellungen, in bem Berbinden berselben zu bestimmten Reihen ober zu neuen Borstellungen und Begriffen, also in der Erzeugung rein psychischer Broducte besteht.

Nichtsbestoweniger halten viele Physiologen an jener Thatsache, baß die verschiedenen psychischen Thätigkeiten an verschiedene Nervenspartieen gebunden sind, bergestalt sest, daß sie geneigt sind, dieselben auch von verschiedenen psychischen Arästen herzuleiten. Allein bei näherer Betrachtung ist es gerade die Beschaffenheit des Gehirns, welche den physiologischen Hauptgrund sür die Einheit der Seele als der Quelle der psychischen Thätigkeiten darbietet. Das Gehirn in allen seinen Theilen besteht aus vielen mit einander verdundenen Nervenzellen und Nervensasern. An diese mannichfaltigen Zellen und Fasern kann, eben wegen ihrer Mannichfaltigkeit, die psychische Kraft unmöglich gebunden seyn, weder das Vermögen

bes Empfindens und Bercivirens, noch die Kraft des Erinnerns, Dentens. Wollens. Denn wenn die Kähigkeit des Empfindens und Bercipirens jeder einzelnen Relle oder Faser ber großen Semisphären inbärirte, wenn also jede Sinnesempfindung das Product einer Mehrheit pfpchifcher Agentien mare, - fo bag g. B. von jedem sichtbaren Gegenstande ebenso viele Gesichtsempfindungen entftanden als es empfindende Elemente in der Retina oder Kasern im Augennerven giebt, - so könnte mir die Farbe, die ich sebe, ber Ton, ben ich bore, unmöglich als Gine, sondern nur als eine Debrbeit pon Erscheinungen, entsprechend ber Mehrheit ber Sinnesempfindungen, sich barftellen. Daffelbe gilt von jedem Gedanken, jeder Erinnerung, Begehrung, Willensäußerung. Nothwendig also müßte wenigstens die Kraft bes Empfindens, Percipirens 2c., als Eine einige gefast werben, welche nicht in ben einzelnen Rellen ober Kasern wirkt, sondern des gangen, aus ihnen componirten Organs nur als Mittel ihrer Bethätigung und Aeukerung sich bedient. Und ber Unterschied bes Empfindens vom Vorstellen, bes Vorstellens vom Begehren ober Wollen könnte nicht auf ber Verschiedenheit ihrer im Gehirn vereinigten Organe beruhen, — benn diese sind überall die aleichen, aus Rellen und Kasern bestehenden Nervencomplere, sondern er konnte nur in einer Berfchiedenheit ber pfychischen Aräfte beruhen. Diese aber erscheinen, sowohl in Betreff ihrer Vollsiehung überhaupt wie hinfichtlich der Modalitäten ihrer Ausübung. bis auf einen gewissen Grad von unserem Willen abhängig. Denn unsere Aufmerksamkeit können wir auf die verschiebenften Objecte richten: durch sie wiederum beberrschen wir insoweit unfre Empfindungen, als wir, wie bemerkt, burch fie die gewöhnlichen Rervenreizungen verhindern können, als Empfindungen in's Bewufitfenn zu treten; burch sie vermögen wir auch unfre Berceptionen zu schärfen, zu erweitern und zu vermehren, b. h. ber Wille, ber bie Aufmerkfamkeit lenkt und concentrirt, vermag baburch zugleich unfer Berceptionsvermögen zu erhöhen. Ebenso beherrscht ber Wille bas Denken im engern Sinne: es steht — wenn auch wiederum nur bis auf einen gewissen Grad — in unfrer Macht, ob wir uns bem Rachbenten, Ueberlegen, Erinnern 2c. überlassen und auf welche Objecte wir es richten wollen. Ebenso endlich hat ber Wille insofern eine Gewalt über fich selbst, als es gemeindin von unfrem Entschlusse abhängt (wodurch auch immer letterer motivirt und bervorgerufen

seyn mag), ob und welchen von unsern Trieben, Begierden, Bünschen zc. wir handelnd folgen wollen. Diese Thatsachen beweisen zur Genüge, daß die verschiedenen psychischen Thätigkeiten, wenn sie auch auf verschiedenen Kräften oder Vermögen beruhten, doch nur die verschiedenen Vermögen Eines und desselbigen psychischen Agens seyn könnten. Jedenfalls wäre es unmöglich, daß mir jede Vorstellung, Perception, Empsindung, aber auch jeder Wunsch, jeder Entschluß, kurz alle psychischen Acte im Bewußtseyn als die meinisgen erscheinen könnten, wenn nicht das psychische Agens, durch das sie (sey es mit oder ohne Mitwirkung andere Kräfte) hervorgerusen werden, wie das Bewußtseyn, in dem sie sich abspiegeln, Sines und basselbe wäre.

Die Einheit des Bewußtseyns ist nun aber keine bloke Kolgerung, sondern eine vollgültige unbestreitbare Thatsache, so unbeftreitbar, so fest und sicher wie irgend eine physiologische oder phyfitalische Thatsache, ja die Grund thatsache, die Voraussetzung aller Thatsachen, ohne die es überhaupt keine Thatsache für uns gabe, weil tein Denken, kein Erkennen und Wissen möglich mare. burfen wir, wie Loke mit Recht erinnert, die Einheit bes Bewufitsenns nicht verwechseln mit dem Bewuftsenn der Einheit unfres Senns und Wesens. Diek Bewuftseyn ift allerdings kein ursprüngliches, primares, sondern ein abgeleitetes, secundares Moment; man kann sich nicht auf dasselbe berufen, weil aus ihm, gesett auch bak es stets und überall in voller Klarbeit unser Leben begleitete, bie Wahrheit seines Inhalts noch nicht folgt. Nicht weil das Bewußtfenn der Einheit, sondern weil die Einheit des Bewuftseuns eine unleugbare Thatsache ift, folgt, daß auch unser geistiges Wesen, unfre Seele, unfer Selbst ober 3ch nur Eines fenn kann. Mit anbern Worten, die Einheit des Bewußtseyns erzeugt erft das Bewußtsenn der Einheit: sie bewirkt, daß wir unser geistiges Wesen, das pspchische Agens, das sich bewuft ist, ebenfalls nur als ein einiges. ungeschiebenes, mit fich ibentisches fassen können; fie verburgt und beweift, daß das psychische Agens, das dem Bewußtseyn zu Grunde liegt, es hervorruft und ihm zu seinem Inhalt verhilft, auch nur Eines fenn tann. Denn würde bas Bewuftfeyn von mehreren verschiedenen Agentien (Kräften) erzeugt ober märe die Kraft des Bewußtseyns an mehrere verschiedene Stoffe (Nervenpartieen) gebunben, so könnte jede Empfindung, Wahrnehmung, Strebung 2c. die uns zum Bewußtseyn kommt, uns nicht als Gine einzelne erscheinen, sondern wir mußten in jedem Falle ebenso vieler, wenn auch gleichartiger Empfindungen, Wahrnehmungen 2c. uns bewußt werben, als es Kräfte ober Stoffe gabe, welche bas Bewußtseyn erzeugten. Richt Gin Bewußtseyn, sonbern nur eine Mehrheit ober Bielfachheit beffelben könnte resultiren, wenn eine Mehrheit von Kräften und Stoffen als Erzeuger und Träger besselben fungirte. Jebe einzelne Empfindung, Vorstellung, Willensaction ift mithin ein ftrenger Beweis, einerseits daß das Bewußtseyn, wie es als Eines erscheint, so auch nur Eines ist und seyn tann, andrerseits daß bas Vermögen bes Empfindens, Wahrnehmens 2c. nicht nur nicht den einzelnen Rellen und Kafern, ben einzelnen Nervenpartieen bes Gebirns, sonbern auch nicht bem Ganzen bes Gehirns, eben weil es ein aus vielen verschiedenen Theilen bestehendes Ganzes ift, zukommen kann. Und jede bewußte Empfindung, Berception 2c. liefert ben ebenso ftrengen Beweis, daß so gewiß das Bewußtseyn trop seines mannichfach wechselnden Inhalts nur Gines ift, so gewiß auch das psychifche Agens, bas es erzeugt und in ihm feiner Zuftanbe, Bestimmtheiten, Acte sich bewußt wird, nur Eines und dasselbige fenn kann.

Diese Erwägungen und vielleicht noch mehr die Betrachtung bes Organismus, die Einheit bes Blans seines Baus, die harmonische Glieberung seiner mannichfachen Theile — welche mit einer biscreten Vielheit psychischer Kräfte in Wiberspruch fieht. — mogen bie Mehrzahl ber Physiologen veranlaßt haben, die psychischen Erscheinungen für Aeußerungen Giner Urfache, für Vermögen ober Thätigkeitsweisen Einer Grundkraft zu erachten. Nun kann aber nach naturwissenschaftlichen Principien keine Kraft ohne Stoff befteben: und bemgemäß fragt es fich, welches ift ber Stoff, bem bie psychische Kraft inhärirt. Die biscrete Bielheit ber Nervenpartieen, der Zellen, Fasern-Atome des Gehirns kann es nicht senn: benn sie widerspricht, wie gezeigt, der angenommenen und nothwendig anzunehmenden Einheit der psychischen Kraft. Wohl aber könnte es ein einzelnes besonderes Atom bes Gehirns fenn, das mit den übris gen Atomen des Organismus ober Nervensustems zusammenwirkend die psychischen Phänomene hervorbringe. Diese Hupothese ist in der That von mehreren Physiologen aufgenommen und namentlich von Lote mit Scharffinn und Gelehrsamkeit ausgeführt worben. Gegen

sie bemerkt C. Ludwig: "Diese scheinbar einfache Annahme, mehr entsprungen aus ber mathematischen Anschauung bes Differentials als ber bes physitalischen Atoms, macht bei genauer Durchführung unzählige ganz ungerechtfertigte Hülfshypothesen nothwendig, wie 3. B. die Annahme mannichfacher Zwischenorgane [Lote's "Barendym"] zwischen ben Nerven und ber Seele, bamit man bie Befähigung des Nervenrohrs zu specifisch verschiedenen Empfindungen begreife, jenachbem baffelbe aus bem Auge ober bem Ohr 2c. kommt, ober um ben Ginfluß bes Schlafs, ber Gifte, ber Uebung u. beral. auf die Empfindung erklärlich zu machen" (a. a. D. I, 594). haben keinen Grund, die Annahme eines Seelenatoms zu vertheibigen. Aber Jeber sieht, baß Ludwig's Ginwendungen fie gar nicht treffen, weil sie aar nicht auf bas Wesen ber Seele, sonbern auf bie Beschaffenheit bes Leibes sich beziehen. Allerdings ift es schwer zu begreifen, wie ein Nervenrohr bloß barum, weil es aus bem Auge kommt, eine gang andre Empfindung bedingen oder vermitteln konne, als ein andres, bas aus dem Ohr kommt; aber diese Schwieriakeit beruht barauf, daß uns die Physiologen nicht zu erklären vermögen. wie der Sehnerv gerade nur für Lichtreizungen empfänglich, ber Gehörnerv bagegen, obwohl mit jenem von gang gleicher Beschaffenbeit, nur für die Schallwellen der Luft afficirbar fenn könne. Werben einmal diese verschiedenen Nervenreizungen angenommen. so erscheint es sehr natürlich, daß sie, die Seele anregend ober mit ihr zusammenwirkend, verschiedene Empfindungen hervorrufen. ist es, wenn ber Einfluß bes Schlafs, ber Gifte, ber Uebung 2c. auf die Nerven vorausgesett wird, sehr natürlich, daß er auch pfychisch, in ber Seele sich geltend macht, ba ja Niemand leugnet, daß die Nerven und ihre Beschaffenheit (Rustande) auf die Seele und beren Zustände von Einfluß find. -

Nichtsbestoweniger bürste die Hypothese des Einen Seelenatoms boch gerade aus physiologischen Gründen unhaltbar seyn, weil sie den physiologischen Thatsachen widerspricht. Denn werden die mannichsaltigen Reizungen durch besondre sensible Nervensasern dem Hirn zugeführt und entsteht die Empsindung nur im Sehirn infolge einer solchen Zuleitung, so können offendar diese mannichsachen Leistungen das Seelenatom nur berühren, wenn sie an Einem Punkt des Gehirns zusammenträsen. Das ist aber thatsächlich nicht der Fall: es giebt keinen solchen Einigungspunkt im Sehirn; und

mithin erscheint es unbegreiflich, wie die Seele bennoch mannichsache finnliche Empfindungen haben tann. — Sind ferner willtührliche Bewegungen nur möglich, wenn die in den beweglichen Körpertheilen ausgebreiteten motorischen Nerven bestimmte Ampulse burch einen Begehrungs- ober Willensact empfangen, so ist es ebenso schwer zu begreifen, wie die Seele als Atom mit den mannichfachen motorischen Nerven in Berührung steben und auf sie einwirken könne. Selbst die Annahme eines f. g. Motorium commune, eines gemeinsamen Bewegungsorgans im Gehirn, ift ber Sprothese mehr nachtheilig als vortheilhaft. Es ist wenigstens ichwer einzusehen, wie bas Seelenatom als wollend und die willkührlichen Bewegungen veranlaffend mit einem bestimmten Theil bes Gehirns (etwa ber substantia nigra Soemmeringii), bagegen als empfindend, percipirend, vorstellend mit einem andern Theile (ber Rindenschicht bes großen Gehirns) in gleich naber Verbindung stehen könne. größer wird die Schwierigkeit, wenn wir annehmen muffen, daß bas Ammonshorn mit seinen Wurzelfasern bas Organ für bas Erinnerungsvermögen, die zweite und britte Frontalmundung ber linken Bemisphäre das Organ für die Ausübung bes Sprachvermögens sen. Diesen Thatsachen gegenüber kann die Hulfshypothese eines "Nervenparenchyms", welches das Seelenatom umgebe und die Wechsels wirtung zwischen ihm und ben verschiedenen Gehirnpartieen vermittele, keine Hülfe gewähren. Denn dieß Parenchym — von bem wir zwar nicht wissen, welcher Art es sen, bas aber boch wohl gemäß ber atomistischen Grundanschauung in einer Bielheit von Atomen bestehen soll - müßte so ziemlich das ganze Gehirn durchdringen, und es ift baber nicht einzusehen, warum bas Seelenatom nicht ebenso wohl unmittelbar mit bem Gehirn felbst als mit bem gleich ausgebehnten Parenchym ober warum es mit ben Atomen bes Barenchyms, nicht aber mit benen bes hirns zu verkehren im Stanbe feyn folle. Bermag es bas Gine nicht, fo vermag es auch bas Anbre Der Haupteinwand indeß bleibt, daß bas Seelenatom, bas boch an irgend einem Bunkte bes Gehirns seinen Sit haben muß, bem Meffer bes Physiologen nicht entgeben könnte, und daß wenn biefer Bunkt getroffen, das Seelenatom entfernt ober sein Barendum zerftort mare, plotlich und mit Ginem Schlage alle pfydischen Erscheinungen aufhören müßten. Gin solcher Bunkt bat sich aber nicht finden laffen: Die Gehirnkrankheiten wie die physiologischen Experimente zeigen vielmehr übereinstimmend nur eine alls mälige, partielle Schwächung und Abnahme der psychischen Erscheinungen, jenachdem die Zerstörung oder Ausschneidung diesen oder jenen Theil des Gehirns ergreift und sich ausdehnend allgemach das ganze Gehirn zersetzt oder beseitigt. —

Andre Physiologen balten daber die Seele nicht für ein einzelnes torperliches Atom, sondern für ein Fluidum oder eine besondre Substang, die dem Lichtäther, den elektrischen, magnetischen Flüffigkeiten verwandt sep. So vergleicht R. Wagner die Seelensubstanz "mit der unsichtbaren und unmägbaren Klüssiakeit, welche burch ben Contact zweier beterogener Metalle unter Ginschaltung einer Fluffigkeit zur Erscheinung kommt, b. b. in Bewegung gefett wirb" (Der Kampf um die Seele, S. 159). Und R. Birchow vertheibigt biefe Anficht, indem er bemerkt: "In der Sache felbst durfte es schwer senn, eine Vergleichung ber Seele mit bem Lichtather abzuweisen, und ich erinnere namentlich an bas Beispiel von den Dusteln, die neben und mit ihrer eigenthümlichen Kunction der Contraction, noch Wärme frei werben laffen, beren Substrat nicht als ein integrirender Theil der Muskelsubstanz betrachtet werden kann, und die ihrerseits boch für das Zustandekommen der Muskelfunction von gröfter, entscheibenber Bebeutung ist" (Gesammelte Abbandlungen 2c. S. 17). H. Burmeister sucht zwar zu zeigen, daß bie Nerventraft und die Seelentraft ibentisch, die psychischen Erscheinungen also nur Aeußerungen ber Kräfte und Thätigkeiten ber Nerven seyen (Die Seele und ihr Behälter, in den "Geologischen Bilbern" 2c. Lpz. 1851, 54. I, 260 ff.). Allein abgesehen bavon, daß er selbst erklärt: "wir wissen von der Art, wie die Nervensubstanz eigentlich wirkt, noch gar nichts, wir wissen nur, baß sie wirkt und schließen erst aus der Wirkung, daß sie thätig gewesen ist" (S. 262), womit offenbar seiner Beweisführung aller naturwissenschaftliche Boben entzogen ist, - abgesehen bavon, daß seine Ansicht überbaupt physiologisch unmöglich ist, weil es feststeht, daß die Empfinbung und Perception nur im Gehirn zu Stande kommt, mabrend boch die Nerven, wenn sie allein die Empfindung "machten", ebenso wohl unterhalb wie oberhalb ber Sehhügel empfinden müßten;\*) —

<sup>\*)</sup> Lubwig bemerkt baber mit Recht: "Ebenso ungerechtfertigt [wie bie Dppothese eines Seelenatoms] ift bie Annahme, bag bie Nervenröhren und Ganglien-

abgesehen von diesen innern Widersprüchen in seiner Behauptung, muß er selbst einräumen, daß die Möglickkeit der entgegengesetzten Annahme, wonach die Seele als eine besondere Substanz, "als selbständiges Seelenfluidum" dem Organismus einwohne, "nicht des stritten werden könne" (a. a. D. S. 281). Auch ihn also dürsen wir gewissernaßen zu den Vertretern der Hypothese vom Seelensstudum zählen.

C. Ludwig charakterisirt diese "Gruppe" von Ansichten mit ben Worten: "Rach ihr liegt ben geistigen Functionen eine besondere Substang, die Seele, zu Grunde, welche bem Lichtäther ahnlich zwiiden ben maabaren Maffen ber Hirnsubstanz schwebt und mit biefer so verkettet ift, daß ihre Beränderungen mit der der Hirnsubstanz Hand in Sand geben, wie bas auch ber Physiter vom Lichtäther und ben ihn umgebenden Stoffen annehmen muk". Er wendet bagegen nur ein, wenn baburch alle Erscheinungen erläutert werben follen, so "verlange die Hypothese den nicht mehr naturwissenschaftlich zu rechtfertigenden Bufat, bag ber Seelenather aus inneren Gründen (willführlich) veränderlich sey" (a. a. D. I. 605). muffen diesem Einwand wiederum alle Triftiakeit absprechen. Denn benfelben "Zusat" forbert jebe andre Ansicht, welche überhaupt millführliche Bewegungen gelten läßt, weil eine "willführliche" Bewegung offenbar nur von einer "willführlichen" Kraft ober Thätiafeit ausgeben tann, also von einer Kraft, die "aus innern Gründen veränderlich" ift, b. h. ber wenigstens relative Selbstthätigkeit que Rebe andre Bewegung ware eine erzwungene, unwillführliche, Resterbewegung. So lange also die Physiologie nicht darzuthun vermag, daß der Organismus mit allen psychischen wie physischen Kunctionen nur Maschine, alle Bewegung nur Resterbewegung sen, so lange sie selbst einen Unterschied macht zwischen willkührlichen und Reflexbewegungen, so lange wird sie auch jenen "Zusat" machen müssen.

3. M. Schiff freilich, ber neueste wissenschaftliche Vertreter ber rein mechanistischen Ansicht, leugnet biesen Unterschieb. Er beshauptet: "Eine willkührliche Bewegung ist eine burch ben Meschanismus der Centralorgane nothwendig erfolgende Refleys

fugeln oberhalb ber Sebhügel empfinden follen; benn unterhalb betfelben vermögen fie es boch nicht" (a. a. D. I, 594).

ulrici, Gott u. die Ratur. 2. Mufi.

bewegung, angeregt burch eine Combination bewußter Empfinbungen, von ber bie Vorstellung ber entstehenden Bewegung selbst ein Glied ist". Bur Rechtfertigung biefer Behauptung giebt er folgende Erläuterung über Ursprung und Bebeutung bessen, was wir Wille und Gewollt nennen. "Es wirkt ein bestimmter Reiz z. B. auf unfre Retina und erregt auf seine Beise bas Gehirn; bie Empfindungen, welche daselbst schon in Wirksamkeit sind, combiniren fich mit ihm und erzeugen fo einen fecundaren Refler auf bas Gesichtscentrum, in bem jest ein anbres vom ersten abhängiges Bild entsteht; ber Borgang kann sich so einige Male wiederholen, auf andre Sinnescentra, auf Hautgefühle wirken und endlich in uns bas Bild einer Bewegung unfres Körpers erzeugen und dief Bild wieder ein andres von unfrem Rustande nach ber Bewegung. Im Falle nun alle biefe innern gegenseitig burch einander bedingten Borgange unfres Nervenspftems sich zur Erzeugung einer Gesammtempfindung unterstüten, die sich auf die Bewegungsorgane in ber vorgestellten Weise reflectirt, sagen wir, wir hatten die Bewegung ge-Sind aber die verschiedenen Vorstellungen, die der Bewegung mit inbegriffen, nicht start genug, sich augenblicklich auf die Mustelnerven zu reflectiren, und werden ihre Wirkungen sogar noch burch die fpäteren Borftellungen geschwächt, so sagen wir, daß wir zwar die Bewegung gewollt, uns aber boch entschlossen, sie aus gemiffen Gründen zu unterlassen. Je größere Kenntniß unfrer selbst wir erlangt haben, so daß wir durch Erfahrung um so sicherer bestimmen können, welche Empfindungen zu einem angeregten Empfindungscompler noch hin zutreten muffen, um uns zu biefer ober jener Reserbewegung zu zwingen: je mehr wir auch nach ber andern Seite erkennen, baß biefelbe außere Unregung ju fehr verschiebenen Refleren führen tann, je nach ber Richtung, welche ihr ber augenblickliche innere Zustand ertheilt und nach ber Combination die sie dadurch eingehen muß, - um so mehr täuschen wir uns mit einer eingebildeten "Freiheit des Willens". ber "Wille" selbst ift "nur eine unwissenschaftliche und unwahre Abstraction, und die wahre menschliche Freiheit besteht darin, diese aufzugeben und sie einer unbedingten Unterwerfung unter die Gesete unfres inneren Wesens zu opfern" (Lehrbuch ber Physiologie bes Menschen, Lahr, 1859, I, S. 216 f.). Die Boraussehung für diese ganze Ansichtsweise ist, daß ein "Ort" im Organismus porhanden seyn müsse, "wo sich die verschiedenen gleichzeitig wirkenden Eindrücke begegnen und zu einer Summe verbinden und daß diese Summe wieder von hier aus auf die verschiedensten Bewegungsnerven des Körpers müsse einwirken können". Dieser Ort ist "das Nervencentrum" par excellence, in welchem verschiedene andre (unstergeordnete) Nervencentren "zu einer höheren Einheit sich verbinden" (S. 57 f.).

Erinnern wir uns der oben dargelegten Ergebnisse der physiologischen Forschung, so erkennen wir leicht, daß die angeblichen Thatfachen, auf welche Schiff seine Anschauungsweise ftutt, keineswegs Thatsachen sind. Es fteht feinesweas fest, bak ein bestimmter Reis ber Retina das Gehirn als solches, in seiner Totalität errege. fteht ebenso wenig fest, daß andre Empfindungen burch Combination mit einem ersten primären Reize .. einen secundären Reflex auf bas Gesichtscentrum erzeugen" und daß dadurch in letterem ...ein andres vom ersten abhängiges Bild entstehe", noch baß überhaupt ein "Bilb" ohne Weiteres ein andres Bild zu erzeugen vermöge. Die eract wissenschaftlichen Physiologen wissen nichts von solchen "secundaren" Refleren noch von einem "Gesichtscentrum", in welchem "Bilber entstehen", nichts von einer durch die erzählten angeblichen Borgange erzeugten "Gesammtempfindung", die "auf die Bewegungsorgane sich restectirt". Alle biese Behauptungen sind bloke Behauptungen, die Schiff mit nichts erwiesen hat. Ja die Grundvoraussetzung seiner Ansicht, jener "Ort", wo "die verschiedenen gleichzeitig mirtenben Ginbrude fich ju einer Summe verbinben" - was boch nur möglich wäre, wenn fie alle auf Einem Punkte aufammenträfen. — ein foldes Nervencentrum par excellence. ift sogar eine bloke Kiction: benn es steht fest, wie wir gesehen haben, baf es einen folden Ort nicht giebt, weber im Gebirn noch sonst im Organismus. — Aber auch an und für sich, abgesehen von physiologischen Bebenken, steht die ganze Ansicht auf schwachen Denn sie kommt nur baburch zu Stande, baß Schiff bas alte unwissenschaftliche Verfahren ber Materialisten und Mechanisten befolgt, und die nicht abzuleugnenden, weil thatfächlich gegebenen Kunctionen, welche die Binchologen der Seele beilegen, auf alle möglichen andern Dinge, auf verschiedene Organe bes Körpers und ihre Thätigkeiten ober Wirkungen, ja sogar auf "Bilber" und "Summen" überträgt, ohne biese Hnpostasirungen auch nur mit Einem 20\*

Worte zu rechtfertigen. Jene "Summe gleichzeitig wirkender Ginbrücke" im Nervencentrum ist offenbar nur ein andrer Ausbruck für die Seele, die durch ihren Willen auf die motorischen Nerven einwirkt und dadurch eine bestimmte Bewegung eines Körvergliedes Von ber Einen Seele ift es mohl benkbar, daß sie felbstthätig die verschiebenen Eindrücke sondert, ordnet, combinirt und je nach dem gewonnenen Resultate durch einen Act ihrer Thätiakeit einen motorischen Nervenreiz und so eine bestimmte Körperbewegung mittelbar bewirkt. Wie bagegen "verschiebene" gleichzeitig wirfende Eindrücke fich von felbst zu einer Summe verbinden, und wie bann biese bloße "Summe" bloßer "Einbrücke" — bie ja bloße Wirfungen, aber keine Thätigkeiten find - Eine bestimmte einzelne Bewegung soll hervorbringen können, ist durchaus unbegreiflich, weil es offenbar einen logischen Wiberspruch enthält. Ebenso ift der "innere Buftand" ber Centralorgane, welcher einer äußern Anregung balb die eine bald eine andre "Richtung ertheilt", wiederum nur ein andrer Name für die Seele und ihre Willensthätiakeit. ber ebenso schlecht gewählt ist, ba nicht einzusehen ist, wie ein bloßer "Rustand", und zwar der Rustand der so verschiedenartia zusammengesetten und getheilten "Centralorgane" (bes Gehirns) überhaupt etwas wirken und einer bestimmten Anregung eine einzelne bestimmte Richtung ertheilen könne. Ja selbst bas bloke "Bild" einer Bewegung unfres Körpers wird zur Seele hypostasirt. Denn biefes Bilb, bas feinerseits ein andres Bild (von unfrem Auftande nach der Bewegung) soll "erzeugen" können, ist offenbar wieberum nur ein bilblicher Stellvertreter jener die Vorstellung erzeugenden Kraft, die allgemein als Seele bezeichnet wird. Daß eine Vorstellung die andre "erzeugt", ist zwar ein auch von Philosophen begangener Jrrthum. Aber die Philosophie sucht doch wenigstens nach einer verständlichen Antwort auf die Frage, wie die erste Borftellung, die Mutter ber übrigen, entstehen konnte. Der Physiologe bagegen läßt bas erste Bilb aus einem sich wiederholenden "Borgange" resultiren, ber aus lauter ebenso unverständlichen als unbewiesenen Elementen besteht. Denn melde Empfindungen im Gebirn "fcon [1] in Wirksamteit find", und wie und woburch bieselben mit dem bestimmten Reiz auf die Retina "sich combiniren", wie sodann die so combinirten Empfindungen einen "secundären Reflex auf das Gesichtscentrum und dadurch ein andres vom ersten abbanaiges Bild erzeugen", und wie bann endlich biefer "Borgang" mieber noch auf .. andre Sinnescentra, auf Hautgefühle soll wirken" können, um das "Bild einer Körperbewegung zu erzeugen", das Alles wird und mit feiner Sylbe erklärt. Es wird uns eben nur berichtet, als habe es ber Berichterstatter mit eignen Augen gesehen. Und boch ift schlieklich alle Mübe umsonst: zulet kann ber Berichterstatter boch nicht umbin, ben Willen, ben er in ben weitläufigen Apparat seiner Bilber, Restere, Vorgänge und Zustände auflösen möchte, als bas Wirkenbe in ihnen anzuerkennen, ja sogar die Freibeit bes Willens einzuräumen. Er thut es freilich unbewußt und wider Willen, aber er thut es boch. Denn wer sind die "Wir", die wir "bestimmen" können, "welche Empfindungen zu einem ange regten Empfindungscompler bingutreten muffen, um uns zu biefer und jener Reflerbewegung zu zwingen?" Offenbar die Seele in ihrer überlegenden, entscheibenden, sich bestimmenden Thätigkeit, b. h. als Wille. Und was heißt jenes "Bestimmen-können" ber Empfinbungen, die noch hinzutreten müssen, um uns (b. i. unsern Körper) zu einer Bewegung zu zwingen, anders als daß wir, wenn wir wollen, eben biefe Empfindungen hervorrufen und mittelft ihrer unsern Körper in Bewegung setzen können? Eben damit aber ift auch die Freiheit des Willens anerkannt. Denn jene Empfinbungen (und refp. die "Borftellung" einer zu vollziehenden Bewegung) entstehen nur, wenn wir uns bewegen wollen. Außerbem leuchtet von selbst ein, daß, wenn es von uns abhängt, die angebliche "unwissenschaftliche und unwahre Abstraction" des Willens "aufzugeben", wenn barin die "wahre menschliche Freiheit" bestehen foll, es auch von uns abhängen muß, eben diese angebliche Abstraction festzuhalten und somit das Daseyn und die Freiheit unfres Willens gerade dadurch zu bethätigen, daß wir etwas thun was gegen bie Wiffenschaft, gegen unfre beffere Erkenntnig verftößt. \*)

Wir leugnen natürlich nicht, bak jebe von ber Seele gewollte

<sup>\*)</sup> Reben ben bargelegten unhaltbaren Behauptungen erscheint ber "Schöpfer", ben Schiff gelegentlich (S. 222) filr bie Triebfeber bes "Mechanismus" bes menichlichen Befens und Lebens erflärt, inbem er alles mechanische Geschehen ohne Beiteres auf ein "Eingreifen biefes machtigen Schopfers" jurudführt, nur wie ein Deus ex machina, ber au Billfe eilt, wenn bie Mafdine in's Stoden gerath, und ber allerdings insofern unentbehrlich ift, als fein Mechanismus ohne contradictio in adjecto fich felbfitbatig, fbontan in Bewegung au feben vermag.

Bewegung nur burch eine Reihe organischer Mittelalieber zur Ausführung kommt. (Durch welche Mittelalieder diek geschieht, hat E. Harleß in seiner Abhandlung über "ben Apparat des Willens in Fichte's Zeitschr. f. Philos. 2c. Bb. 38. S. 50 ff. klar und bundig bargelegt). Aber wir leugnen, daß jede gewollte Bewegung eine bloke Reflexbewegung, b. h. keine gewollte, sondern eine erzwungene Bewegung sen. Wir leugnen, daß die Physiologie die Thatsache ber willführlichen Bewegung zu erklären vermag, ohne eine Kraft bes Willens vorauszuseten. Wir leugnen, daß die psychischen Erscheinungen überhaupt sich vom materialistisch-mechanistischen Standpunkt begreiflich machen laffen. Jebenfalls burfen wir, geftütt auf eine physiologische Autorität ersten Ranges, wie C. Ludwig, bas Rugeständniß verlangen, daß "die Anhänger einer realistischen Weltanschauung", b. h. ber materialistischen Hypothese, wonach "bie Seelenerscheinungen nur aus einer gewiffen Summe in hirn und Blut enthaltener Bebingungen resultiren", für ihre Meinung bis jest ebenso wenig einen unumftöglichen Beweiß geliefert haben als ihre Gegner für die ihrige" (Ludwig a. a. D. I, 605).

Ist dieß der gegenwärtige Stand der Sache, so steht es uns physiologisch vollkommen frei, nicht nur eine besondere psychische Kraft, sondern auch eine besondere Seelen substanz anzunehmen, wenn andre Gründe dafür sprechen.\*) Die Schwierigkeit ist nur, die

<sup>\*)</sup> Dieg ertennt 2B. Griefinger ausbrudtich an, indem er bemerkt: "Buften wir auch Alles, mas im Gebirn bei feiner Thatigfeit vorgeht, tonnten wir alle demifchen, elettrifden ic. Processe bis in ihr lettes Detail burchichauen, mas nutte es? Alle Schwingungen und Bibrationen, alles Eleftrifche und Mechanische ift boch immer noch fein Geelen-Buftanb, fein Borftellen. Wie es ju biefem werten tann, bies Rathfel wird wohl ichlechthin ungeloft bleiben. Bas foll man nun au bem platten feichten Materialismus fagen, ber bie allgemeinften und werthvollsten Thatfachen bes menfchlichen Bewuftfebne ilber Bord werfen mochte, weil fie fich nicht im Gebirn mit Banben greifen laffen?" Bielmehr, fügt er bingu, "inbem bie empirifche Auffaffung bie Phanomene bes Empfinbens, Borftellens und Bollens bem Gebirne als feine Thatigfeit jufdreibt - abgefeben von "vermittelnben Borgangen", bie wir nicht tennen, - fo läft fie nicht nur ben thatfächlichen Inhalt bes menschlichen Seelenlebens in feinem gangen Reichthum unberührt, und halt namentlich bie Thatfache ber freien Gelbftbestimmung nachbrudlich fest, fie läßt natilrlich auch bie metaphpfische Frage offen, mas es etwa fep, bas als Seelenfubftang in biefe Relationen bes Empfinbens, Borftellens und Bollens eingebe, Die Form ber pfochischen Erifteng annehme 2c." (a. a. D. G. 6 f.).

Natur einer solchen Substanz näher zu bestimmen. Die Hypothese eines besondern Seelenfluidums empfiehlt fich zwar in vieler Be-Allein abgesehen von C. Ludwig's Einwurf, der. wie gezeigt, nicht stichhaltig erscheint, erhebt sich gegen sie — in ber Form wenigstens, in ber sie von den genannten Physiologen aufgestellt ift — berselbe Einwand, ber die materialistische Ansicht vom Gehirn als unmittelbarem Erzeuger ber psychischen Erscheinungen wiberlegt. Soll das Seelenfluidum, wie das Gehirn, aus vielen wenn auch eng perbundenen Atomen bestehen, so macht es offenbar teinen Unterschied, ob die Atome als ponderabel oder als imponberabel, ähnlich benen bes Lichtäthers ober ber elektrischen Klüssiakeit, gefaßt werben. Der einen wie ber andern Boraussetzung widerspricht die Thatsache des Einen Bewußtseyns, die Thatsache der einzelnen Empfindung und Verception: ber Seele als imponderablem Fluidum müßte ebenfalls jede Empfindung, jede Verception 2c. in einer der Menge der in ihm enthaltenen Atome entivrechenden Vielheit erscheinen. Man kann sich dieser Folgerung nicht entziehen burch die weitere Boraussetzung, daß die vielen schlechthin gleichen Empfindungen (Affectionen) ber schlechthin gleichen Atome bes Seelenfluidums für das Bewußtsenn zu Giner Empfindung in ähnlicher Weise verschmelzen, wie wir ja trot der doppelten Gesichtsbilder in beiden Augen, der doppelten Schallempfindung in beiden Ohren, boch nur einfach seben und boren. Denn nur für bas Bewußtsenn - burch die Gine und selbige Rraft, durch die es entsteht - vereinigen sich die schlechthin gleichen und gleichzeitigen von dem Ginen Gegenstand ausgehenden Empfindungen zu Giner Berception: an sich find und bleiben sie viele, geschiedene (wie das unter Umftanben vorkommende Doppeltsehen zur Evidenz beweist). "Für" aber fett voraus, daß das Bewußtfeyn felbft das Eine und gleiche sen: mare es selber ein vielfaches, weil von einer Bielheit von Substanzen und Kräften erzeugt, so ware jenes Verschmelzen ummöglich, weil jeder Einigungspunkt fehlte, in welchem die vielen Empfindungen zusammenfließen ober zusammengefaßt werden könnten; fie müßten nothwendig auch als viele erscheinen weil sie von den vielen Atomen als viele nicht nur empfunden, sondern auch vercivirt und appercipirt würden.

Die Schwierigkeit ware gehoben, wenn es uns gestattet ware, bas Seelenfluibum nicht atomistisch, nicht als einen Verein vieler

irgendwie verbundener Atome, sondern als Eine, continuirliche. ungetheilte Substang zu faffen. Gegen biefe Sprothefe wird freilich bie Naturwissenschaft Einspruch erheben, weil sie sich gewöhnt bat. alle Stofflichkeit sich nur im Sinne bes Atomismus zu benken. Aber wir erinnern baran, daß ja die schlechthin unwahrnehmbaren Atome keineswegs eine Thatsache ber Beobachtung, sondern ebenfalls nur eine Spoothese bes sinnenden Verstandes sind, welche nur barum so wohl begründet erscheint, weil sie die gegebenen Erscheinungen am genügenbsten erklärt. Würbe bie entgegengesette Annahme einer einigen continuirlichen Substang die physitalischen, chemischen, phyfiologischen Thatsachen besser erklären, so würde sich die Naturwissenschaft keinen Augenblick bebenken, eine solche Hypothese selbst Es wird sich ferner im Berlauf unfrer Erörterungen ergeben, daß das naturwissenschaftliche Atom nur als ein Centralpunkt von Kräften gefaßt werben kann, beren Centrum die Widerstandstraft bildet, und daß bieses Centrum mit seiner bestimmten Größe (bem Maße ber Wiberftanbsfraft) als bas eigentlich Stoffliche am Atom, weil Träger seiner übrigen Kräfte, erachtet werden muß. Denken wir uns nun ein abnliches Centrum von Kräften, welches aber im Gegensatz zu den materiellen Atomen nur baburch eine Kraft bes Wiberstands übte, daß es eine Kraft ber Ausbehnung, eine Expansionstraft mare, und daß es mittelft dieser Rraft ihm nabe kommende Atome von einer gewissen Beschaffenbeit, statt ihnen zu weichen, vielmehr umfaßte, sie durchdränge und dadurch bestimmte Wirtungen auf fie auszuüben vermöchte, so ware eine solche Substanz zugleich eine Art von Fluidum. Denn jedes Fluidum ift nur Fluidum burch die Fähigkeit, andre Stoffe in fich aufzunehmen, zu umschließen, zu burchbringen. Diese Art von Fluidum ware nur insofern stofflicher Natur, als es, in seiner Ausbehnung an ein bestimmtes Maaß (eine bestimmte Größe und Form) gebunden, nach der Erfüllung dieses Maaßes durch die Aufnahme einer Anzahl von Atomen nicht mehr fähig wäre, sich weiter auszudehnen, und bemgemäß ber Aufnahme noch andrer materieller Stoffe Widerstand entgegenseten würde, - während sie als continuirliche, in sich einige, nicht atomistisch getheilte, in ihrer Durchdringung der materiellen Atome ihre Continuität behauptende Substanz von aller materiellen Körperlichkeit verschieben und somit für immateriell zu erachten mare. Die erpansive, umfassende, burchdringende Bewegung desselben könnte

nur gebacht werden als von einem Centrum (dem Einigungspunkte ber übrigen Kräfte) ausgehend und von ihm nach verschiedenen Richtungen sich ausbreitend. Diese centrisugale Bewegung würde indeß durch einen Anstoß von außen, durch eine auf sie eindringende entgegengesetzte Bewegungskraft in die centripetale Richtung umgelenkt werden können, gerade so wie jede Flüssigkeit durch einen ihr entzegentretenden Impuls ihre bisherige Richtung zu verlassen und die entgegengesetzte einzuschlagen genöthigt werden kann.

Kaffen wir die Seele als ein solches Kluidum, — und warum könnte fie nicht so gefaßt werben? — so ist zunächst ihre Einbeit gewahrt und damit die Ibentität des Bewußtseyns, die Ginzelheit ber Empfindung und Perception erklärt. Es beareift sich ferner. daß die Seele, obwohl den ganzen Körper bewohnend und durchbringend, boch ein Centrum ihrer Wirtsamkeit haben muß, von welchem aus sie in den Organismus sich ausdehnt und zu welchem hin alle von letterem ausgehenden Einwirkungen gerichtet werden muffen, wenn sie eine Thatigkeit, eine Reaction der Seele herwor-Damit erklärt sich zugleich jene boppelte Bewegung im rufen sollen. Rervensyftem, jene centripetale, alle Nervenreize jum Gehirn binleitende Thätiakeit der sensibeln Nervenfasern und jene centrifugale, die Ampulse des Willens auf die Muskeln der Gliedmaßen übertragende Thätigkeit ber motorischen Nerven: es erklärt fich die centrale Stellung bes Gehirns, die Nothwendigkeit eines Centrums des Nervenspstems. Denn die sensiblen Nerven sind nothwendig, um die an sich centrifugale Bewegung der Seele in eine centrivetale umzulenken und die Sinneseindrücke (die nothwendigen Bermittler zwischen ihr und ber Außenwelt) ihrem Centrum zuzuführen; die motorischen Nerven find nothwendig, damit sie mittelst ihrer vom Centrum aus die Glieder bes Organismus in Bewegung setzen könne. Damit ist bann eine burchareifende Analogie gegeben zwischen ber fundamentalen, gleichsam noch physiologischen Wirkungsweise ber Seele und ber Conftruction bes Nervenspstems und seiner Befähigung zu pspchischen Functionen. Es ist aber auch ber Widerspruch gelöst zwischen ber unvermeiblichen Annahme, daß die Seele ihren Sit im Gehirn haben muffe. — weil ja nur hier die Nervenreizung zur Empfindung wird, - und ber unzweifelhaften Thatsache, daß wir gleichwohl jeden Druck, jede Verletung eines Körpertheils, turz jeden Nervenreiz nicht im Gehirn, sondern in dem betroffenen Körpertheil selbst em-

pfinden. Der Wiberspruch löft sich unter ber Voraussehung, bak bie Seele zwar in jedem Körpertheil gegenwärtig ift, boch aber insofern ihren Sit im Gehirn hat, als hier ber Ausganas- und Centralpunkt ihrer Kräfte und Thätigkeiten liegt. Denn wenn bemgemäß bie Seele durch die in einem einzelnen Körpertheil eingetretene Rervenreizung, weil in ihm gegenwärtig, selbst afficirt wird, und diese Affection burch eine reagirende Thätigkeit ihres Centrums selbst in eine Empfindung umsett, sie fühlt, percipirt, so fühlt und percipirt sie zugleich auch die Bewegung, durch welche die Affection ihrem Centrum zugeführt ward, und vermag baber die Empfindung auch babin zu verlegen, wo sie als bloke Affection burch den Nervenreiz ursprünglich Ebenso endlich löst sich ber zweite Widerspruch, bag entstanben. verschiedene Gehirnpartien als die Medien verschiedener Seelenthätigkeiten erscheinen, und boch bie Seele selbst an keinen bestimmten Gehirntheil gebunden erachtet werden tann. Denn nach unfrer Auffassung durchdringt die Seele alle Theile des Gehirns wie des Organismus überhaupt, hat aber das Centrum ihrer Wirksamkeit räumlich zwar im Gehirn, an und für sich jedoch in ihr felbst und leitet selber alle äußern im hirn angelangten Nervenreize zu biefem innern Centrum bin, wie fie von ihm aus alle Willensimpulse ben Nerven zuführt.

Es fraat sich nun freilich noch, wie biese fundamentale, die Stofflichkeit ber Seele repräsentirende Kraft ber Ausbehnung, Umschließung, Durchbringung, bas Centrum noch andrer specifisch pfychischer Thätigkeiten (Vermögen) fenn könne, die nothwendig zur Erklärung ber mannichfachen psychischen Erscheinungen angenommen werden muffen. Diese Frage zu beantworten ift jedoch Sache ber Psychologie (und ich hoffe in meiner oben angeführten Schrift bargethan zu haben, bag und wiefern die specifisch psychischen Thätigkeiten im engen Rusammenhange, ja in Congruenz mit jener Grund- und Centralfraft ber Seele stehen, und bag überhaupt von ber Voraussetzung einer solchen Centralkraft aus die Erscheinungen bes Seelenlebens sich leichter erklären laffen als aus ber Annahme eines Seelenatoms ober einer völligen Unräumlichkeit ber Seele). hier tam es junächft nur barauf an, eine Lösung ber physiolog ifchen Schwierigkeiten zu finden. Es war vor Allem zu zeigen, wie vom physiologischen Standpunkt die Seele und ihr Verhältniß jum Körper zu faffen fen, ober welche Anschauung, welche Sypothefe physiologisch die größere Wahrscheinlickseit, weil die leichtere Lösung der Schwierigkeiten darbiete. Und da hat sich so viel mindestens mit Sicherheit ergeben, daß die physiologischen Thatsachen, combinirt mit den ersten einsachsten Grundphänomenen des seelischen Lebens, nicht nur die Annahme einer besondern psychischen Kraft und unterschied-licher psychischer Thätigkeiten, sondern auch die Annahme einer dessondern, von der Stofflickseit des Organismus verschiedenen Seelensubstanz fordern. Denn wenn doch weder ein einzelnes Atom noch das Ganze des Gehirns noch sonst ein Verein von ponderabeln oder imponderabeln Atomen das physiologisch wie psychologisch geforderte Centrum der psychischen Kräfte und ihrer Beziehungen zum Organismus seyn kann, so müssen sten konnendig an eine besondre nichtsatomissische Substanz gedunden seyn, wie dieselbe auch immer gefaßt werden möge. —

Gegen dieß Ergebniß erheben sich indeß von einer Seite, die wir bisher unbeachtet gelaffen, gewichtige physiologische Bedenken. Es ift eine allbekannte Thatsache, daß fortwährend neue lebendige Geschöpfe burch Fortpflanzung entstehen, und daß ber Proces, burch ben bieß geschieht, ber f. g. Generationsproceß, bei ben Pflanzen und Thieren in fehr verschiedenen Formen sich vollzieht. Nur unter ben höhern Thiergattungen herrscht die eigentliche Zeugung, b. h. ein bestimmter, von zwei Exemplaren berfelben Gattung, boch verschiedenen Geschlechts ausgeübter Act. Bei ben niedern Thieren dagegen finden sich sehr abweichende, viel einfachere Weisen der Fort-Bei vielen Infusorien, bei Nais proboscidea, Syllis prolifera, Myriandine etc. erfolgt bie Fortpflanzung burch f. g. "Knospenbilbung" oder "durch freiwillige Zerfällung bes Körpers", indem "die Bruchftlicke deffelben, zum Theil noch im Zusammenhange mit ihm, zum Theil nach ihrer Ablösung, die vollständige Gestalt und Organisation ber Gattung ausbilben". Andre Thiere, wie die Korallen, "sehen wir stets so leben, daß an einem gemeinschaftlichen und ununterbrochenen Stamme sich einzelne Individuen entwickeln, unabhängig von einander in der Ausübung der spärlichen Meußerungen lebendiger Regsamkeit, die ihnen möglich sind, und boch burch ihre Berbindung unter einander gemeinsam manchen äußern Einflüssen unterworfen". Ja bei einigen Thieren — allerbings nur der niedrigften Gattungen — läßt fich eine Bermehrung ber Eremplare gang äußerlich, mit Gulfe bes anatomischen Meffers

herstellen. Durch zahlreiche Experimente ist sestgestellt, daß "aus allen in den verschiedensten Richtungen zerstückten Körpertheilen eines Polypen, nur die Arme ausgenommen, neue ganze Polypen sich entwickeln". Ebenso steht fest, daß "das kopflose Stück einer Nais (einer Würmerart) in 3—4 Tagen Kopf und Küssel neu erzeugt, und daß quergetheilte Regenwürmer sich zu vollständigen Individuen ergänzen, nicht jedoch wenn sie der Länge nach zerschnitten sind" (Loze: Allg. Physiol. S. 545 f. 549. Mikrokosmus, I, 166. Joh. Müller a. a. D. II. 590 ss.)

Diesen Thatsachen gegenüber erscheint allerdings die Annahme eines Seelen at oms nicht mehr möglich, ba nicht einzuseben ift, wie von einem Atom aus ein neu erzeugter Organismus, wie er auch entstanden seyn moge, befeelt werben, oder wie die Seele als einzelnes untheilbares Atom in ben mehreren Stüden eines zertheilten Bolypen gegenwärtig senn ober in sie alle übergeben könne. Ebenso widersprechen sie der Hppothese eines bem Aether ähnlichen Seelenfluidums, wenn nicht zugleich vorausgesett wird, daß das Fluidum nicht nur im Gehirn, sonbern im ganzen Körper sich ausbreite, eine Voraussekung, die sich nicht machen läkt, weil es in einem atomistisch gebildeten Fluidum keinen Centralvunkt der ihm inhärirenden Kräfte geben kann, wenn nicht wiederum ein einzelnes Atom bafür gelten foll, - womit aber die Hypothese in die vom Seelenatom sich auflösen würde. Jene Thatsachen sprechen baber insofern für unsere Auffassung ber Natur ber Seele, als sie unabweislich eine Ausbreitung des beseelenden Princips durch alle Theile des Organismus forbern: es tann offenbar nicht blog bem Gehirn, sonbern muß ebenso bem männlichen Samen, bem mutterlichen Gie, wie ben einzelnen Theilen bes zerstückten Volppen innewohnen. — Andrerseits indeß scheint doch jebe Theilung der Seele, jede Mittheilung ihrer selbst an einen andern Organismus mit der Annahme ihrer fubstanziellen Einheit und Gleichbeit in Widerspruch zu stehen. Und allerdings wenn die psychische Substanz nur im Sinne ponderabler Stofflichkeit, b. h. im Sinne bes Sages: Rraft und Stoff find schlechthin untrennbar und boch an sich verschieben, zu fassen wäre, so ware freilich nicht einzuseben, wie eine Theilung, die zugleich eine Scheidung, Abichmächung, Beränderung ber Kraft herbeiführen müßte. mit ber Einheit ber Seele, ber Unveränderlichkeit ihres Wefens, ber Ibentität bes Bewuftseyns verträglich seyn könne. Allein jener

Sak ist keinesweas allgemein gultiges Princip. Es wiberstreiten ihm vielmehr schon die bekannten physikalischen Thatsachen, daß ein Magnet durch Berührung viele Gisenstäbe magnetisch macht und ein elektrischer Strom burch Induction andre Strome bervorruft. ohne badurch an seiner Stärke das Geringste einzubüßen. Hier theilt sich eine Rraft unbeschabet ihrer Ibentität, Stärke und Wirksamkeit anbern Körpern mit. Und ba ein Stahl nach längerem Beftreichen mit einem Magnet auch magnetisch bleibt, ba also bie magnetische Kraft sich dauernd einem andern Körper mittheilt und boch der Magnet selber seine volle Kraft behält, so ift nicht einzusehen, warum nicht auch die psychische Kraft des Mutterorganismus in ähnlicher Art bem aus ihm entstehenden neuen Organismus sich mittheilen könnte. Ift naturwissenschaftlich jedes ponderable wie imponderable Atom boch nothwendig als ein Kraftwesen, ein Centrum von Kräften au fassen, und fassen wir bemgemäß auch die Seele als eine centralifirte Ginheit von Kräften, beren Mittelpunkt die Kraft ber Ausbehnung und Umschließung ist, so erscheint es vollkommen benkbar, ia fehr plausibel, daß diese Kraft in den Stoffen, welche sie einmal ergriffen hat, beseelend fortwirken wird, auch nachdem die Stoffe sich vom Mutterorganismus losgelöst haben, wenn nur die Bebingungen ihrer beseelenden Wirtsamkeit in den Stoffen sich finden. Denn die Erpansiviraft, die alle Molecule des Organismus burchbringt, durchbringt natürlich auch die Molecüle des väterlichen Samens und des mütterlichen Gies wie die organischen Stoffe des neuen Geschöpfs, das durch Knospung, Zerfällung, Theilung entsteht. Indem fie vom Mutterorganismus fich ablösen und eine selbständige Existenz gewinnen, beginnt auch die sie durchdringende psychische Kraft selbständig in ihnen zu wirken, natürlich ihrer Natur gemäß, also von einem Centrum aus zu einem Centrum hin, in Corresponbens und Wechselwirtung mit dem sich entwickelnden neuen Organis-Es findet keine Theilung der psychischen Kraft, sondern nur ein Uebergeben berselben in eine neue Wirkungssphäre statt, wodurch die psychische Kraft von Bater und Mutter in ihrer Wirkungssphäre nicht beschränkt wird, also auch ungeschmälert und unverändert fortwirken kann. In ben Källen, in welchen der Generationsproces die Einiaung bes männlichen Samens mit bem weiblichen Gi forbert, wird die psychische Kraft bes Baters (im Samen) mit der der Mutter im (Gi) insofern in Gine Kraft zusammenschmelzen, als sie nach ihrer

physiologischen (die Organisation beeinstuffenden) Seite in nichts von einander verschieden sind, ihre Thätigkeit vielmehr schlechthin dieselbe ist und daher nur in derselben Weise, in der gleichen Umfassung und Durchdringung (resp. Disposition) der Theile des neu entstehenden Organismus sich äußern kann. Nur die anderweitigen, mit dieser physiologischen Seite der psychischen Kraft geeinigten und mit der Entwickelung derselben hervortretenden Seelenkräfte werden, soweit sie in Bater und Mutter eine bestimmte Eigenthümlichkeit gewonnen haben, letztere auch im Kinde geltend machen oder in ihm eine neue aus dem Zusammenwirken der väterlichen und mütterlichen Sigenthümlichkeit resultirende Modification annehmen.

Gemäß unserer Auffaffung erscheint es sonach, wie uns bunkt. nicht mehr so unbegreiflich, wie im Leugungsprocesse aus zwei Seelen, unbeschadet ber Ibentität, Rraft und Wefenheit berfelben. Gine neue, individuell verschiedene Seele hervorgehen könne. Aus unserer Sypothese erklären sich aber auch die übrigen oben angeführten Thatsachen. Es erklärt sich, wie der Generationsproces je nach ber perschiedenen Beschaffenheit ber Organismen sehr verschiedene Formen annehmen und boch zu seinem Biele kommen kann. Es erklärt fich aber auch, warum jene Theilungen, Knospungen, Zerfällungen 2c. nur bei ben niedrigsten Thiergeschlechtern vorkommen. Der Grund bavon liegt nicht in ber pfnchifden Rraft ober ber Seelensubstang: benn diese überträgt sich ja auch bei ben höheren und höchsten Thierklaffen auf die neuen, durch Begattung entstehenden Geschöpfe; ber Grund liegt vielmehr in ber besonderen Beschaffenheit bes Leibes, in der unvollkommenen Organisation desselben. Nicht weil der Bolyv. bie Nais 2c. eine Mehrheit von psychischen Kräften ober Seelen befist, nicht barum vermögen die abgeschnittenen Stücke sich zu vollständigen Thieren zu ergänzen; sondern die leibliche Organisation enthält hier noch so wenig innere Unterschiede, ist eine so aleichmäßige, ungeglieberte und undisciplinirte, daß jeder Theil dem Sanzen ähnlich ift und baber für fich die Bebingungen enthält, von benen das Leben des Thiers abhängt, mährend bei den höheren Thierklaffen, beren mannichfaltige Glieder verschieden organisirt find für die verschiedenen Functionen, die sie zu erfüllen haben, die Lebensbedingungen keinem einzelnen Theile, sondern nur bem Gangen einwohnen konnen. Darum erstreckt sich auch bei jenen die Möglichkeit des Fortbestehens und der Erganzung der abgeschnittenen Stücke nur so weit, als die Gleichbeit des Theils mit bem Gangen reicht, und die beiben Sälften eines ber Länge nach durchschnittenen Regenwurms vermögen beshalb nicht weiter zu leben Aus bemselben Grunde ist die psychische (R. Müller a. a. D.). Araft bei den niedern Thieren nothwendig in dem ganzen Körper aleichmäßig ausgebreitet; fie tann feinen besondern Sig, fein organisches Centrum ihrer Thätiakeit haben, weil es keine besonbern, vor andern ausgezeichneten Theile, kein Centrum der Lebensfunctionen im Draanismus giebt. Desbalb erscheinen bei ihnen auch die Bethätigungen ber psychischen Kraft so gering, so schwach und unvollkommen, daß jeder Unterschied, jede Mannichfaltiakeit berfelben fehlt und selbst von der Fähigkeit des bloken Empfindens nur einzelne Spuren sich zeigen: Die psychische Rraft, selbst wenn sie bei allen Thieren dieselbige wäre, — was indeß weder bewiesen noch wahrscheinlich ift, — vermag sich bei ben niederen Thieren nicht ober boch nur äußerst schwach zu äußern, weil ihr bie leiblichen Organe für eine stärkere mannichfachere Bethätigung fehlen. das ist ja eine vollkommen erwiesene Thatsache, daß keine psychische Thatigkeit fich ju außern vermag, sobald bas leibliche Organ, beffen sie bazu benöthigt ist, fehlt ober zerstört ober in seinen Functionen gehemmt ist; und daß daher das Ei, obwohl befruchtet und in sich lebendig (beseelt), doch so lange ohne alle Empfindung, ohne willkührliche Bewegung 2c. erscheint, bis der Organismus einen gewissen Punkt ber Entwickelung erreicht hat und damit der psychischen Kraft die Organe ihrer äußern Bethätigung barbietet.

Diese unleugbare Thatsache tritt unstrer Auffassung ber Seele als eine neue Schwierigkeit entgegen. Denn wenn wir auch, wie gezeigt, physiologisch berechtigt und psychologisch genöthigt sind, nicht nur das Wirken einer besondren psychischen Kraft, sondern auch die Existenz einer besondren Seelensubstanz zu behaupten, und zwar in dem Sinne, daß sie, odwohl in ihrer Vethätigung an den Leib und gewisse Organe desselben gedunden, doch an sich kein bloßes Product, keine bloße Function des Organismus sey, — so fragt es sich um so mehr, wie dennoch nicht bloß die einzelne Empfindung, Perception, willkührliche Bewegung, sondern auch das Bewußtsyn überhaupt dergestalt durch den Organismus bedingt seyn könne, daß es durch gewisse organische Vorgänge innerlich alterirt werden, ja plöslich ganz schwinden, und nach Beseitigung der Störung sich

wiederherstellen könne. Diese anscheinend totale Abhängigkeit des seelischen Lebens vom Organismus und dessen Gefundheit scheint mit der Annahme einer besondern, vom Körper verschiedenen und insofern selbständigen Seelensubstanz unverträglich zu seyn.

Lope tritt hier, trop seiner mechanistischen Ansicht vom Organismus, als Vertheibiger ber Unabhängigkeit und Spontaneität ber Seele auf. Er findet, daß die bekannten, hierher gehörenden Thatjachen, die Erscheinungen des Schlafs, der Bewuftlofigfeit (bei Ohnmachten 2c.) und ber gablreichen Störungen bes Bewuftsenns (bei ben f. a. Geisteskrankheiten, im Fieber, burch Gehirnerschütterung 2c.), keineswegs eine solche Abhängigkeit beweisen, sobald bieselben "Bei ber Störung eines vielfach nur richtia "gebeutet" werden. zusammengesetten Systems von Mitteln und Kräften, bemerkt er, kann es fehr wohl feyn, daß eine bestimmte Berrichtung in ihrer Erzeugung gar nicht abhängig ift von bem gestörten Theil, und boch burch beffen Störung wie durch ein positives hemmniß gebinbert wird. Für biese Auffassung sprechen zum Theil auch die Thatsachen ber Beobachtung, und nirgends entschieden gegen fie. gemöhnlichen Schlaf von einer Erschöpfung ber Centralorgane (bes Nervensustems) abzuleiten, die zur weiteren Erzeugung des Bewußtsenns unfähig geworben maren, ist im bochsten Grabe unwahrscheinlich für Jeben, ber sich erinnert, wie rasch in gefunden Körpern und wo die Gewöhnung daran vorhanden ist, der Schlummer unmittelbar auf ben lebhaftesten Gebrauch aller geistigen Kähigkeiten folgen kann, und wie wenig, wenn er zufällig unterbrochen wird, biese ober die ihnen zu Grunde gelegte Kraft der Centralorgane sich wirklich erschöpft zeigt. Biel überrebender stellen sich die allmälig wachsenden Gefühle der Ermüdung als Reize dar, die durch ihre abspannende Unlust die Freude und Theilnahme an der Fortführung bes Gebankenganges schmälern; und ebenso giebt ber schlaftrunken Erwachenbe taum so sehr bas Bilb eines Erschöpften, bessen Kräfte fich wieder fammeln, als bas eines Gebundenen, von bem hemmungen allmälig fich lösen. Bringen febr heftige Rörperschmerzen plöglich Bewußtlofigkeit hervor, und entstehen boch auch Ohnmachten aus Ueberraschungen bes Gemüths burch traurige Ereigniffe, so weiß ich nicht, warum wir nicht im ersten Kalle ebenso gut ben körperlichen Schmerz als hemmenben Reiz, welcher die stets vorhandene Kähiakeit des Bewußtseyns an ihrer Aeußerung hindert, sollen an-

seben können als im zweiten Falle ben geistigen Schmerz. Auch ber körperliche Schmerz ift ja nicht blok die leibliche Störung, pon welcher er ausgeht, sondern als Gefühl ist er ein Rustand bes Bewußtseyns und zwar ein solcher Ruftand, von beffen geringeren Graden wir mirklich noch in uns felbst beobachten können, wie fehr fie die Fortsetzung jedes Gedankengangs burch ihren überwältigenden Eindruck und durch die Abspannung des Interesses für alles Andre beeinträchtigen. Endlich muffen keinesweas alle Ginfluffe, welche ber Rörper auf die Seele vielleicht mit großer Gewalt ausübt, stets von ber Art senn, daß sie in unserm Bewuftsenn deutliche Wahrnehmungen und Gefühle veranlaffen; vielmehr wie die körperlichen Reize in den Empfindungen eine Aeukerung des Bewußtsenns bervorrufen, ebenso wohl tann ihre Wirtung die entgegengefette fenn, und das Bewußtfeyn tann plöglich schwinden unter einem Eindrucke, ber entweder gang verborgen bleibt ober von der fliehenden Besinnung nur noch unter ber Form wenig lebhafter, frembartiger, unsagbarer Gefühle empfunden wird". - "Weit dunkler, fügt Lope hinzu, find jene halben Störungen bes Gebächtniffes. welche bie Wiebererinnerung einzelner Theile bes Erlebten unmöglich machen. Wir halten bas Bekenntniß nicht zurud, daß hier noch Bieles unenträthselt bleibt; aber wir nehmen von biefen Thatsachen nicht ben Eindruck mit, daß sie für eine specielle torverliche Begründung unfrer Erinnerungen sprächen. Auch im gesunden Zustande bleiben uns häufig die Triebfedern, welche die eine Vorstellung in unser Bewuftsenn zurudrufen, und bie Grunde, aus benen eine andre so lange ganzlich fehlte, gang bunkel; wir ahnen, daß ber Wechsel unfrer Gebanken nicht bloß burch die Verknüpfung der Vorstellungen unter einander gelenkt wird, welche wir beobachtend noch ziemlich verfolgen können, sondern daß er in hohem Grade von jenen andern, weit undeutlicheren Affociationen bedingt wird, welche sich in jedem Augenblick awischen bem porhandenen Vorstellungstreise und dem gleichzeitigen Gemeingefühl unfrer körperlichen und geistigen Stimmung bilben" (Mifrotosmus, I. S. 356 ff.)

Ich habe biese Bemerkungen vollständig aufgenommen, weil sie, wie mir scheint, vortrefflich den Satz erläutern, daß aus der Unmöglichkeit der äußern Bethätigung einer Kraft noch keinesswegs folgt, daß die Kraft gar nicht existire oder völlig unthätig sey. Sine Kraft kann von Natur so beschaffen seyn, daß sie, wenn urreit, Gott u. die Ratur. 2. Aust.

ibre Wirfungen gur Ericheinung fommen follen, bes Mitwirkens anderer Kräfte als Mittel ihrer Aeuferung bedarf (wie 3. B. die Elektricität ber mechanischen Reibung, bes chemischen Processes 2c.). Sie kann andrerseits durch entgegenwirkende Kräfte in ihrer Aeußeruna beraestalt gehemmt werben, daß ihre Thätigkeit zum bloßen unwahrnehmbaren Streben berabsinkt (wie 3. B. die Schwerkraft nur als Streben nach bem Mittelpunkt ber Erbe erscheint, wo ber Bewegung bes Fallens der Widerstand fester Körper entgegentritt). Der Schluß, daß die Seele, weil ihre Wirkungen, wenn sie als psychische Erscheinungen bervortreten sollen, an die Mitwirkung des Draanismus gebunden find oder durch Gegenwirkungen bes lettern gehemmt und alterirt werden tonnen, selbst nur eine Wirkung ober Function des Organismus sen, ist mithin entschieden falsch. Selbst jene partiellen Störungen bes Gebächtniffes rechtfertigen ihn nicht. Sie beweisen bochstens, daß bas Erinnerungsvermögen in seiner Meußerung zu bestimmten Bartieen bes Gehirns in Beziehung steht und daher, wenn diese theilweise zerftort ober in ihren Functionen gehemmt sind, nur theilweise sich zu äußern vermag. andre Thatsache, daß wir uns oft fehr bestimmt erinnern, eine Sache von der die Rede ist, eine Begebenheit, eine Reitbestimmung, einen Namen, eine Formel gewußt zu haben und boch im Augenblick uns nicht darauf besinnen können. - daß also die Erinnerung ihrem allgemeinen Inhalte nach da ist und nur die bestimmte Form dem Inhalt mangelt, spricht weit entschiedener dafür, daß das Gedächtniß auf einer psychischen Thätigkeit beruht, die nur hinsichtlich ber Form ihrer einzelnen Acte an gewisse Bebingungen geknüpft ift. Denn ware die Erinnerung nur das Erzeugniß bestimmter Nervencomplexe, so ware nicht zu begreifen, wie sie als Erinnerung vorhanden seyn und boch ber bestimmten Form ermangeln könnte. Jebenfalls müßte der Materialismus erst barthun, wie es überhaupt benkbar sen, warum gerade das Ammonsborn mit seinen Wurzelwindungen oder irgend ein andrer einzelner Nervencompler sich zu erinnern im Stande seyn solle, mahrend es alle übrigen Nerven nicht vermögen. So lange er die Erinnerung überhaupt und ihre relative Abhängigkeit vom Willen aus der Nerventhätigkeit nicht entfernt zu erklären vermag, ist er nach naturwissenschaftlichen Brincipien genöthigt, selber ein besondres psychisches Erinnerungsvermögen anzunehmen. -

Allein so schlagend auch Love's Bemerkungen die grundlosen Boraussekungen und unlogischen Folgerungen bes Materialismus widerlegen, so beantworten fie boch nicht die Hauptfrage, um die es sich handelt. Die allgemeine Thatsache: ohne Mitwirkung des Organismus (Gebirns) keine pspchische Erscheinung, keine Aeukerung ber vindischen Kraft, bleibt unerklärt stehen. Diese Abhangigkeit ber Seele vom Körper, wenn fie auch teinesweas eine Abhanaiakeit ihres Senns und Bestehens, ihrer Bermogen und Rabiafeiten, sonbern nur eine Abbangigfeit ber aufern Bethätigung berfelben ift. tann ihre Ertlärung nur in ber Ratur ber Seele felbit finben. Aus ihr felber muß es fich ergeben, bag und warum bie Seele, obwohl weder substanziell noch virtuell ein bloges Erzeugniß des Körpers, boch nur zusammen mit ihm Wirkungen zu äußern, ihre Kräfte zu entwickeln. zu üben, auszubilben vermag, daß und warum mit wesentlichen Aenderungen bes Organismus, insbesondre des Gehirns auch die äußeren Bethätigungen der psychischen Kraft sich ändern.

Wir finden die Erklärung dieser Thatsachen zunächst in der allaemeinen Bestimmung ber Seele, die fie mit allen Befen und Rräften der Welt theilt, — daß fie in ihrem Senn und Wirken, als Substanz wie als Kraft, bedingter Natur ift. 3m Begriff einer bedingten Kraft liegt es unmittelbar, daß sie nur zu wirken vermag, wenn die Bedingungen ihrer Wirksamkeit gegeben sind, daß sie also nur thatia zu senn und ihre Thatigkeit zu außern vermag, wenn andre Kräfte sie bazu anregen ober mit ihr zusammen wirken ober als Mittel ihrer Wirksamkeit sich ihr barbieten, so wie daß durch bie Gegenwirkung andrer Kräfte ihre Thätigkeit beeinträchtigt, gestört, alterirt, und in ein bloß innerliches Streben verwandelt werden kann. In der ganzen Natur — weil sie eben selbst nur bie Werkstätte bedingter Kräfte ift, - gilt das Geset, daß die Wirtung nur erfolgt, wenn die Bedingungen eintreten, und daß sie sich ändert, wenn die Bedingungen andre werden. Diesem allgemeinen Gefet ist auch die Seele unterworfen und muß ihm unterworfen senn, wenn sie eine Stätte im großen Ganzen ber Natur einnehmen Daraus folgt keineswegs, daß ihr alle Spontaneität abgefoll. iprochen werben müßte; aber ihre spontane Rraft kann nur wirten, nur sich äußern, wenn die Bebingung ihrer Thätigkeit eintritt: fo lange dieß nicht geschen, bleibt fie ein bloges Streben, ein unerfüllter Trieb. 21\*

Diese Bedingung ift nun für die Seele zunächst und vornehmlich die Einigung mit einem selbst wieder nur unter gewissen Bebingungen entstehenden und fortbestehenden organischen Rörper. Das ist zwar an sich nur ein empirisches Datum, eine allaemeine. ausnahmlos bestätigte Thatsache. Aber sie findet ihre Erklärung. b. h. sie erhält das Gepräge einer gewissen inneren Nothwendigkeit, wenn man mit uns annimmt, daß die Seele substanziell eine bebinate Rraft ber Ausbehnung und Umfassung ser und baburch von aller materiellen (atomistischen) Stofflichkeit sich unterscheibe. Wäre sie eine unbedingte Kraft dieser Art, so würde sie die Bebingungen ihrer Wirksamkeit sich selber schöpferisch zu seten, durch fich felber zu erfüllen vermögen. Aber in ihrer Bedingtheit kann sie als Kraft der Ausdehnung und Umfassung nur wirken, wenn ein geeigneter Stoff sich barbietet, ben sie zu ergreifen und zu umfassen vermag. Dieser Stoff tann nur eine atomistisch gebilbete und gegliederte Körperlichkeit seyn, weil nur eine solche Bildung burch die Sonderung und Unterschiedenheit der Atome von einander die Möglichkeit gewährt, nicht nur bas Ganze als Maffe, sonbern auch jedes einzelne Atom zu umspannen, und so im Ganzen überall gegenwärtig zu senn und die innigste Ginigung mit ihm einzugeben. Der Stoff ferner kann nicht im Aggregatzustande voller gebiegner Kestigkeit, sondern nur im flussigen oder in einem der Klussigkeit verwandten Auftand sich befinden, weil nur bei einem solchen Rustande besselben die Seele die ihr wesentliche Beweglichkeit außern, ihre svontane Kraft ber Ausdehnung und Umfassung bethätigen, und badurch dem Körper selbst Bewegung in sich und nach außen mittheilen tann. Die organische Bilbung des Körpers, seine Entstehung aus Einer ursprünglichen Reimzelle, von der als Centralpunkt die ganze Gestaltung ausgeht, erscheint barum nothwendig, weil nur bei einer solchen Bilbung die Seele mit ihrer von Einem Centrum ausgebenden Kraft der Ausbehnung und Umfaffung zu den ersten Anfängen des Leibes mitzuwirken vermag, und weil andrerseits eine solche Bildung ihr das fortwährende Zusammenwirken mit bem Körper, die nothwendige Wechselwirkung zwischen ihr und ihm möglichst erleichtert. Die complicirte Glieberung des Organismus, bie Bildung mannichfacher Organe mit verschiedenen Functionen, die Centralisirung der Lebensimpulse im Nervenspstem und des Nervenfostems im Gehirn. — eine Gestaltungsform, die nur bei den höheren

Thiergeschlechtern sich findet, - ift zwar nicht von der fundamentalen, die Stofflichkeit der Seele repräsentirenden Kraft der Ausbehnung und Umfassung gefordert, wohl aber erscheint sie nothwenbig, wenn die höheren pspchischen Kräfte ber Seele in Ausübung kommen sollen. Denn schon bas Bermögen ber Empfindung, wenn es mehr als ein bumpfes Gemeingefühl bes Angenehmen ober Unanaenehmen, mehr als eine allaemeine Erregung bes Sinnes ober Triebes ergeben foll, wenn verschiebene Empfindungen ber Seele entsteben follen, forbert eine Mannichfaltigfeit außerer Ginwirkungen (Reizungen) und damit mannichfaltige Organe, welche biefelben in gesonderter Leitung der Seele zuführen. Ebenso ift eine Mannichfaltigfeit willführlicher Bewegungen, äußerer Impulse und Antriebe wie innerer Motive und Strebungen nur möglich, wenn mannichfaltige Reize die Seele erregen und unterschiedliche Organe aur Ausführung ihrer Willensacte sich ihr barbieten. Insbesondere endlich ift durch biefe nur so herzustellende Mannichfaltigkeit ber Empfindungen und Gefühle, der Impulse und Strebungen die Bilbung bes Bewußtsenns und bamit bie ganze geistige Seite ber psychischen Erscheinungen bedingt (wie ich in dem erwähnten, die Bsychologie speciell behandelnden Werke bargethan zu haben glaube).

Bon biesem Gesichtspunkt aus erscheint sonach die Seele dem Organismus nothwendig als Band und bewegendes Princip der mannichfaltigen Elemente, Glieder und Functionen, aus denen er besteht. Und umgekehrt der Organismus ist der Seele nothwendig als Medium ihrer eigenen Bildung und Entwickelung wie als Werkszeug der äußern Bethätigung ihrer Kräfte und Fähigkeiten.

Demgemäß aber tritt die Seele in eine so intime Beziehung zur Entstehung, Entwickelung und gesammten Thätigkeit des Orgasnismus, daß es sich nothwendig fragt: in welchem Verhältniß steht die Seele zu jener Lebenskraft, die wir als die bilbende und bauende Grundkraft der organischen Schöpfung annehmen mußten? welche Functionen gehören der psychischen Kraft, welche der Lebenskraft an? wo liegt die Gränzmark zwischen beiden? oder sind sie sämmtlich nur als Aeußerungen Siner und derselben Kraft anzussehen? — Die Frage wird sich nur beantworten lassen, wenn wir die Wirkungsweise der Lebenskraft mit der sundamentalen Thätigskeit der Seele in nähere Vergleichung stellen. Die Lebenskraft wirkt insofern atomistisch, als sie in ähnlicher Art, wie die chemische

Affinität, nur Atom mit Atom in bestimmter Weise verbindet und nur zu wirken vermag, sofern die Atome bereits in nächster Rabe fich beisammenfinden. Wenn fie babei bie unorganischen Stoffe, bie sie in organische Materie verwandelt, temporär wenigstens verändert ober in andre Buftande versett, fo thut fie bas boch nur indem fie fie in bestimmter Beise einigt, und ihre Birksamkeit hort auf, wo fie biese einigende Thätiakeit nicht auszuüben vermag. fteht zwar fest, daß sie die allgemeinen physikalischen und chemischen Arafte sich bienstbar macht und bis auf einen gewissen Grab beherrscht; aber es steht ebenso fest, daß sie nur unter begunftigender Mitwirtung dieser Kräfte thätig zu senn vermag und unter ungunftis gen Umftänden ben hemmenden und zerftörenden Ginfluffen berfelben Was die Form ihrer Thätigkeit betrifft, so wirkt sie, wie aezeiat, centralifirend. Denn die Urgeftalt aller organischen Materie ist die Zelle in ihrer durchaus centralen Form und Bildung. Aus ihr geht ber Organismus baburch hervor, daß die erfte (Reim-) Relle analytisch burch Diremtion in sich andre Rellen erzeugt und sich anfliat. Durch diese beiden Momente unterscheidet sich die Lebenstraft ebenso sehr von der psychischen Grundfraft der Ausbehnung und Umfassung wie von den die un organischen Körper bilbenben Rräften (ber chemischen Affinität, der Cohasion 2c.), welche nicht analytisch, sondern nur synthetisch wirken, indem sie die einzelnen Atome und Molecule nur äußerlich aneinanderfügen und miteinander perbinden.

Aus einer centralisirenden Gestaltungskraft kann nun aber offenbar nur die Augelform oder eine ihr verwandte in mathematischem Sinne regelmäßige Gestalt (wie die Arystalle sie zeigen) hervorgehen. Es ist schlechthin undenkdar, daß eine centralisirende Araft als solche völlig unregelmäßige, aus den verschiedensten geraden und krummen Linien bestehende Gebilde erzeugen könne. Nun sind zwar, wie wir sehen werden, alle Pssazen durchweg nach einem Urzoder Grundschema geformt; und ebenso lassen sich in den Formen der verschiedenen Thiergeschlechter gewisse allgemeine Typen erkennen, welche die Gestaltung der einzelnen Arten, Unterarten und Exemplare in den mannichsachsten Variationen wiederholt. Aber diese Schemen und Typen sind nicht mathematisch regelmäßige Figuren, sondern je höher die verschiedenen Gebilde auf der Stussenleiter der Organisation stehen, um so mehr erscheinen sie als die

freien Entwürfe einer reichen, von dem Principe größtmöglicher Mannichfaltigkeit, Zweckmäßigkeit und Harmonie geleiteten Phantasie. Im Gediete des Organischen erscheint mithin das Princip einsacher Centralisation, das in der unorganischen Natur herrscht, durche brochen; die mathematische Regelmäßigkeit mit ihrer innern Nothewendigkeit macht dem Principe der Bariation und Barietät, dem freien Entwurse und seiner verschiedenartigen, nach den Umständen sich richtenden Ausführung Plag.\*)

Sonach aber werden wir diefe ganze morphologische Thätigkeit, welche die Physiologen ohne Weiteres der Lebenskraft oder den allgemeinen Kräften der unorganischen Natur beimeffen, bei genauerer Betrachtung ihrer Wirkungsweise vielmehr ber psychischen Rraft zusprechen muffen. Denn so flar es ift, bak bie Lebenstraft in ihrer centralisirenden Wirkunasweise unvermögend ist, die morphologischen Functionen zu üben, ebenso klar ift, daß die psychische Rraft zur Bollziehung berfelben bie volle Kähigkeit besitt. Wir brauchen nur vorauszuseten, daß sie bei ihrer Thätigfeit des Ergreifens und Umfassens ber gegebenen Stoffe nach einem bestimmten. als Geset ihres Wirkens ihr inhärtrenden Schema ober Typus verfährt und diefem gemäß die mannichfachen Molecule (Rellen) aneinanderfügt, so ergeben sich die morphologischen Erscheinungen von Diese Voraussetzung aber ist keine bloße Hulfshypothese: jeder Erklärungsversuch ber gegebenen Thatsachen muß fie machen, von welcher Kraft auch immer er die morphologischen Erscheinungen berleiten mag. Denn es ist offenbar schlechthin unmöglich. die fest bestimmten, mit fester Regelmäßigkeit benfelben Typus ftets wiederholenden, und doch so eigenthümlichen Formen der verschiedenen Pflanzen- und Thiergeschlechter von einer völlig unbeftimmten, nur ben zufälligen äußern Umftänden unterworfenen Thätiakeit berzuleiten.

<sup>\*)</sup> Ich tann nicht umbin, hier auf ein Wert aufmerksam zu machen, bas wenig beachtet worden und bas doch den hochwichtigen Bersuch macht, die gestaltende Obätigkeit der Natur auf bestimmte, mathematisch definirbare Principien und Gesetz zuruckzustlihren. Ich meine die Schrift von F. G. Röber: "Elementar-Beiträge zur Bestimmung des Naturgesetzes der Gestaltung und des Widerstandes" 2c. Leipzig, Brockhaus, 1861. Es ist Sache der Mathematiser und Natursforscher, die hier dargelegten Anschauungen und die Thatsachen, auf die sie sie sie sie sie werdienen, welche sie m. E. verdienen, welcher ich selbst aber nicht gewachsen bin.

Unsere Auffassung der Seele gewährt mithin zugleich eine ungezwungene Erklärung ber morphologischen Erscheinungen, welche von der Lebenskraft aus nur schwer, unklar und gewaltsam, aus der Wirksamkeit ber allgemeinen physikalischen und demischen Kräfte sich Ratürlich indek wirkt die psychische Kraft aar nicht beareifen lassen. auch nach dieser Seite hin keineswegs schlechthin selbständig in autofratischer Ungebundenheit. Ihre gestaltende Thätigkeit erscheint vielmehr durch die Mitwirfung der Lebensfraft bedingt und beeinfluft: sie wird eine andre seyn mussen, wenn die Lebenstraft eine Bflanzenzelle bilbet, eine andre, wenn es sich barum handelt, aus einer animalischen Reimzelle einen thierischen Organismus herzustellen. Denn beibe Kräfte mirken offenbar von Anfang an in- und miteinander: die gestaltende Kraft der Seele ist offenbar ebenso abbängig von ber die gegebenen Stoffe erst organisirenden Lebenstraft. wie umgekehrt die Lebenskraft von den morphologischen Kunctionen ber Seele und ben psychischen Zwecken berselben. Wir werden baber beibe Kräfte in einem ähnlichen Verhältniß zu einander uns zu benken haben, wie es nach naturwissenschaftlicher Ansicht in ber unorganischen Natur zwischen ber Cohäsionstraft und ber chemischen Affinität besteht. Wie es hier die Cohasionskraft ist, welche ben chemischen Brocek nach bestimmten Schemen bergestalt leitet, bag aus ihm die bestimmten regelmäßigen Formen der verschiedenen Arystalle hervorgeben, so ift es in der organischen Schöpfung die pipdische Kraft, welche in ähnlicher Art bem Lebensprocesse vorsteht und die Producte besselben nach bestimmten Normen gestaltet. Diese gestaltende Thätigkeit übt die Seele rein instinctiv, unbewuft und unwillführlich aus: benn das Bewußtseyn entsteht und entwickelt sich erft nachbem ber Organismus sich gebildet und ausgestaltet hat. Aber biese Thatsache involvirt keinesweas einen Einwand gegen unfre Auffassung. Auch die Cohäsionstraft wirkt ja die regelmäßigen kryftallinischen Gebilbe ohne Bewußtseyn und Kenntnik ber Regel; und die Lebenskraft, wenn man ihr die morphologische Thätiakeit und die durch sie bedingte Gliederung des Organismus beimessen will, verfährt ebenso ohne Bewußtseyn ihres Thuns und Außerdem aber läft sich zeigen (und ich glaube es in der angeführten Schrift gezeigt zu haben), daß die Seele bei ihrer morphologischen Thätigkeit nur dieselben Bermögen und Fähigkeiten in Ausübung sest, welche sie, nachdem der Organismus entwickelt und ausgestaltet ist, zur Bilbung bes Bewußtseyns verwendet und sobann mit Bewußtseyn vollzieht. —

Sonach aber werben wir füglich annehmen burfen, daß die pspdische Kraft, wie sie auf der Höhe ihrer Entwidelung (im Menschen) mit Bewuftfenn für die Erhaltung und Ausbildung bes Leibes - burch zwedmäßige Bahl ber Nahrungsmittel, Uebung ber Kräfte, Ordnung des Lebenslaufs 2c. — wirkt und forgt, so von Anfang an, zwar ohne Bewußtseyn, aber in wesentlich gleicher Wirkungsweise, bei ber Entstehung bes Leibes thätig sen, indem sie die Lebenstraft bei dem Aufbau, der Gestaltung und Gliederung bes Organismus nicht nur unterstütt, sondern leitet und bestimmt. Ob nicht schließlich anzunehmen sen, daß beibe Kräfte, obwohl sie physiologisch gesondert erscheinen, dennoch im Grunde nur Eine Kraft bilben ober boch burch Ein beiben gemeinsames Bermögen und beffen Wirkunasweise bergestalt in Einheit zusammengehalten werben, daß fie nur wie unterschiedliche Bethätigungen Giner und berselben Rraft erscheinen, — biese immerhin noch mögliche Frage läßt sich nur burch eine eingehende, speciell psychologische Grörterung zur Entscheibung bringen (veral. a. a. D. S. 346 ff.).

Ebenso können die einzelnen Thatsachen, welche die physiologische Forschung nach den Functionen der Sinnesorgane sestgestellt hat und welche, wie z. B. das Sehen mit dem s. g. blinden Fleck, der Unterschied der s. g. Nachbilder von den Gesichtsperceptionen, die Nothwendigkeit eines bestimmten Stärkegrades jeder Nervenreizung wenn eine merkdare Empfindung entstehen soll, der Ursprung unsver Raumvorstellungen 2c., sehr entschieden für die Annahme einer dessondern Seelenkraft und Seelensubstanz sprechen, nicht verwerthet werden ohne eine aussührliche, speciell psychologische Erörterung. Ich verweise daher in Betress ihrer auf die Psychologie (a. a. D. S. 156 ff. 168 f. 173 f. 182. 212. 234 ff.). Dagegen fordert es unstre gegenwärtige Untersuchung, hier noch eine Frage zu berühren, welche mit jener Grundthatsache der durchgängigen Abhängigkeit oder vielsmehr Bechselwirkung zwischen Seele und Leib in engster Verdinsdung steht.

Offenbar nämlich ist diese Thatsache von durchgreisender Wichetigkeit, wenn es sich um die Frage nach der persönlichen Unsterbelichteit, b. h. um die Fortbauer nicht nur der Seele als bloßer psychischer Kraft oder besondrer Substanz, sondern auch des Be-

mußtsenns und bamit unfrer Perfonlichkeit handelt. Aus unfern bisherigen Erörterungen ergiebt fich nun zwar, daß bie Seele an sich, abgesehen vom Bewußtseyn, auch nach ber Zerftörung bes Leibes fehr mohl fortbestehen tann. Denn ift fie in bemfelben Sinne wie jedes physikalische Atom, eine besondre Substanz, eine centrale Einheit von Kräften, die nicht durch den Organismus erst erzeugt wird, sondern in der ersten Entstehung desselben mit ihm sich einigt und felbst Bedingung seines Entstehens und Bestehens ift, so tann fie auch von ihm, ebenso wie jedes Atom von dem Körper, dessen Theil es bildet, sich ablösen und in dieser Trennung fortdauern. Physiologisch wenigstens läßt sich bieß nicht leugnen; im Gegentheil, ift bie Seele eine besondre Substang, so muß die Physiologie ihre Fortbauer nach bem Tobe felbst behaupten, so gewiß fie bas Fortbestehen ber ben menschlichen Körper bilbenben einfachen Stoffe nach ber Auflösung besselben gelten laffen muß. Allein ba alle Aeußerungen und Bethätigungen ber psychischen Kraft an die Mitwirkung bes Organismus gebunden erscheinen, ba die Seele bas Bewußtseyn wie bie einzelnen Empfindungen und Berceptionen 2c. nicht felbständig und für sich allein, sondern nur zusammen mit den Functionen des Nervensustems erzeugt, und ba es thatsächlich feststeht, daß mit bem Aufhören und ber Störung ber Nerventhatigkeit auch bas Bewußtsenn schwindet und gestört wird; — ba also bas Bewußtsenn, wenn auch teineswegs ein Erzeugniß bes Nervenspftems, boch ohne beffen Mit wirkung weber entstehen noch fortbestehen kann, so muffen wir zugeben, daß physiologisch von einer Fortbauer bes Bewußtsenns und Selbstbewußtseyns ohne ben Körper nicht wohl bie Rebe Die Naturwissenschaft ift vielmehr in ihrem Rechte, senn kann. wenn sie die Unsterblichkeit in diesem Sinne, d. h. die isolirte, von aller Leiblichkeit getrennte Fortbauer ber Seele mit ihrem Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn, leugnet. Allein diese Unsterblichkeit, so weitverbreitet auch ber Glaube an sie seyn mag, ist keineswegs die allein mögliche, noch die allgemein angenommene Form berselben. Das Christenthum 3. B. behauptet nicht bloß die Fortbauer ber Seele nach bem Tobe, sonbern auch die Auferstehung bes Leibes, b. h. die Wiederherstellung bes leiblichen Organismus ober vielmehr die Wiedervereinigung der Seele mit einem neuen, ähnlichen, nur vollkommeneren, ihr felbst näher verwandten Leibe. Nur in und fraft biefer Wiebervereinigung besteht nach driftlichem Dogma die Seele mit ihrem Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn unsterblich fort. Diesem christlichen Glauben widersprechen aber die dargelegten Ergebnisse der physiologischen Forschung so wenig, daß er im Gegentheil durch sie selbst gefordert erscheint.

Denn faffen wir die Resultate unfrer Erörterungen turz gufammen und geben von dem naturwissenschaftlichen Brincip: keine Kraft ohne Stoff, aus, so ergab sich uns junachst: So gewiß teine Rraft ohne einen mit ihr geeinigten Stoff befteben tann, fo gewiß tann teine Kraft burch eine bloße (mechanische, chemische, organische) Berbindung von Stoffen entstehen. Auf diese Beise können vielmehr nur Rrafte jum Borichein tommen, b. h. nur Rraftaugerungen, bie — wegen der Bedingtheit aller Naturkräfte — vorher nicht sich tund gaben, können mit neu sich bildenden Stoffverbindungen entfteben, nicht aber Kräfte felbft. Denn bie Kraft, die baburch selbst erft entstände, wäre entweber eine Wirkung ohne Ursache, ba das bloße Ausammentreten der Stoffe nur ein räumliches Rebeneinander ergiebt, das als solches keine Wirksamkeit üben und ebenso wenig ber Sit einer Rraft fenn tann. Dber bie Stoffe muffen an fich die Kähigkeit (Kraft) zur gemeinsamen Erzeugung der Kraft besitzen, d. h. die Kraft entstände durch andre Kräfte, wäre also vielmehr nur eine Neußerung berfelben, nur ber Erfolg einer Wirksamkeit, zu welchem in ben wirkenden Kräften die Kraft schon vorhanden seyn muß. Das ist der Grund, warum, wie wir gesehen haben, die Widersacher der Lebenstraft immer implicite, unwillführlich und unbewußt Das, was fie bestreiten, zugleich selber behaupten und anerkennen muffen, und warum es, wie sich leicht zeigen ließe, ben Gegnern einer besondern psychischen Kraft ganz ähnlich ergeht. Darum sahen wir uns nicht nur genöthigt, eine besondre Lebenstraft anzunehmen, für welche bann natürlich auch ein besondrer Stoff vorauszusehen ist; barum mußten wir auch weiter behaupten, daß physiologisch auch eine besondre psychische Kraft gefordert sen. es aber sonach eine besondre Seelentraft und Seelensubstanz, so folat zuvörderst mit unabweislicher Nothwendigkeit, daß, so gewiß kein Stoff, teine Kraft, tein Sependes überhaupt, ju Nichts werden tann, so gewiß auch die Seele nach der Auflösung ihrer leiblichen Verbinbung nicht schlechthin vergeben kann. Rur bas Bewußtseyn und Selbstbewuftseyn der Seele wird im Momente biefer Auflösung schwinden. Aber so gewiß das Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn burch organische Vorgänge zeitweise gestört, verwirrt, aufgehoben wird, so gewiß steht es thatsächlich fest, daß es nach Beseitigung ber organischen Hemmung mit seinem früheren Inhalt sich unverändert wiederherftellt. Demnach aber muß auch angenommen werben. daß, wenngleich mit ber Scheidung der Seele vom Leibe das Bewußtseyn schwindet, boch ein Wiedererwachen beffelben nicht nur möglich ift, sondern nothwendig erfolgen wird, sobalb bie Seele mit einem gleichen ober ähnlichen Organismus wieder in organische Berbindung tritt. Wir fagen, mit einem gleichen ober abnlichen Draanismus. Denn daß zur Erhaltung und Wiederherstellung des Bewuftseyns das Fortbesteben bes schlechthin felbigen Dragnismus erforderlich sen, läßt sich gegenüber dem beständigen Stoffwechsel (b. h. der beständigen Neubildung) und den mannichfachen Beränderungen, denen der Organismus unterliegt, nicht behaupten. Die Leiblichkeit des Kindes ist von der des Greises in vieler Beziehung erheblich verschieben, und boch erhält sich die Joentität des Bewußtseyns unverändert das ganze Leben hindurch. geborene, ber Taubstumme entbehrt sehr wichtiger Organe zur Entwidelung ber psychischen Kräfte; und boch zeigt sich, daß burch eine forgfältige Erziehung ber Mangel sich erseten läßt, daß es also nicht ichlechthin berfelbigen Mittel zur Entstehung und Erhaltung bes Bewußtseyns bedarf. Die verschiedenen Sinnesempfindungen sind bei den verschiedenen Thieren durch sehr verschieden construirte Drgane (3. B. die ganz anders gebauten Augen der Infecten) vermittelt; und boch muffen wir annehmen, daß die badurch bedingten psychischen Erscheinungen (Sinnesempfindungen 2c.) im Wefentlichen biefelben find, — wiederum ein Beweis, daß, weil zwei verschiedene Factoren zusammenwirken, ber gleiche Effect burch verschiedene ober boch blok ähnliche Mittel sich erreichen läkt. Es fragt sich mithin nur, ob jene Wiedervereinigung der Seele mit einem neuen gleichen ober ähnlichen Organismus naturwissenschaftlich annehmbar sen. Die Antwort auf diese Frage ergiebt fich aus ber Consequenz ber die Natur beherrschenden und von der Naturwissenschaft nachgewiefenen Brincipien, nach benen es feststeht, daß die Natur überall barauf ausgeht, ben bedingten Kräften auch die Möglichkeit ihrer Meußerung und einen Kreis ihrer Wirksamkeit zu gewähren. gewiß baber jedes Atom, so oft es aus seinem chemischen Verbande fich ablöft, immer wieder eine Einigung mit andern Atomen findet

und mit ihnen zu einem neuen besondern Körper sich verbindet, so gewiß läft sich porausseten, daß auch die Seele nach ber Trennung von ihrem Leibe nicht in absoluter Rolirtheit verharren wirb. so gewiß muß also die Naturwissenschaft consequenter Weise annehmen. daß die menschliche Seele nach dem Tode amar zeitweise bes Bewuftfenns beraubt fevn wird, aber daffelbe zusammt seinem früheren Inhalt burch Vereinigung mit einem neuen Leibe wiederzugewinnen bestimmt ist, - gesetzt auch, daß dabei von seinem früheren Inhalte ein Theil, das specifisch Irbische, Bufällige, Unwesentliche, verloren ginge. Mag auch nach naturwiffenschaftlicher Anglogie biefer Broces als ein stetig sich wiederholender anzusehen senn, - die Physik vermag boch nicht zu leugnen, daß er ebenso wohl in einem letten Acte, burch Einigung ber Seele mit einer nicht mehr trennbaren Leiblichkeit, zum Abschluß kommen kann. Die Vernunft aber fordert einen solchen Abschluß, weil ein ziel- und zweckloser Kreislauf unvernünftig ift. Und mithin vermag die Naturwissenschaft den Glau= ben an die Unfterblichkeit der Seele im angegebenen Sinne nicht nur nicht zu bestreiten, sondern muß ihn consequenter Weise anerkennen, und wenn auch nicht seine Wahrheit, boch seine Wahrscheinlichkeit selber behaupten. —

## Bweiter Abschnitt.

Die naturwissenschaftliche Lehre vom Bau und Bilbungsproces ber Welt ober die naturwissenschaftliche Kosmologie.

I. Bilbungsproces bes Sonnensystems und bes Weltalls.

Unfre bisherigen Erörterungen haben die ontologischen Grundbegriffe ber Raturwissenschaft bargelegt. Denn sie haben zunächst nur in Betracht gezogen, mas nach bem gegenwärtigen Stande ber naturwissenschaftlichen Forschung auf die Frage: was ist bas an sich Sepende, zu antworten ift, und wie weit diese Antwort wiffenschaftliche Geltung beanspruchen barf. Glaubte nun die Naturwissenschaft in den Atomen und den ihnen anhaftenden Kräften den Beariff bes Sependen nicht nur erfaßt, sondern auch erschöpft zu haben, so war es ihre nächste Aufgabe, die zweite Frage zu beantworten: Wie ist aus ben Atomen und beren Kräften die Mannichfaltiakeit ber einzelnen Dinge und die Verhältnisse, Beziehungen, Verbindungen, in benen sie zu einander stehen, - also die Natur in ihrer aeaenwärtigen Orbnung, bas Universum in seiner Glieberung entstanden. Sie hat es in der That versucht, eine Antwort barauf zu geben, und biese Antwort bildet ben tosmologischen Theil ber naturwiffenschaftlichen Weltanschauung, den wir nunmehr zu betrachten und nach seinem wissenschaftlichen Werth zu würdigen haben.

Ich folge bei dieser Darstellung im Allgemeinen ber bekannten Schrift H. Burmeister's, trop ihres prätentiösen Titels: "Geschichte ber Schöpfung", theils weil sie in populärer und doch wissenschaftlich gediegener Fassung die kosmologischen Ergebnisse der Naturforschung darlegt, theils weil sie nach Geist und Tendenz Dem, was ich aus diesen Ergebnissen nachzuweisen mich anheischig gemacht habe, der Annahme einer schöpferischen Wirksamkeit Gottes, ent-

schieben widerstrebt, wenn sie sie auch nicht geradezu leugnet. Nur hier und da giebt sie Beranlassung, sie durch die wissenschaftlich exactere Darstellung Slie de Beaumont's, Lyell's, Quenstedt's, Bischof's und andrer Geologen von Fach zu berichtigen.

Nach Burmeister laffen fich zunächst die Resultate ber aeologifch en Forschungen in folgende allgemeine Sate zusammenfaffen: "1) ber Erdball besteht auf seiner festen Oberstäche aus zweierlei Arten von Bestandtheilen: a) die einen, welche geschichtet sind und in unabänderlicher Reibe auf einander folgen und Versteinerungen enthalten, find Niederschläge aus Wasser; b) die andern, von trystallinischem ober berbem Gefüge, stets ohne constante Reihenfolge und ohne Versteinerungen, befanden sich ursprünglich in einem feurigflüssigen Austande. 2) Alle Gebilbe ber letteren Art sind von unten emporgehoben, und lagen Anfangs als feuriger Fluß, ber erst später erkaltete, unter bem Geschichteten. 3) Unter ihnen finden sich noch jett geschmolzene Massen von ähnlicher Beschaffenheit. 4) Der Kern ber Erbe und überhaupt das Innere in ihrer Tiefe ist metallisch. wahrscheinlich sehr stark eisenhaltig. 5) Auch diese metallischen Bestandtheile scheinen im geschmolzenen, vielleicht selbst an einzelnen Stellen in gasförmigem Zustande sich zu befinden" (a. a. D. S. 124).\*) Diese Säte bilben bas Kundament der gegenwärtig noch von den

\*) Rach G. Bifchof inbeg tann man biefe 5 Gate nicht ohne Beiteres als "Resultate" ber geologischen "Forschung" bezeichnen, fie find vielmehr nur bie Sauptmomente ber f. g. Blutonifden "Spothefe" über bie Erbbilbung. Bifchof (in feinem ausgezeichneten "Lehrbuch ber chemifden und phyfitalifchen Geologie", Bweite Auflage, Bonn, 1863 f.) bestreitet zwar nicht bie Bahricheinlichkeit eines urfprünglich feuerfluffigen Buftanbes ber Erbe, er führt vielmehr (I, 7 f.) felbft noch einige besondre Grunde ju Gunften biefer Spoothese an; aber in Betreff ber weiteren Ausführung, Die man ihr gegeben, bemertt er: "Die Plutoniften baben bas Auffteigen von Lava (bei vulfanischen Ausbrüchen) so weit extendirt, baß fle fammtlichen froftallinischen Gebirgeformationen sowie ben froftallinischen Maffen in ben Sangfpalten einen eruptiven Urfprung guidreiben, und bag fie bie Arpftallisation für ein Wert ber langsamen Erftarrung biefer plaftischen Maffen ausgeben. Die Möglichkeit folder eruptiver Bilbungen babe ich, jeboch mit mesentlichen Ginschräntungen, in ber erften Auflage nicht bestritten und bestreite fie auch jett nicht. Daß aber bie Rrpftallifation auf biefem Bege von Statten gegangen fen, ift eine Unmöglichfeit: bies ift bie weite Rluft zwischen ben plutoniichen Sppothefen und meinen auf Thatfachen gegrundeten Anfichten" (Bb. I, S. 16. 117 ff.). Rach Bischof find es .. nur zwei Mineralien, Leucit und Augit, Die auf plutonischem Bege gebilbet werden tonnen"; bie übrigen Mineralien, welche

meisten Naturforschern angenommenen Theorie der Erd- und resp. Weltbilbung. Burmeister schickt ihr folgendes allgemeines Axiom voraus: "So weit unfre Wahrnehmungen reichen, finden wir überall nur einen Anstof in ben Erscheinungen gegeben, und sobald berselbe erfolgt war, reihten sich an ihn in unausbleiblicher Kolge alle weis teren Phänomene als Resultate ber Grundursache an". So 3. B. "tritt am Firmament wie auf dem einzelnen Blaneten, den wir bewohnen, als erste Grundkraft der Materie die Gravitation auf, und wirft als Schwere anziehend, als Abhäsion verschiebene, als Cobafion gleichartige Maffen zu einem Ganzen verbindend. Sprechen wir also die erste Grundursache der Erdbildung oder den uranfänglichen Ruftand ber Erbe, ber alle späteren Phasen als nothwendige Entwicklungsstufen nach sich zog, hypothetisch aus, so lautet biefelbe wie folgt: "Der Erbkörper mar im Unfang feines Dafenns ein meit ausgebehnter Gasball, welcher bei allmäliger Berbichtung in Gluth gerieth und burch langsame Abkühlung in seine spätere Beschaffenheit überging". Dafür spricht außer ben angeführten Resultaten ber Geologie die Beschaffenheit der übrigen Planeten, insofern sie sehr verschiebene Dichtigkeitsgrabe zeigen. Nur ber Mercur, ber nächste ber Sonne, übertrifft die Erbe im specifischen Gewicht (- wie 6:5); alle andern find aus weniger bichten Stoffen gebildet, obwohl der Unterschied zwischen ber Benus (bem ber Sonne zweitnächsten Blaneten) und ber Erbe ein fehr unbebeutender ift. Abwärts von ber Erbe, b. h. mit der größeren Entfernung von der Sonne nehmen bie Dichtigkeitsgrade immer mehr ab; nur Uranus macht eine Ausnahme, indem er eine größere Dichtigkeit besitzt als der ihm vorangehende Saturn. Die Sonne aber ist bei weitem weniger bicht als bie Erbe und selbst als Mars, und gleicht darin mehr bem Jupiter, beffen Bestandtheile über viermal lockrer gefügt sind als die ber Erde. Thatsachen von noch mehr Beweiskraft bieten ferner die Kometen Ihre Substanz ift bunstförmig; sie leuchtet gleich ber ber Blaneten mit erborgtem Licht, und anbert sich je nach ber Stellung jedes Rometen im Weltraum. Sie also sind noch in bem gasförmigen

bie Gemengtheile ber kuftallinischen Gesteine find, erhalten "ihre ausschließliche Ausbildung auf nassem Wege" (III, 253 f. 256 ff.). Bgl. D. Bolger: Das Buch ber Erbe, Zürich, 1859. —

Bustande, in welchem die Erde anfänglich sich befand. Aber es scheint, daß die Stosse der Kometen, wegen der mangelnden größeren Differenz ihrer specifischen Schwere, wohl nie zu einer besseren Consolidirung gelangen werden, sondern für immer in ihrer luftigen hauchartigen Beschaffenheit zu verweilen bestimmt seyn dürften (S. 125 ff.).

Auf diese Thatsachen gestütt, stellte schon Kant und nach ihm ausführlicher Laplace die Anficht auf, "daß man sich unser ganzes Sonneninftem in seinem uranfänglichen Ruftande als einen einzigen ungeheuren Gasball benken könne, in welchem durch Concentration ber Substanzen irgenbwo ein Mittelpunkt und später ein festerer Rern sich bilbete. Erhielt berfelbe burch irgend eine äußere Gewalt, vielleicht burch bie Attraction entfernter ähnlicher Kerne, eine Bewegung um seine Are, so mußte an dieser Bewegung nach und nach die ganze umgebende Gasmaterie Theil nehmen und mithin der Gasball ein in sich rotirender werben. Anfanas sich lanasamer um seine Are mälzend, murbe biese Bewegung, wegen ber fortschreitenden Verbichtung ber Massen und ber bamit harmonischen Verkleinerung des Volumens, bald schneller und schneller, die Gefalt des Gasballs aber mehr und mehr eine sphäroidische, der Linsenform genäherte, indem mit der schnelleren Drehung auch die Schwungfraft (Centrifugalfraft) fich vermehrte. Bei fortidreitender Verdichtung des Ganzen und gleichmäßig vermehrter Fliehtraft ber peripherischen Theile konnte es nicht ausbleiben, daß zu irgend einer Zeit die Aliehkraft über die Anziehung, welche der Kern auf die peripherischen Schichten ausübte, (über die Centripetal= traft) die Oberhand gewann. Da dieß an allen Orten unter bem Aequator bes linsenförmigen Gasballs gleichzeitig erfolgen mußte, so konnte es weiter nicht fehlen, daß ein ringförmiger, zumeist peripherischer Theil vom Ganzen sich ablöste. Dieser Gürtel ober Ring erhielt später burch Störungen, die auf ihn ausgeübt wurden, Luden, - ober nach Andrer Meinung häufte sich an einzelnen Stellen bes Rings ber Stoff auf, - und in Folge beffen gerriß ber Ring in mehrere Theile, von benen jeder alsbald in eine Rugel fich zusammenballte.\*) Waren biefe Rugeln gleich groß, so erhielt



<sup>\*)</sup> A. Betholbt: Geologie, 2. Aufl. Leipz. 1845, S. 196 f. will von bem "Berreißen" bes Ringes nichts wiffen und sucht zu zeigen, bag biese Annahme ulriel, Got u. b. Ratur. 2. Aufl.

jede von ihnen fortbauernde Eristenz; waren sie aber von ungleicher Größe, so zog bie größte alle kleineren allmälig an fich, bis bie Maffe bes ganzen Gürtels in Ginen (neuen) Gasball übergegangen Es ergab sich also baraus entweber Ein einziges neues arökeres Sphäroid mit boppelter Bewegung, einer Axendrehung bebingt burch die ungleiche Schwungtraft, welche ber Gasring an seiner äußern und innern Seite besitzen mußte, und einer zweiten, ben übrig gebliebenen Gasball (ben Centralförver) noch ferner umfreisenden verivberischen Umlaufsbewegung. — also eine Rotation bes neu entstandenen Sphäroibs um sich selbst und um die Sonne; - ober es entstand eine Anzahl kleinerer Sphäroibe, die alle in ziemlich aleichem Abstande vom Centrum mit berselben doppelten Bewegung fortrollten, wovon die f. a. Planetoiden (Ceres, Ballas 2c. 2c.) ein Beispiel liefern. Während bieß an ber Veripherie bes großen Gasballs sich zutrug, setzte er selbst seine alte rotirende Bewegung fort, und vergrößerte zugleich immer mehr seine Schnelligkeit in der Umdrehung, da er fort und fort durch Rusammenziehung ober Verluft an Stoff kleiner geworben war. Es wiederholte sich baber in ihm nach einiger Reit dieselbe Erscheinung: die Centrifugalfraft ber veripherischen Theile überwog die Anziehungsfraft bes Kerns. und ein neuer Gürtel löste sich ab. — Diefer Borgang erneuerte sich nach und nach so oft, bis er vermöge bes geringeren Umfanas. ben ber Centralförper nach so vielen Verluften erhalten haben mußte, nicht mehr eintreten konnte. Da hatte sich ber Gegensat zwischen ber centralen Sonne und ben peripherischen Blaneten für immer festgestellt. Allein in den planetarischen Gastugeln, wenn sie groß genug waren, um ber Centrifugalfraft bas Uebergewicht über bie

ben physikalischen Gesetzen widerspreche. Nach seiner Ansicht (S. 14) zog sich der losgelöste Dunstring aus denselben Gründen, wie die ganze Masse, weiter zusammen und dabei "bildeten sich mehrere Concentrationspunkte in ihm, um welche herum das wägdare Material des Rebels durch Anziehung angesammelt und verdichtet wurde". So entstanden im Ringe "viele einzelne Rebelzusammenballungen, welche hinter und neben einander die Sonne umtreisten", und der größte derselben "vereinigte dann in Folge der Anziehung nach und nach alle kleineren mit sich", d. h. aus dem Dunstringe entstand eine Dunst- oder Nebelkugel. — Allein, welches die "guten Gründe" sehen, aus denen man vorauszusetzen habe, daß zene "Concentrationspunkte" und damit die einzelnen "Rebelzusammenballungen" sich bildeten und warum letztere von einander verschieden, größer und kleiner und Einer der größte gewesen, — sagt er uns leider nicht.

Anziehungstraft einräumen zu müssen, wiederholte sich dieselbe Gürtelbildung: es entstanden selbständige Ringe u. s. w., d. h. die größeren Planeten erhielten auf dieselbe Weise ihre Monde oder Trabanten" (a. a. D. S. 131 f.). Die Astronomie, bemerkt Elie de Beaumont, "ergänzt die Ergebnisse der Geologie. Denn wir kennen außerhalb unsers Sonnenspstems unbegränzte Nebelstede, serner Nebelhausen mit isolirten centralen Kernen, andre, innerhald welcher sich außer dem Kerne Kingbildungen und selbst zerspaltene Ringe zeigen, so daß also in dem Weltenraum selbst noch alle jene verschiedenen Entwickelungsstufen sich darstellen, welche von unserm Sonnenspstem bereits durchlausen sind" (Lehrbuch der Geologie und Petrefactenkunde zc. Theilweise nach L. Elie de Beaumont's Vorlesungen an der Ecole des mines von Dr. C. Vogt. Braunschweig 1846 f. II, 237).

"Wenn wir, schließt Burmeifter, eine Ginheit bes Plans in ber Weltordnung statuiren, so müssen wir annehmen, daß derfelbe Anfana, ber für unfer Sonnenfpstem julaffig erfchienen ift, auch für bie übrigen Weltkörper und ihre Systeme Geltung habe, — bak also ber gange Weltraum ursprünglich homogen mit bochst feinen bunftförmigen Substanzen, ben Substraten ber gegenwärtig zu Beltkörpern verdichteten Materie, angefüllt mar. Eben dieser feinen Rertheilung wegen reagirten bie einzelnen Bestandtheile noch nicht aufeinander; Alles blieb in haotischer Mischung regungslos stehen, bis irgendwie durch erste Massenanziehung die Anlage zu einer Differenz in der Materie und dadurch zu einer Wirkung der differenten Bestandtheile Veranlassung gegeben war. Man hat berechnet, daß ber 88,000millionste Theil eines Grans fester tellurischer Substanz eine Cubitmeile anfüllen mußte zur Reit, als die Bestandtheile unfers Sonnenspstems ben Augelraum, bessen Umfang etwa die Uranusbahn bezeichnet, gleichmäßig ausfüllten. In einem folden Grabe ber Berbunnung waren aber noch feine demischen Ginwirtungen ber Stoffe auf einander möglich. Ohne eine erfte Massen anziehung, ohne Concentration, wäre also Alles beim Alten geblieben. Solche Concentrationen geschahen wohl gleichzeitig an unendlich vielen Puntten bes Weltraums, und gaben ju ben festen Kernen Veranlaffung, aus beren Anziehung Laplace bie Bewegung ber einzelnen Gasräume und ihre Verdichtung zu Sonnenspstemen berleitet. Nebe Concentration der Materie erreate aber nothwendia Temperaturunterschiede:

benn mit ber Berbichtung jebes materiellen Körpers ift eine Entbindung von Wärme verknüpft. Vermöge biefer Bärme wurden bie ersten sich concentrirenden Massen nicht gleich fest, sondern blieben in einem erweichten, breiartigen, vielleicht selbst glübenden Rustande. - Erst jett, da der entstandene Kern einen böberen Hitearad (als die verivherischen Theile) behauptete und von der concentrirten Materie Bärme und Licht ausstrahlten, zog ber Kern (Centralkörper) bie zarter gefügten Stoffe an sich beran, erregte in ihnen burch beibe Agentien [Licht und Wärme] demische Affinitäten, und bilbete fortan eine leuchtende Facel, die den leichteren lichtlosen Dunften als Anziehunasvunkt diente. Und wie weit die Strahlen dieser Kackel mit ihren demischen Wirkungen reichten, so weit reichte auch die Anziehungstraft bes Kerns. Durch beibe ward ber Gasraum bieses (Sonnen=)Spstems von den Räumen der zunächst gelegenen Kerne gesondert, und die Gränzen bestimmt, innerhalb welcher die vollendeten Weltkörper in weiten Abständen sich noch heute bewegen" (a. a. D. S. 134 f.).

Betrachten wir biefe f. g. Schöpfungstheorie, die noch immer im Wesentlichen allgemein angenommen ift, etwas näher, so läßt sich leicht zeigen, daß sie bloß scheinbar auf einem ersten "Anstoß" und beffen "unausbleiblichen Folgen", bloß scheinbar auf einer selb= ftänbigen Bewegung ber Stoffmaffen ober ber "ewigen unentstandenen und unvergänglichen" Atome beruht, indem sie in Wahrheit überall die Thätiakeit einer höheren, die Materie beberrschenden Macht poraussett. Denn zunächft kann ber ungeheure Gasball, aus bem unser Sonnensystem hervorgegangen seyn soll, nicht von selbst burch bloße Concentration ber Massen einen Mittelpunkt, einen festeren Kern gewonnen haben. Dem wiberspricht bas bekannte Dalton'iche Gefet über bie Diffusion ber Gase. Denn banach ,, giebt es für bie Gase kein ursprüngliches Volumen, weil sie unaufhörlich ein größeres Volumen einzunehmen streben"; ihre Theile "äußern keine Spur einer wechselseitigen Anziehung, sondern befinden sich in einem dauernben Zustande der Abstogung, vermöge bessen sie beständig sich auszubehnen streben und jeben Raum, ben man ihnen überläßt, freiwillig und vollständig ausfüllen" (Pouillet a. a. D. I, 98. Graham-Otto a. a. D. I, 149). Alle gasförmigen Flussigkeiten, auch bie nicht permanenten, fünftlich bergeftellten Gase, "vertheilen sich baber in anderen Gafen nach allen Seiten bin, und zwei Glasfugeln, bie Berthollet durch eine enge Röhre mit einander verbunden hatte und von benen die untere mit Roblenfaure, die obere mit dem viel leichteren Wasserstoff gefüllt mar, zeigten nach einiger Zeit, baß bie Rohlenfäure und bas Wafferstoffgas in beiben Rugeln gleich= mäßig verbreitet war" (Gifenlohr a. a. D. S. 138, 142). Songch aber kann unser Sonnenspstem niemals eine wenn auch noch so .. ungeheure" Gastugel (bie als folde boch eine bestimmte Umgränzung voraussett) gewesen seyn, wenn nicht irgend eine Kraft vorausgesett wird, die ihm die Rugelgestalt aab und sie ihm bewahrte. ober was daffelbe ift, wenn es nicht eine in ober über ber Gasmasse waltende Macht gab, welche die Gase von ihrer naturgemäßen Ausbreitung in's Unendliche ab- und in Kugelgestalt zusammenhielt. Daffelbe gilt von ber Gesammtheit ber Weltkörper: auch bas Universum wie jedes einzelne System besselben tann nur unter berselben Bedingung als eine ursprüngliche ungeheure Gastugel gedacht werben. War ihm aber burch jene Macht die Kugelgestalt gegeben, so beburfte es wiederum eines weiteren Eingriffs berfelben Macht, wenn in dem Gasball irgendwo ein "Mittelpunkt", ein "festerer Kern" fich bilben follte. Burmeifter felbst erfennt gemäß ben Ergebnissen ber Chemie an, daß bei dem außerordentlich hohen Grade der Verbunnung ber Materie, ber angenommen werben muffe, demische Einwirkungen ber Stoffe auf einander unmöglich gewesen senen, und baß daher ohne eine erste "Massenanziehung" Alles beim Alten geblieben senn murbe. Aber nach bem Dalton'ichen Geset giebt es teine Maffenanziehung unter ben Gasen, sondern im Gegentheil nur wechselseitige Abstoffung ihrer Theile. Gine Concentration ber Maffe an irgend einem Bunkte widerspricht mithin ber Natur ber Sase, kann also nicht von selbst, sondern nur durch eine von ihnen und ihren natürlichen Kräften verschiebene, also nicht-natürliche und sie bennoch beherrschende Macht hergestellt worden seyn.

Gesetzt aber auch, der Gasball habe sich an irgend einem Punkte zu einem sestern kern concentrirt, — die Theorie kann auch von diesem Punkte aus nicht weiter kommen, ohne von Neuem den Einsgriff jener höheren Macht vorauszusehen. Sie muß weiter annehmen, daß der entstandene Gasball mit seinem Centrum "durch irgend eine äußere Gewalt" eine Bewegung um seine Axe erhalten habe. Diese äußere Gewalt soll "vielleicht" von der "Attraction entsernter ähnlicher Kerne" ausgegangen seyn. Aber damit wird nicht nur

ohne Weiteres vorausgesett, daß solche entfernte ähnliche Kerne bereits entstanden gewesen, - und sie konnten offenbar wiederum nur burch die Wirksamkeit einer höheren Macht entstehen, - sondern auch daß die bloße Attraction eines solchen Kerns genügt habe, um ben angezogenen Gasball in eine rotirende Bewegung um fich Allein die bloße Anziehungstraft vermochte dieß selbst zu seten. nicht: eine fallende, b. h. von der Erde angezogene Rugel rotirt Außerdem würde die Attraction, wenn sie übernicht von selbst. haupt zwischen ben entfernten Kernen sich geltenb machte, nothwendig bewirkt haben, baß dieselben einander sich näherten und schließlich zu Giner Maffe fich vereinigten. Es muß also nothwendig weiter vorausgesett werben, daß dieß burch eine bazwischentretende Macht irgendwie verhindert und jedem Kerne (jedem Systeme) seine bestimmte Sphäre angewiesen worden sen.

Nachbem dieß Alles geschehen, soll bann die Arendrehung bes Gasballs mit ber fortschreitenden Verbichtung ber Maffen und ber bamit hand in hand gehenden Verkleinerung bes Volumens schneller und schneller geworden seyn, bis beibe Ursachen ber rascheren Bewegung allgemach wegfielen, indem die Verdichtung ihren höchsten Grad erreichte. Wir wollen bagegen nicht einwenden, daß bie Blaneten Mercur, Benus, Erbe, Mars, obwohl bedeutend bichter als Rupiter, Saturn, Uranus, boch viel langfamer um ihre Are rotiren als lettere; wir wollen bie zunehmende Geschwindigkeit ber Arendrehung mit der fortschreitenden Verbichtung uns gefallen laffen. Aber daß damit zugleich die Schwung- oder Fliehkraft über die Ansiehungsfraft, die ber Kern über die peripherischen Schichten bes Balls ausübte, also die Centrifugalkraft über die Centripetalkraft allgemach "bie Oberhand" gewonnen habe, kann nur angenommen werden, wenn vorausgesett wird, daß die Anziehungstraft nicht in bemselben Maake zugenommen habe, in welchem die Fliehkraft ober bie Schnelligkeit ber Arendrehung zunahm. Allein biese Voraus= settung involvirt einen Widerspruch. Denn es soll ja gerade die zunehmende "Berbichtung" ber Massen und die badurch bedingte Berkleinerung ihres Volumens, also die zunehmende Concentration und somit die zunehmende Massenanziehung die Ursache ber rasche ren Arendrehung, und also die zunehmende Attractionskraft bie Urfache ber zunehmenden Fliehkraft gewesen seyn. Die lettere ift mithin von ber ersteren abhängig: fie machft nur in bem-

felben Maake, in welchem jene wächft, und kann baber niemals bas Uebergewicht über iene gewinnen. Wieberum also muß eine andre Macht angenommen werden, welche diek Uebergewicht bergestellt ober in andrer Weise die Ablösung des obersten, peripherischen ringförmigen Theils der Gaskugel vom Ganzen bewirkt habe. Wurben bann "Störungen" auf ben losgetrennten Theil ausgeübt ober "häufte sich an einzelnen Stellen bes Rinas ber Stoff auf", so war es allerdings natürlich, daß der Ring in mehrere Theile zerriß und aus diesen Gin größeres ober eine Mehrheit kleinerer Sphäroibe sich Auch konnte berselbe Vorgang in gleicher Weise fich öfter wiederholen. Aber bafür, baß jene Störungen eintraten ober baß ber Stoff an einzelnen Stellen des abgelöften Rings sich anhäufte, weiß die Theorie keine Ursache anzugeben. Sbenfo wenig für die "ungleiche Bewegung und die ungleiche Abkliblung", burch welche Beaumont die abgelöften Ringe zerspringen läßt (a. a. D. II, 237); und wir sehen keine Möglichkeit einen Grund bafür zu finden, wenn nicht in einem neuen Eingriffe jener zubringlichen höheren Macht, beren Daseyn die Theorie so gern ignoriren möchte.\*) —

<sup>\*)</sup> Die intereffanten Berfuche, welche ber frangofifche Gelehrte Blateau angeftellt, beftätigen unfre obigen Behauptungen. Blateau tropfelte Olivenol in ein grokes Gefäß mit Baffer und Beingeift in einem folden Mifdungeverbaltnik beiber Snbstangen, baß ihr specifisches Gewicht genau bem bes Olivenöls entsprach. Das Del nabm, wie zu erwarten mar, sofort bie Geftalt einer Rugel an. In biefe Rugel ftedte B. eine feine Are, bie mit einer Rurbel (einem Drehapparat) verfeben mar, und begann biefelbe in Bewegung ju feten. Mit ber Drebung tam alebalb auch bie Delfugel in Rotation, welche gleichmäßig zunahm mit ber Erbobung ber Geschwindigkeit ber Arendrebung, und mit welcher allgemach bie Angel eine linfenformige Geftalt erhielt. Rachbem bie Gefdwindigfeit einen beftimmten Bunft erreicht batte. lofte fich von ber linfenformigen Delmaffe ber aukerfte Theil ab und fette ale flacher Ring (Saturnus-Ring) Die rotirende Bewegung fort. Bei rafcherer Drebung ber Are bagegen bilbete fich fein Ring, fonbern es trennten fich einzelne Stude los, nahmen Rugelgeftalt an und freiften ebenfalls in rotirenber Bewegung um ben ursprünglichen Mittelpuntt (Lamont, Astronomie etc. p. 125 f.). — Sonach war es ein gang bestimmter Grab ber Gefdwinbigfeit ber Arenbrebung, ber biefe verfdiebenen Erfcheinungen bervorrief, und nur ein Rurbelbreber, ber bie Geschwindigkeit allmälig erbobte, tonnte fie bewirken. Bei einer rein mechanischen, auf zunehmenber Berbichtung ber Maffe berubenben Erbobung ber Geschwindigfeit tonnen fich offenbar teine Theile ablofen; und wenn es bennoch geschehen mare, so hatte junachft ein Ring entfleben und um bie Sonne fich berumlegen muffen, und erft banach bei weiter

Erscheint sonach die Laplace'sche Weltbildungshypothese philosophisch ungenügend, weil sie nichts zu erklären vermag, ohne die Mitwirkung unbekannter und unberückichtigter Urfachen vorauszuseken, so treten ihr bei näherer Betrachtung noch andre Schwieriakeiten entgegen, die sie auch naturwissenschaftlich ungenügend, wenn nicht unmöglich erscheinen laffen.\*) Denn sie nimmt auch auf eine Anzahl feftstehender Thatfachen, die ihr entschieden wiberfprechen, nicht bie minbefte Rudficht. A. v. humboldt bemertt: "Die innere Blanetengruppe (Mercur, Benus, Erbe, Mars) bietet in Bergleich zu ber äußern (Rupiter, Saturn 2c.) — welche von jener burch bie f. g. Planetoiben (Besta, Juno, Ceres, Pallas 2c.) geschieben erscheint — mehrere auffallende Contraste bar. Die inneren sonnennäheren Planeten find von mäßiger Größe, bichter, ziemlich gleich und langfam rotirend (in fast 24stündiger Umbrehungszeit), minder abgeplattet und bis auf Ginen ganglich mondlos. Die äußeren, sonnenferneren Blaneten find bagegen mächtig größer, fünfmal undichter, mehr als zweimal schneller in der Umbrehungszeit um ihre Are, stärker abgeplattet, und mondreicher. Wir kennen bisber teine innere Rothwendigkeit, kein mechanisches Naturgeset, welches die eben genannten sechs Elemente der Blanetenkörper und bie Korm ihrer Bahnen von einander ober von den mittleren Entfernungen abhängig machte. Der sonnenfernere Mars ist kleiner als die Erbe und Benus, ja unter allen längst bekannten größeren Blaneten bem sonnennahen Mercur im Durchmeffer am nächsten; Saturn ift kleiner als Aupiter und boch viel größer als Uranus. Die Bone ber im Bolumen so unbedeutenden teleffopischen Blaneten (ber Planetoiden) liegt in einer Abstandsreihe, die von der Sonne anbebt, unmittelbar vor Jupiter, bem mächtigsten aller planetarischen Weltkörper: und boch haben mehrere dieser kleinen Afteroiden kaum bie Hälfte mehr Oberfläche als Frankreich, Madagascar ober Borneo. So auffallend auch die äußerst geringe Dichtigkeit aller ber colossalen Blaneten ift, welche ber Sonne am fernsten liegen, so läßt fich auch

zunehmenber Geschwindigkeit hätten sich einzelne Stücke losteißen und zu Planeten sich bilden. können. Da es keinen solchen Ring giebt, so widerlegt das Experiment Blateau's die Laplace'sche Oppothese.

<sup>\*)</sup> Einige bieser Schwierigkeiten bat bereits Littrow (Die Wunder bes himmels 2c., 2. Ausg. Stuttg. 1837, S. 639 f.) hervorgehoben, und boch werben fie von Burmeister und Schriftfellern seiner Richtung völlig ignorirt.

hier keine regelmäßige Folge erkennen. Uranus scheint wieder dichter als Saturn zu fenn, selbst wenn man Lamont's fleinere Maffe 1/2.48.05 annimmt; und trot ber unbeträchtlichen Dichtigkeitsverschiebenbeit ber innersten Planetengruppe finden wir boch zu beiben Seiten ber Erbe Benus und Mars undichter als sie selbst. Die Rotationszeit nimmt im Ganzen zwar in der Sonnenferne ab, doch ist sie beim Mars größer als bei ber Erbe, beim Saturn größer als beim Jupiter. Die ftärkste Ercentricität unter allen Blaneten haben die elliptischen Bahnen der Juno, der Pallas und des Mercur, die kleinste Benus und die Erde, zwei unmittelbar auf einander folgende Bla-Mercur und Benus bieten bemnach biefelben Contrafte bar, neten. die man in den, in ihren Bahnen engverschlungenen Afteroiden bemerkt: die unter sich sehr gleichen Ercentricitäten der Juno und Ballas find jede breimal ftärker als die der Ceres und Besta. Ebenso ist es mit der Neigung der Planetenbahnen gegen die Projectionsebene ber Ekliptik und mit ber Stellung ber Umbrehungsaren auf ihren Bahnen, einer Stellung, von welcher mehr noch als von der Ercentricität die Verhältnisse des Klimas, der Jahreszeiten und Tageslängen abhangen. Die Planeten, welche bie gebehnteste elliptische Bahn zeigen, Juno, Pallas und Mercur, haben auch, aber nicht in bemselben Berhältniß, die ftarkften Reigungen ber Bahnen gegen die Ekliptik. Die der Pallas ist kometenartig, fast 26mal größer als die Reigung des Jupiter, mährend die kleine Besta, die ber Ballas so nabe ist, ben Neigungswinkel bes Juviter kaum 6mal übertrifft. Die Arenstellungen der wenigen (4-5) Planeten, deren Rotationsebene wir mit einiger Gewifiheit kennen, bieten ebenfalls keine regelmäßige Reihenfolge bar. Nach ber Lage ber Uranustrabanten zu urtheilen, beren zwei in ben neuesten Reiten mit Sicherheit wieder gesehen worden, ift die Are dieses Planeten vielleicht taum 110 gegen seine Bahn geneigt; und Saturn befindet fich mitten zwischen Jupiter, beffen Rotationsare fast senkrecht steht, und Uranus, in welchem die Are fast mit ber Bahn zusammenfällt" (Rosmos, I, 95 ff. Bal. Laplace, Expos. du Syst. du Monde. 5me édit. p. 210).

Alle diese Unregelmäßigkeiten, die sich durch Le Berrier's Entbeckung des Neptun und die Menge der neu entdeckten Planetoiden noch vermehrt haben (benn Neptun wiederum ist erheblich dichter nicht nur als Uranus, sondern sogar als Jupiter und die Sonne,

nähert sich also bem Verhältniß ber inneren Planetengruppe, - 3. H. Mädler: Bopulare Aftronomie. 4. Aufl. Berl. 1849, 52. S. 281). wiberfprechen ber Laplace'iden Sprothese. Denn lettere fett einen rein mechanischen Borgang, bie machsenbe Geschwindigkeit ber Arendrehung bes Centralkörvers, als principielles Motiv ber Weltbilbung voraus. Gine rein mechanische Urfache aber forbert und involvirt nothwendig vollkommene Regelmäßigkeit ber Wir-Wieberholte fich jener Vorgang ber Ablösung ringförmiger Theile vom Centralförper, so mußten zwar die damit entstehenden Blaneten eine verschiedene Dichtiakeit ihrer Masse erhalten, vorausgesett daß die Dichtigkeit des Centralkörvers mit der zunehmenden Geschwindigkeit seiner Axendrehung sich vergrößerte. Niemals aber konnte ein Blanet von größerer Dichtigkeit, als die Sonne ihrerseits gegenwärtig zeigt, entstehen, selbst bann nicht, wenn man bie weitere Voraussezung machen wollte, daß seine Masse erft nach ber Abtrennung von der Sonne durch eine zunehmende, die Rotation ber Sonne überflügelnde Geschwindigkeit seiner Arendrehung sich mehr und mehr verbichtet habe. Denn abgesehen bavon, daß für eine solche überwiegende Runghme jeder Grund und jede Ursache fehlt. so widerspricht ihr die Thatsache, daß die entfernteren Blaneten (Ruviter, Saturn 2c.), obwohl rascher um ihre Are sich brebend, boch eine geringere Dichtigkeit haben als Mercur, Benus 2c. zwar diesen Sinwurf zurückzuschlagen gesucht und die Vermuthung aufgestellt, daß die Masse ber Sonne nicht an sich weniger bicht sey als die der Erde und der vier inneren Planeten überhaupt, sondern nur darum, weil in der Sonne wegen der mächtigen Wärmetraft ber ihren Körper umgebenden Photosphäre alle, auch die schwersten Massen in geschmolzenem Rustande sich befinden (Burmeister a. a. D). Allein diese Hypothese beseitigt die Schwierigkeit nur durch Aufstellung Denn es fragt sich nun, wie biefe Photosphäre enteiner neuen. ftehen konnte? Lag es in ber Natur ober Substanz des Centralkörpers, sie aus sich zu entwickeln, so mußten nothwendig alle aus seiner Masse sich losreifenden Theile (alle Planeten) ebenfalls eine Photosphäre erhalten ober aus sich produciren.\*) Sett man also

<sup>\*)</sup> Leverrier, ber berühmte frangöfische Aftronom, leugnet (in seinem Bericht über bie Sonnenfinsterniß von 1860) bas Dasenn einer besonbern Photosphare. Nach seiner Ansicht ift die Sonne "ein Körper, ber traft seiner boben Temperatur

nicht wiederum stillschweigend einen autokratischen Singriff einer höheren Macht voraus, so erscheint es völlig unbegreislich, wie dersselbigen Stoffmasse hier eine Kraft, eine Sigenschaft oder Modalität

leuchtet" - ob ein fester ober fluffiger Rorber laft er babingestellt - "umgeben wie alle übrigen Simmeletorber von einer Atmofpbare, ber ununterbrochenen Schicht eines rosenfarbenen Stoffes, beren Dasenn jest erkannt worben". -Mittelft ber Spectral-Analyse ift es indefi, wie icon bemerkt, jest von Buusen und Rirchbof fo aut wie erwiesen, baf bie f. a. Bhotosphare ber Sonne in einer Dunft- ober Gashille befieht, welche Gifen, Natron, Lithium und anbre Detalle in alübendem gasförmigen Ruftand entbalt. Rur bieft ift als erwiesen anzuseben. Daf ber Rorber ber Sonne eine brennenbe feuerfluffige Maffe feb, ericeint banach zwar febr plaufibel (S. A. Rirchhoff in Beftermann's Monatsheften, 1865, Marz, Ro. 6, S. 650 f.), bennoch aber fteben biefer Annahme fehr bebeutenbe, bis jest noch ungelöfte Schwierigkeiten entgegen, bie fie auch als bloße Sphothese unmöglich machen. Denn nach Bouillet's birecten Beobachtungen empfängt jeber Quabrat-Centimeter ber Erboberfläche in jeber Minute 0.4408 Barmeeinbeiten, b. b. ein Barmequantum, bas genilgen wurde, um ein Gramm Baffer bon Rull anf 0,44080 C. ju erwarmen. Berechnet man banach bie bon ber Sonne beftanbig nach allen Seiten ausstrablenbe Barme, fo würbe bie Sonne, wenn fie ein brennenber Steintoblenhaufen mare, bereits in biftorifder Beit, binnen 4600 Jahren vollftanbig ausgebrannt febn. Woraus auch ihre Stoffe befteben moaen. als blokes Barmemagagin mufte fich jebenfalls bie Sonne jabrlich um 1.80 C. abkilblen, und mithin bereits in hiftorifcher Zeit ihre Temperatur um 90000 gefunten febn. - Die Sonnenwarme von elettrifden und demifden Broceffen in ihrem Innern berguleiten ift ungereimt, weil biefe Broceffe Barme bor ausseben. Und feitbem Bouillet gezeigt bat, bag mit ber Annaberung an bie Sonne (3. B. auf boben Bergen) auch bie Sonnenwarme als folde gunimmt, ift auch bie Sppothese unhaltbar geworben, bie ben Warmestoff in bie Erbe felbft versetzte und ibn aus ihr burch bie Sonnenftrablen nur entwideln ließ. — Maber sucht biefe Einwände zu entfraften burch bie Bulfsbubotbefe, baf von ber unenblich großen Menge tosmifder Maffen, welche im Angiehungebereich ber Sonne fich befinben, fortwährenb große Mengen (von Aerolithen, Sternichnuppen ac.) auf bie Sonne nieberfillegen, und burch bie Gefcwindigfeit ihres Falles Barme entwideln, bie bei einer Schnelligfeit von 445-630000 Meter in ber Secunde fur ein einziges Kilogramm folder Maffe icon 271/2-55 Millionen Grab betragen wurde. Allein foll baburch bie gesammte Barmemaffe entsteben, fo wurden bei ber angegebenen Geschwindigkeit 94000-188000 Billionen Rilogramme tosmifcher Maffe in jeber Minute auf bie Sonne nieberfturgen muffen. Damit aber wurde fich eine jabrliche Gewichtsvermehrung ber Sonne ergeben, Die eine Berturgung ber Umlaufszeit ber Erbe um jahrlich 3/8-3/4 Secunde bewirten würde, was boch nicht unbemerkt bleiben tonnte, fonbern bereits in hiftorifcher Zeit fehr merklich batte bervortreten muffen. Dazu tommt, bag nach Rutherford bas Licht ber verschiebenen Firfterne (Sonnen) ein febr verschiedenes ift. Die Beobachtungen burch bas Spectroffob zukommen könne, die ihr bort gänzlich mangelt. Zebenfalls gilt die Ausstucht nicht für die Trabanten (Monde) im Verhältniß zu ihren Centralkörpern (den Planeten), da letztere keine Photosphäre besitzen. Und doch ist der zweite Jupitersmond etwas dichter als Jupiter selbst, odwohl seine Rotation um sich selbst debeutend langsamer ist als die des Jupiter (J. H. Mäbler a. a. D. S. 238. 243). Wie also ist es denkbar, daß dieser Mond durch Ablösung aus der Masse des Jupiter sich bilben konnte?

Ebenso unbegreiflich erscheint es, wie burch benselben, in gleicher Form und aus gleichen Gründen sich wiederholenden Borgang die große, gang regellofe Berichiebenheit ber Ercentricität ber mannichfaltigen Planetenbahnen und die ebenfo große Differenz ihrer Neigungswinkel zur Ekliptif wie ihrer Arenstellungen entstanden seyn könne. Ganz unmöglich aber wird die Theorie gegenüber ben von Sir John Berschel festgestellten Bewegungen ber Uranusmonde. Die Theorie muß nothwendig behaupten, daß alle Trabanten fich auf dieselbe Weise wie die Blaneten, durch Lostrennung von ihrem Centralkörper, gebilbet haben. Allein während "alle andern Monde, wie die Planetenbahnen, wenig gegen die Ekliptif geneigt find und sich von Westen nach Often bewegen, steben bie Uranusmonde nicht nur fast senkrecht auf der Ekliptik, sondern ber ameite und vierte berfelben bemegen fich rudläufig von Often nach Westen, in entgegengesetter Richtung gegen bie Rotation ibres Centralkörvers, des Uranus selbst" (Kosmos, I, 103). Da schlechthin nicht abzusehen ift, durch welche besondere Ursache biese so auffallende Abnormität etwa erst hinterbrein, nach Ablösung ber

haben ergeben, daß mindestens brei besondre Gruppen bestimmt zu unterscheiden sind: 1) solche Firsterne, wie Capella, Arcturus u. a., deren Spectren in ihren (Frauenhoser'schen) Linien und Bändern sast ganz dem der Sonne gleichen; 2) solche, welche, wie der Sirius, weiß erscheinen und Spectren zeigen, deren Linien von denen des Sonnenspectrums ganz adweichen; und 3) solche, wie Alpha Virginis u. a., deren Spectren gar keine Frauenhoser'schen Linien haben. Demzemäß muß nach Bunsen und Airchhoss angenommen werden, daß bei den Sternen der zweiten und dritten Alasse ganz andre Stosse in ihrer Photosphäre glishen als in der der Sonne, ja daß vielleicht die dritte Alasse ganz anders beschaffen ist als die Sonne, — eine neue Instanz gegen die Laplace'sche Weltbildungshppothese (Chamber's Journal, April, 1863). — Man sieht, die Frage nach der Natur der Sonne und dem Ursprung von Licht und Wärme ist noch keineswegs spruchreis. —

Mondmassen von ihrem Centralkörper, hervorgerusen seyn könnte, so läßt sich die Entstehung der Uranusmonde unmöglich auf jene von der Theorie vorausgesetzte Weise erklären.

Wollte man aber auch zugeben, daß "sonderbare, uns unbekannte Verhältniffe ber Retarbation ober bes Gegenstofies" in ben ben Uranus umtreisenden Dunstringen gewaltet und jene Umtehrung der Mondbahnen bewirkt haben, so erheben dagegen wiederum die Rometen ben enticiebensten Ginfpruch. Auf fie gerade bat man sich, wie wir gesehen haben, porzugsweise zur Bestätigung ber Theorie berufen, indem man annahm, daß sie noch gegenwärtig jenen gasförmigen Rustand darstellen, in welchem ursprünglich die Sonne und fämmtliche Blaneten sich befanden. Allein neuere Forschungen haben erwiesen, daß fie nicht nur burchfichtig find, sonbern auch "teine Brechung bes (burch fie hindurch gehenden) Lichtstrahls bewirken". und demgemäß behauptet Mäbler mit Recht, "bie Masse berselben fen nicht gasförmig, sonbern muffe aus biscreten, burch leere Rwischenräume getrennten Theilen bestehen". Und ba ihre Dichtiateit "viele tausendmal geringer seyn müsse als die der allerdunnsten Luft", außerdem aber "viele Beränderungen ihrer Erscheinung von einer überaus leichten Beweglichkeit und höchst geringen Cobasion ihrer einzelnen Theile zeugen, so daß sie also auch völlig verschieden von einem feften Körper fich verhalten", so kommt Mäbler zu bem Schluffe: .. bie Rometen find weber fefte noch aasförmige Maffen. - beibe Annahmen widerstreiten den directen Beobachtungerefultaten, — und ihre volltommene Durchsichtigkeit schließt auch die Form bes tropfbar Kluffigen aus, so baß wir gar tein Analogon für sie kennen" (Mädler a. a. D. S. 294 f.). Sonach aber folat soaleich aus der allgemeinen Beschaffenheit der Kometen mit unabweislicher Consequenz, daß sie unmöglich auf dieselbe Weise wie die ganz anbers gearteten Planeten (burch Ablösung aus ber Sonne) entstanden senn können: ihre Eristenz ist ein fortwährender Protest gegen die Demnächst finden wir bei ihnen wiederum einige aanz abnorme, für die Theorie völlig unbegreifliche Erscheinungen. war "bei mehreren genau untersuchten Kometen, namentlich bei bem so lange gesehenen von 1811, der Kern und die neblige Hulle, welche ihn umgab, burch einen bunkleren Raum vom Schweife ganglich getrennt. Die Intensität bes Lichtes im Kerne ber Kometen ist nicht gleichmäßig bis in bas Centrum zunehmend: ftart leuchtende

Ronen sind mehrsach burch concentrische Nebelhüllen getrennt. Schweife haben sich bald einfach gezeigt, balb (jedoch selten) boppelt und von sehr verschiedener Länge der beiben Aweige (3. B. bei benen von 1807 und 1843), einmal sogar sechsfach (1744, bei 60 Grad Deffnung), gerade oder gefrümmt, auch wohl gar flammenartig geschwungen. Immer aber sind sie von der Sonne dergestalt abgewandt, daß ihre verlängerte Are burch das Centrum ber Sonne geht:\*) - - nur ber Komet von 1823 hat das benkwürdige Beispiel von zwei Schweifen gegeben, beren einer ber Sonne zu-, ber andre von ihr abgewandt war und die unter einander einen Winkel von 160° bilbeten" (Kosmos a. a. D.). Gemäß diesen Thatsachen ist allgemein angenommen, daß die Kometen keine Arendrehung um sich selbst besitzen (nur bei bem Kometen von 1811 "glaubt Will. Herschel und bei dem britten von 1825 behauptet Dunlop eine Rotation des Kerns und Schweifes gefunden zu haben", - was indeß leicht auf einer optischen Täuschung beruhen könnte).

Schon baburch wieberum erhält die Laplace'sche Theorie einen starken Stoß. Denn was sie von ben Blaneten annimmt, muß sie nothwendig auch von den Kometen behaupten: auch lettere mußten in und mit der Ablösung ihrer Masse vom Centralkörper eine Rotationsbewegung um sich selbst empfangen. Ist dieß gleichwohl nicht der Fall gewesen, so wird es auch zweifelhaft, ob die Arendrehung ber Blaneten in der Losreifung von einem rotirenden Centralkörver ober in einer andern Urfache ihren Grund habe. Böllig unmöglich aber wird die Laplace'sche Hypothese gegenüber der Thasache, daß mehrere Kometen, wenn sie auch (nach Mäbler S. 286 f.) wahrscheinlich keine hyperbolische oder parabolische, sondern elliptische Bahnen verfolgen, boch in einer ben Planeten gerade entgegengefetten Richtung, in f. g. rudläufiger von Often nach Weften gehender Bewegung die Sonne umtreifen, wie dieß z. B. von bem berühmten Halley'schen Kometen längst bekannt ist, während noch andre von Sub gen Nord und umgekehrt sich bewegen (Littrow a. a. D. S. 403. 419. 635. Mäbler, S. 291 f. Humbolbt, I, 107 f. 113. 390. Laplace, p. 396 f. 414 f.). Hier erscheint die — schon

<sup>\*)</sup> Rac E. Gand: Les Comètes. Origine électro-magnétique de leurs queues (Amiens, 1858) beruht bieß wahrscheinlich auf einer elektromagnetischen Einwirkung ber Sonne.

bei ben Uranusmonden unbegründbare — Vermuthung, als könne dieß durch "sonderbare, uns unbekannte Verhältnisse der Retardation oder des Gegenstoßes" bewirkt worden senn, nicht einmal benkbar. Denn es giebt ja eine große Anzahl andrer Kometen, die in gleicher Richtung mit den Blaneten, von Westen nach Osten, ihren Umlauf um die Sonne nehmen, und die doch nach der Laplace'schen Theorie unter ganz gleichen Verhältnissen entstanden senn müßten. — Dazu kommt endlich noch ber seltsame Umstand, daß ber Kern bes bekannten Biela'sichen Kometen sich im Sahre 1864 auf eine böchst gebeimnifvolle Weise in zwei Theile spaltete, von benen jeder seine eigne, von ber bes anbern verschiedene Bahn einschlug, und baß bei bem jüngsten berühmten Kometen, dem Donatischen von 1858, alle Beobachter beutlich "Ausströmungen" wahrgenommen haben (ganz wie sie Heinsius bereits an dem Kometen von 1744 bemerkt und beschrieben hat), die von dem Kern ausgehend, zuerst fächerförmig, bann in concentrischen, ftärker und schwächer leuchtenben Halbkreisen ihn umgaben, wobei "eine fortwährende Ablösung und Berflüchtigung ber äußern Ringe sich zeigte, während die inneren anwuchsen, sich concentrisch theilten und basselbe Spiel wiederholten". Augenscheinlich also "eine Materie, die dem Kern entströmte und durch Amischenstufen allmälig in den Schweif überging", wobei ber Kern fortwährend kleiner warb und "vom 2. October ab eine allmälig eintretende Erschöpfung zu verrathen schien" (Mäbler in Westermann's Il. Monatsbeften, 1860, Januar S. 402). —

Alle biese auffallenden und burch ihre Regellosigkeit der Mécanique céleste widersprechenden Erscheinungen mögen Laplace versanlaßt haben, die Vermuthung (a. a. D.) auszusprechen, daß die größere Zahl der Kometen Nebelsterne seyn dürsten, welche von einem Sonnens oder Centralspstem zum andern schweisen.\*)

<sup>\*)</sup> Diese Bermuthung hat neuerdings M. Soed zu begründen gesucht burch ben Nachweis, daß die Kometen "im Allgemeinen" nicht in elliptischen, sondern entweber in parabolischen oder in hyperbolischen Bahnen sich bewegen, daß sie in teiner Beise zu unserm Sonnenspstem gehören, sondern in ihrem Lause durch den Weltenraum nur bei uns vorbeipassiren (pass near us), und daß die Consiguration ihrer Perihelien und die Inclination ihrer Bahnen darauf hinweist, daß sie in Gruppen, Fragmenten größerer Körper, liegen (Sigungsberichte der British Association for the Adv. of Sc. im Athenaeum 1865, Septbr. No. 1977, p. 373).

Allein wäre diese Vermuthung mehr als bloße Vermuthung, so wäre sie offenbar zugleich der Todesstoß für seine Weltbildungshypothese, indem sich aus letzterer das Daseyn solcher herumschweisenden Weltförper schlechterdings nicht erklären läßt. Denn es ist schlechtein undenkbar, daß durch den selben rein mechanischen Vorgang sowohl Central-Systeme mit völlig regelmäßiger Bewegung des Centralkörpers und seiner Planeten als auch das gerade Gegentheil, herumschweisende, jeder Systematik spottende Weltkörper entstehen können.\*)

Selbst ber Umstand endlich, ber jett als erwiesen anzuseben fenn bürfte, daß viele der unlösbaren f. g. Rebelflece am Firsternhimmel aus glühenden Gasmassen ohne Kern bestehen, \*\*) gereicht ber Smothese nicht zur Unterstützung, sondern steht ebenfalls im Wiberspruch mit ihr. Denn es fragt sich, warum in diefen Gasmassen, wenn boch ber Bilbungsproces ber Weltkörper gang von selbst sich vollzog, nicht ebenfalls "ein Mittelpunkt", ein .. festerer Rern" sich bilbete, warum sie nicht ebenfalls eine Bewegung um ihre Are "erhielten" und bamit "eine fortschreitenbe Berbichtung" und Verkleinerung ihres Volumens erfuhren, warum im Gegentheil diese Massen Millionen von Jahren hindurch im gasförmigen alübenben Rustand verharrten und noch verharren? — Ich übergehe die weiteren Schwierigkeiten, welche ber Hypothese aus ben Erscheinungen ber f. a. Sternschnuppen, ber fallenben Meteorsteine, bes Robigkallichtes, - bas auf die Eristenz eines zwischen ber Benus- und Marsbahn frei im Weltraum freisenden, sehr abgeplatteten Ringes bunftartiger Materie zurückgeführt wirb — bei näherer Betrachtung erwachsen (Bgl. Humbolbt a. a. D. I, 120 f. 146). Ich glaube hinlänglich bargethan zu haben, daß die kosmologische Grundan-

<sup>\*)</sup> Auch Betholbt a. a. D. S. 19 erachtet bie Kometen in Beziehung auf ben Haushalt unires Sonnenspftems für "Fremdlinge", die auf ganz andre Weise entstanden sehn dürsten als die Planeten. Daß indeß die Hoppothese, die er über ben Ursprung berselben (S. 179 f.) aufstellt, im Grunde nichts erklärt, weil sie selber völlig grundlos erscheint, sieht Jeder von selbst ein.

<sup>\*\*)</sup> Dieß ift neuerdings mittelft ber Spectralanalpse von Huggins und Miller so wahrscheinlich gemacht worden, daß es kaum noch bezweiselt werden kann. Die Hauptbestandtheile scheinen Stickftoss und Basserstoff zu sehn. S. Huggins und Miller's Aussätze in den Proceedings of the Royal Society for the Advanc. of Sc. 1864 und Philosophical Transactions 1864.

schauung der Naturwissenschaft von einer ursprünglichen, chaotischen Ausbreitung der Materie in unendlicher, wahrhaft atomistischer Berbünnung und von einer allmäligen Hervorbildung der Weltkörper aus ihr, nur haltbar ist, wenn man annimmt, daß die Bertheilung und räumliche Disposition der Materie wie die Bewegungen der damit sich bildenden Himmelskörper und Sonnensysteme nicht von selbst auf rein mechanischem Wege entstanden, sondern durch die Wirksamkeit einer höheren, die Materie beherrschenden Macht hervorgerusen, geordnet und geregelt seyen.

## II. Entwidelungsftabien ber Erbe.

Ob die Grundanschauung selbst, d. h. die Annahme eines ursprünglich gasförmigen Zustandes aller Materie haltbar sen, hängt von ihren ge ologischen Prämissen ab. Ihre Prämisse ist aber die s. g. Plutonische Theorie und diese hat im Allgemeinen so viel für sich, daß sie noch allgemein zu den wohlbegründeten Hypothesen der neueren Natursorschung gerechnet wird. Wir erkennen daher die Grundzüge der Bildungsgeschichte unsers Erdkörpers, wie sie von einem Buckland, Leop. v. Buch, Beaumont, Lyell u. A. ausgestellt worden sind, bereitwillig an. Daraus folgt nun zwar noch nicht mit Nothwendigteit die odige Annahme von dem ursprünglich gaßförmigen und seuerslüssigen Zustand desselben, gewinnt indes doch einen so hoher Grad von Wahrscheinlichkeit, daß wir nicht wohl umhin können, sie die auf Weiteres gelten zu lassen. Burmeister geht von dieser Annahme aus und führt die Plutonische Theorie die in's Einzelne durch.\*) Demgemäß haben wir uns, nach Analogie der Meteors

<sup>\*)</sup> Im Wesentlichen stimmt Quenstebt, ber neueste Bearbeiter ber Geologie, mit ihm überein, nur vermeibet er eine betaillirte Durchführung ber Theorie und brucht sich im Bewußteyn ihrer einzelnen Schwierigkeiten und Unsicherheiten vorssichtiger ans. S. Epochen ber Natur, von F. A. Quenstebt, Prosession in Tübingen. Tübingen, Laupp. 1860. S. 20 f. Sir Charles Lyell, ber berühmte Englische Geologe, erachtet bagegen die Annahme, daß die Erbe sich ursprünglich in einem stülssigen rothglühenden Jufiande besunden, aber allmälig sich abgekühlt und daburch eine sesse Annahme habe, für eine "willklihrliche (arbitrary) und unssichere (vague) Hypothese", und will die gleichmäßigere Temperatur früherer Berioden der Erdbildung wie die Reihensolge der sedimentären Schichten nur aus dem Wechsel großer, in schrossen Gegensähen einander solgender Debungen und Sentungen des Landes über und unter das Niveau des Meeres erklären (Principles utrict, Gou u. die Rauur. 2. Aust.

steine (bie meist aus metallischen und zwar Gifen Massen bestehen) .. ben ersten Kern unsers Blaneten als eine metallische Substanz zu benken. Die eblen Metalle sind zugleich die schwersten Stoffe und am allerwenigsten zu demischen Berbindungen geneigt. Sie werben sich also um so eher aus ber Wischung ausgeschieden haben, und bilbeten baber ohne Zweifel ben erften flüffigen ober festen Rern, ber nach und nach durch Anziehung gleichartiger Theile sich vergrößerte. Beim Beginn ber chemischen Actionen, bas lehrt ber gegenwärtige Zustand unsers Erbkörpers, mußte von allen Materien ber Sauerstoff in größter Quantität porhanden senn: benn er bilbet noch heute 13 Gewichtsprocent ber atmosphärischen Luft, 89 Proc. bes Wassers, über die Balfte der Riefelerde, überhaupt fast ein Drittbeil ber ganzen festen Erbrinde. Eben biefer Stoff hat zugleich bie größte Reigung, mit gewiffen Metallen binare Berbindungen einzugehen und dadurch neue Stoffe zu bilben, in benen der metallische Charakter (größere Schwere, besondrer Glanz, Undurchfichtigkeit verbunden mit eigenthümlicher Kärbung) verloren geht, während andre unterscheibende Gigenschaften (größere Härte, geringere Schwere, häufige Durchsichtigkeit 2c.) die entstandenen Verbindungen auszeichnen. Man nennt biefelben Erben ober Alfalien, und die ihnen zu Grunde liegenden metallischen Körper Halbmetalle. Aus solchen Verbindungen entstanden die Rieselerde, Thonerde, Ralferde, das Natrum, das Rali und einige andre erdige Substanzen, die in geringerer Quantität als die genannten die constituirenben Bestandtheile des Erdkörpers ausmachen. Ihr Bildungsproceß burch Berbindung von Metall und Sauerstoff ist aber eine wahre Berbrennung, konnte also nicht ohne heftige Wärmeerzeugung vor sich gehen; und baraus erklärt sich sowohl ber fortbauernd geschmolzene

of Geology etc. 9th edition, London, 1853, p. 92. 101 ff. 114. 124 f. 534). Letteres ift ihm u. E. auch vollfommen gelungen, aber freitich erfahren wir nicht, wie und wodurch diese Hebungen und Senkungen entstanden. Denn die Annahme, daß elektrochemische Brocesse (namentlich die Orphation metallischer Substanzen) im Innern der Erde, wodurch bedeutende Wärme sich entwickelt, verbunden mit Erzeugung von Gasen und Dämpfen, nicht nur die siberall verbreitete, mit der Tiese zunehmende Wärme des Erdförpers, sondern auch die vulkanischen Erscheinungen und jene Hebungen und Senkungen der Erdoberstäche verursachen (p. 545 f. 562 f.), läst sich, wie er selbst zugiebt, nicht genügend begründen.

Rustand der Metalle im Erdfern, als auch die tropsbar flussiae Qualität, in welcher bie Erben selbst, tros ihrer Strengfluffigkeit, fich anfangs befinden mochten. In diefer Geftalt sentten fie sich allmälig aus dem Dunftraume der Erde gegen den Kern gleichsam zu Boben, bilbeten eine flüffige Schladenrinde über bem metallischen Rern, und erhielten durch ihre Gluth den letteren ebenso in Flüssigkeit wie ben Gasraum über sich in Dunftgeftalt burch die Wärmestrahlung ihrer obersten Schichten. Aber durch diese Wärmestrahlung ward eine Abfühlung ber letteren eingeleitet; und diese Abfühlung batte eine sehr verschiedene Wirkung. Während sie nämlich an der Rinde langfam von außen nach innen vorschritt und so eine ungleiche Temperatur in den verschiedenen Schichten der Rinde bewirkte. batte sie im Gasraume eine siemlich gleiche Temperatur zur Folge. weil die äußersten Schichten besselben, so wie sie sich abkühlten, auch mehr sich verbichteten, herabsanken, aber damit aus der Rinde neue Wärme schöpften, sich also wieder hoben und die kälteren verdrängten. so daß in diesem beständigen Spiele des Aufsteigens und Sinkens. ber Erwärmung und Abkühlung, im ganzen Gasraum eine ziemlich gleichmäßige Temperatur auf Rosten bes weiter erkaltenden veris pherischen Theils der Erdrinde hergestellt ward. Nach der gegenwärtigen Beschaffenheit zu urtheilen war in dieser Rinde der Erde bie Kieselerbe am reichlichsten vorhanden und mochte 70% ber Mischung betragen; nach ihr die Thonerde (16%), außerdem 5-6% Rali, ebensoviel Natrum u. f. w. Aber biese Stoffe mußten balb neue chemische Verbindungen unter einander eingehen, und dabei spielten die Alkalien und die Kieselerde die Hauptrolle. Alle Verbindungen zweier bereits mit Sauerstoff ober einer ihm analogen Materie (Chlor, Schwefel 2c.) pereinigten Stoffe nennt die Chemie Salze, und ben einen elektronegativen Stoff berfelben, in welchem gewöhnlich ber größere Sauerstoffgehalt sich findet, nennt sie bie Säure, den andern elektropositiven mit dem geringeren Sauerstoffantheil die Base. Demnach waren die neuentstehenden Erdverbindungen eigentlich Salze, in benen die Riefelerbe als Säure, bas Alfali ober eine zweite Erbe als Basis zu betrachten ift. Darum beißen alle Riefelerdeverbindungen fieselsaure Salze oder Silicate. Die Verbindungen ber Erden zu solchen Silicaten erfolgten indeß nur langfam und allmälig, so bag die einzelnen Bestandtheile Reit hatten, fich ihrer eigenthümlichen Schwere gemäß etwas zu 23 \*

sondern. Deswegen sanken die Metalloryde vorzugsweise in die untere Tiese hinab, während Erden und Alkalien mehr gleichmäßig gemischt blieben; doch auch von jenen blied ein großer Theil suspendirt in der Masse zurück. Die zuoberst gelegene Hauptmasse besteht daher vorzugsweise aus Alkalistilicaten mit geringer Beimischung von Metalloryden, und erscheint uns hauptsächlich in zwei Formen, als Granit oder als Gneiß; beide sind Gemische zweier Silicate, des Feldspaths und des Glimmers, zwischen denen als dritter Bestandtheil reine Kieselerde oder Quarz sich ausgeschieden hat; neben dem Granit oder statt seiner tritt auch Spenit auf u. s. w. (Burmeister a. a. D. S. 135 ff.).

Die chemischen Verbindungen aller dieser Materien unter einander erfolgten nun aber im Erben- ober Silicatenmantel nur so lange, wie er noch flüssig war; sobald er erstarrte, hatte bie chemische Affinität ihre Wirkung verloren: benn auch hier gilt die alte Lehre, baß die Stoffe nur bann auf einander chemisch wirken, wenn sie flüssig sind. Die Erstarrung trat mit zunehmender Abkühlung nach und nach ein, jedoch so langsam, daß die Krystallisation ber gebilbeten Silicate nicht gehemmt wurde. (Nur bei langfamer Ertaltung nämlich bildet sich die trystallinische Form, indem dabei die verschiebenen Bestandtheile Reit haben, sich gemäß ihrer chemischen Affinität in größeren Mengen zusammenzufinden; bei rascherer Erkaltung entsteht — nach ber Blutonischen, in biesem Punkt aber von Bischof bestrittenen Theorie — ber s. a. berbe Austand ber Gefteine, b. h. eine Maffe von gang kleinen, oft unwahrnehmbaren Arpstallen von verschiedener Art; bei sehr schneller Erkaltung wird die Materie glasartig.) Indem so die Erkaltung und damit die Berdichtung und Zusammenziehung ber Maffen von außen nach innen weiter vorschritt, so mußte fie, ba die unorganische feste Materie nur einen sehr geringen Grad von Elasticität besitt, balb zu einer Berreißung oder Spaltenbildung auf der Oberfläche des Erdförpers führen. Von diesen Spalten gelangten einzelne größere nach und nach in die Rähe der noch feurig-flüssigen Schicht, und boten ben burch die Zusammenziehung der Rinde gepreßten inneren Massen Demgemäß brang, bie Spalten gerreißenb, einen Auswea dar. feurig-fluffige Maffe in die klaffenden Schlunde, schob ihre Ränder mit sich empor und erstarrte hier, ihrer höheren Wärme durch die tältere Umgebung beraubt. Allein bie Rusammenziehung hörte nicht

auf; — und so wiederholte sich berselbe Hergang zu verschiedenen Während bek veränderte fich aber auch der Gasraum über bem Silicatenmantel. Als Bestandtheile desselben nach Ausscheibung ber tropfbar geworbenen Silicate blieben zunächst biejenigen Stoffe jurud, die noch beute die größte Reigung jur Gasform besiten und beshalb permanente Gase genannt werben. Sauerstoff, Stickftoff und Wasserstoff. Da Wasser bei 80° dampsförmig wird, jo war nothwendig zur Zeit ber flüffigen Silicate bie Atmosphäre ber Erbe ftark mit Wafferdunft gefüllt, hatte also auch ein größeres Gewicht und brudte stärker auf ihre Unterlage. Mit ber fortschreitenden Abkühlung steigerte sich die Wirkung des Drucks; und so wird bald nach ber Erstarrung bes Silicatenmantels auch schon ber Wafferbunft in den untersten Schichten tropfbar geworden seyn und ein beises, tochendes, dampfendes Urmeer dargestellt haben. aber zu einer eigentlichen Scheidung der tropfbaren und elaftischflüssigen Qualitäten kommen konnte, muffen noch manche Beränderungen ober chemische Conflicte im Gasraume stattgefunden und namentlich erst die Stoffe sich abgeschieden haben, welche neben Wasser-, Sauer- und Stickstoff in ihm ursprünglich sich befanden. Diese, die sich aus der Atmosphäre auf den troftallinischen Silicaten= mantel auflagerten, bilben bie fogenannten febiment aren Schichten: benn so nennt man biese wässerigen Nieberschläge im Allgemeinen. Unter ihnen nimmt die kohlensaure Kalkerde eine der bedeutenbsten Stellen ein. Wo bann bas Waffer und ichon vor bem Rieberschlag beffelben die heißen Dämpfe mit dem tryftallinischen Gestein des Silicatenmantels in Berührung kamen, verwitterte letteres mit ber Reit, und es bilbeten fich neue sebimentare Massen. Man betrachtet baber im Allgemeinen alle erdigen geschichteten Lagen als Reste ber Berwitterung tryftallinischer Gesteine, an beren Bilbung chemische Affinitäten ber vom Meer absorbirten Sauren wesentlichen Antheil Die baburch neugebilbeten Stoffe wurden in fein zertheilter Form vom Meere aufgenommen und schichtweise wieder abgesetzt. Aber neue Rerreifzungen der Schichten traten ein; der beschriebene Broces wiederholte sich verschiedentlich. Je öfter dieß geschah, besto mehr führten die Durchbrüche der Blutonischen (feurig-flüssigen) Massen eine allmälige Abnahme der Temperatur mit sich, indem fie dem Erdförper burch langsame, Jahrtausende fortbauernde Wärmestrahlung einen Theil seiner Hipe entzogen. Anfänglich erwärmten sie zwar zugleich die Atmosphäre durch die von den herausdrechenden glühenden Massen ausstrahlende Wärme dergestalt, daß ein tropisches Klima gleichmäßig über die Erde sich verbreitete. Aber allgemach verloren auch die letzten großartigen Durchbrüche ihre Wärmemenge im Weltenraum, und eben damit erreichte dann die Erde den gegenwärtigen Punkt der Ausgleichung und Stadilität, auf welchem sie von innen gerade nur so viel Wärme ausstrahlt, als sie von außen durch die Bestrahlung der Sonne wieder empfängt. (Burmeister a. a. D. S. 143 sf. 295 f.)

Auf diese Weise bildete sich allmälig in Millionen von Rabren bie gegenwärtige Structur bes Erdförpers ober vielmehr ber Erdtruste im Gegensate zu dem innern, noch immer feurig-flussigen Kern besselben. Es bilbete sich namentlich neben den emporgehobenen trustallinischen Massen (Granit, Borphyr, Augitporphyr, Serpentin, Grünftein, Spenit 2c. und schließlich Bafalte, die vornehmlich in ben Hauptgebirgen ber verschiebenen Welttheile repräsentirt erscheinen) bie bestimmte Stufenfolge ber sebimentaren Schichten, die im Allgemeinen an den verschiedenen Punkten des Erdkörpers - soviel sich bis jest übersehen läßt — die gleiche ist. Nur stellen die meisten Geologen nach dem Vorgange Lyell's zwischen die ursprünglich plutonischen emporgehobenen Massen (Granite) und die sedimentären Schichten noch als eine Art von Zwitter- ober Uebergangsformation bie f. g. "metamorphischen" Felsarten, Gneiß, Glimmerschiefer, Hornblendenschiefer, Thonschiefer 2c., welche, ursprünglich Reptunischer Entstehung, burch Plutonische Sinflusse (starte Erhitzung) metamorphosirt, umgewandelt worden seven und daher zwar die sebis mentare ober Schichtenbilbung, jugleich aber eine beutlich ausgesprochene kryftallinische Textur zeigen (C. Lyell: Elemente ber Geologie, aus d. Engl. von C. Hartmann, Weimar, 1839. S. 178 ff. Bal. Besolbt a. a. D. S. 49 f. 283 f.\*)). Danach unterscheibet

<sup>\*)</sup> Db Beholbt mit seiner Belämpfung bes f. g. Metamorphismus Recht babe und ob seine Sphothese (vom Einfluß ber Anziehungstraft bes Monds und ber Sonne auf die Formation jener Felsarten), die er an die Stelle beffelben seigen will, annehmbar seh, ober ob die metamorphischen Gesteine, wie Bischof (a. a. D.) gezeigt zu haben behauptet, auf chemischem Wege, unter Bermittelung besonders von Kohlensäure und Wasser, entstanden sehen, mögen die Geologen entscheiden. Ich habe nur den Eindruck gewonnen, als seh die Frage nach dem Ursprunge der s. g. metamorphischen Felsarten noch teineswegs gentigend gelöst.

man unter ben sebimentaren Schichten 1) bie primaren Rlotaebilde und in ihnen wiederum a) die paläozoische Gruppe ober Grauwadenformation mit ihrem Urthonschiefer, ihrer Grauwade und Grauwackenkalkstein, und ihren rothbraunen Kalk-, Mergel- und Sandsteinschichten (Old Rod)\*); b) bie Kohlengruppe ober Kohlenformation mit ihren zahlreichen, zwischen Kalkstein-, Thon- und Sandsteinschichten aufgebäuften Lagen vertohlter Bflanzensubstanz (ber f. a. Steinkoble, die vornehmlich aus Balmen, baumartigen Farrenfräutern und Nabelhölzern sich gebildet hat; höher entwickelte Bflanzen- wie Thierformen fehlen vollständig); und c) das f. g. Permiche System, beffen Haupttheile bas f. g. Rothliegende ober ber jungere rothe Sandstein, ber Rupferschiefer und ber Rechstein bilben und bas, im Rupferschiefer, die erften Spuren Luft athmenber Rückgratthiere (einer Sibechsenform, Proterosaurus) enthält. 2) Die fecundaren Flöggebilde, die ihrerfeits beftehen a) aus ber f. g. Triasgruppe, b. h. aus buntem Sandstein, Muscheltalt und Reuper; b) aus den drei Schichten des Jurakalks ober Doliths, von benen die erste (die Lias oder ber schwarze Jura), ein schwarzgrauer Kalkstein oder Mergel, sich vor allen andern durch auffallend bituminöse Beschaffenheit und durch ganz eigenthümliche organische Beischlüffe (Belemniten, Ammoniten, Ichthyofauren) auszeichnet, indem sich daraus ergiebt, "daß die Erde beim Beginn der Jurabildung einen ganz veränderten Charafter erhielt und kaum irgendwo sonst eine so scharfe Differeng ber Berbaltniffe eintrat": und c) aus der Kreibeformation, in welcher die Schichten des s. g. Quadersanbsteins und ber Kreibe die mächtigsten sind. 3) Die Tertiärformation, beren Schichten nicht sowohl durch ihre eigenthümliche Beschaffenheit - es wechseln Lodrer gefügte Raltstein- mit Sandstein-, Mergel und Thonlagen, zwischen ihnen ausgebehnte Kohlenflöße

<sup>\*)</sup> Onenstebt (a. a. D. S. 39) bezeichnet biese Gruppe als "Uebergangsgebirge" vom Urgebirge (Gneis, Granit 2c.) zu ben Flötzebirgen, und untersscheibet darin ein unteres, mittleres und oberes Uebergangsgebirge. Schon das untere Uebergangsgebirge enthält nach ihm in großer Masse Bersteinerungen von Seethieren, Trilobiten, Orthoceratiten, Echinosphäriten. Die solgende "Kohlengruppe" nennt Ouenstedt (S. 41 f.) "Noth-Sandstein-Formation" und besaßt unter sie das s. g. Permsche System, das Burmeister als eine dritte Gruppe primärer Flötzebilde ausstellt. Bgl. C. Bogt: Grundriß d. Geol. Braunschw. 1860. S. 120 f. 165 f.

(Braunkohle) — als vielmehr burch die Menge der in ihnen versteinerten Organismen und beren Aehnlichkeit mit den jetzigen Geschlechtern sich auszeichnen. Bon bieser Tertiärformation werden gemöhnlich noch 4) die f. g. Diluvialgebilde ober die Diluvialformation unterschieben. Quenftebt charafterifirt biefelbe mit ben wenigen Worten: "Enthält im Binnenland Lehm und Geschiebe einer gewaltigen Sufwafferfluth, an ben Seekuften bagegen Muschellager von ausgezeichneter Erhaltung, die man auch wohl als Quaternärgebirge vom tertiären unterscheibet" (a. a. D. S. 49). Burmeister bemerkt: sie bestehe aus Schichten von noch lodrerem Rusammenhang, fast nur aus Lehm, Sand, Ries und Gerölle, die in größerer Allgemeinheit und Nehnlichkeit über die Erdoberfläche verbreitet sich finden und daher wahrscheinlich von einer gewaltsamen, lange dauernben Wafferbededung früher bereits troden gelegter Gegenden berrühren. (Burmeister a. a. D. S. 211 ff.) Ob indest biefe "Wasserbebedung" burch eine neue Ueberfluthung "früher bereits troden gelegter Gegenden" ober auf einem andern Wege entstanden fen, barüber wird innerhalb der Geologie noch gestritten. herrschende Meinung ift, die Diluvialperiode habe damit begonnen, baß das Meerwasser, das ursprünglich alle Thäler und Ebenen bebeckte, in Folge einer "continentalen" Erhebung bes Bobens (wie sie noch jest bei Schweben und Norwegen stattfindet) abslok. sich in seine gegenwärtigen Beden sammelte, und daß so bie großen Continente, wie sie im Wesentlichen gegenwärtig bestehen, allmälig hervortraten (E. de Beaumont a. a. D. II, 242. Bal. I, 385 ff. 436). Rebenfalls muß es dahingestellt bleiben, ob die angebliche Neberfluthung mit ber sagenhaften Sündfluth zu ibentificiren ift.

In biesem Bildungs- oder Schöpfungsprocesse, soweit er nur die Gestaltung des Erdkörpers selbst betrifft, erscheint — abgesehen von der Richtigkeit seiner hypothetischen Prämissen und Hilfsannahmen — allerdings die ganze Reihe der Phänomene, nachdem einmal jener erste Niederschlag der schwersten Stosse eingetreten, als bloße Folge und weitere Entwickelung von Einem "Anstoß oder Urzustand". Nur Sin Moment will sich in diesen Zusammenhang nicht sügen. Es betrifft die Entstehung der s. g. Diluvialgebilde. Denn die beiden Hypothesen zur Erklärung derselben erscheinen gleich unhaltbar. Es ist wenigstens vom geologischen Standpunkte durchaus nicht einzuschen, wodurch eine neue Uedersluthung früher bereits trocken

gelegter Gegenben entsteben konnte, nachbem in ber Beriobe ber Tertiärformation die Bildung des Erdkörpers im Wesentlichen vollenbet war, so daß in späterer Zeit keine weiteren Durchbrüche feuerflüssiger Massen von erheblicher Ausbehnung vorgekommen senn Ebensowenia aber vermag man irgend einen Grund anzugeben, aus welchem die "continentale" Hebung des Erdbobens und die damit erfolgende Zurückziehung des Wassers sich erklären liefe.\*) Man hat daher weiter vermuthet, daß die große Beränderung burch eine plößlich eingetretene Umstellung der Erdare hervorgerufen senn dürfte, und damit zugleich erst der gegenwärtig so bebeutende Unterschied der Zonen und Klimate auf der Erde eingetreten sey (indem etwa früher die Pole in irgend einem Punkte des Aequators gelegen hätten). Allein abgesehen davon, daß biese Sypothese nur eine Unbeareiflichkeit an die Stelle ber andern sett, ba sich schlechterbings kein Grund für eine solche Beränderung der Arenstellung ersinnen läßt, hat die Aftronomie die mathematische Unmöglichkeit ber ganzen Sypothefe klar bargethan (Mädler a. a. D. S. 370). -- Bas eine veränderte Arenstellung nicht leisten konnte, weil sie selbst unmöglich war, sollte nun jene periodische Veränderung der Arenrichtung bewirken, auf der das f. g. Borschreiten ber Aequinoctien beruht. Diefe Beränderung durchläuft einen Zeitraum von 21000 Jahren: am Schluffe beffelben ift die Erbare, nachbem ihre Endpunkte an den Volen einen kleinen Kreis beschrieben haben, zu ihrer Ausgangsrichtung gleichsam zurückgekehrt. Diese Bewegung wiederholt sich fortwährend und bewirkt mit dem Vorschreiten der Aequinoctien eine Beränderung der Sahreszeiten, welche in der Mitte der Periode ihre größte Sohe erreicht, indem nach Ablauf von 10500 Jahren der Frühling und Sommer auf der einen

<sup>\*)</sup> Die sehr allmälige, äußerst langsam fortschreitende Erhebung bes Landes, wie sie z. B. an der Oftlifte von Standinavien (um noch nicht 1/2 Boll jährlich) stattfindet, will zwar G. Bischof aus chemischen Processen im Innern der Erde herleiten (a. a. D. I, 338 ff.); allein solche Erhebungen tönnen offenbar teine "gewaltige Sübwasserstuth", teine weitreichende "gewaltsame" Basserbedung früher bereits trocken gelegter Segenden hervorgerusen haben. Neben solchen Hebungen nimmt Bischof allerdings auch "Sentungen" bes Bodens an (I, 305. 779. III, 2) und damit wäre die Möglichkeit einer Uebersinthung weiter Strecken trockenen Landes gegeben. Allein für diese Sentungen giebt er keine Ertlärung, keine Gründe; auch scheinen sie nach seiner Ansicht nur an einzelnen Punkten Platz gegriffen zu haben.

Erdhälfte um circa 8 Tage länger ist als auf ber anbern. Daraus folgert ber französische Gelehrte R. Abbemar bie Nothwendigkeit großer periodischer Ueberschwemmungen. Hat z. B., meint er, die nörbliche Hemisphäre (was gegenwärtig der Kall ist) den längeren Sommer, so muffe während ber 10500 Jahre am Subpol allmälig eine ungeheure Maffe Eis sich aufhäufen, die sich auch in der That gegenwärtig bort finde. Diese Gismasse ziehe allgemach bie Waffer bes Meeres an, und infolge bavon rude ber Schwerpunkt ber Erbe bem Sübpol näher. In ber zweiten Hälfte ber Periode andre sich bieß im entgegengesetten Sinne. Die Waffermaffen gieben fich nach bem Nordpol und werben baber allmälig Land, bas bisher frei war, bedecken. Es werbe aber auch zu einem gewissen Zeitpunkte eine plögliche große Ueberfluthung (déluge) eintreten, indem die Eismaffen bes Subpols, allgemach gelodert und zerklüftet, plöglich zusammenbrechen und damit eine mächtige Bewegung der Meereswogen nach dem Nordpol zu herbeiführen werden. Auf eine solche, weite Länderstrecken plöglich unter Waffer setzende Kataftrophe, die vor ungefähr 11000 Jahren vom Nordpol aus hereingebrochen sev und die Wasser nach dem Südvol getrieben habe, seven die geologischen Erscheinungen, die das Diluvium darbiete, die f. g. erratischen Blode 2c. zurückuführen (J. Adhémar: Révolutions de la mer, déluges périodiques. 2. Edition, Paris, 1860). Allein obwohl biefe Sprothese manche geologische Erscheinungen befriedigend erklärt. so erscheint boch gerade der Haupt und Stützunkt derselben unhaltbar. Es ist mehr als unwahrscheinlich, daß bei der Länge der Periode und der langsamen sehr allmäligen Umgestaltung der Berhältniffe irgend ein Bunkt eintrete, ber eine plögliche Beränberung ber Lage, ein plötliches Losbrechen der Meeresfluthen berbeiführen könnte. Lösen sich doch alljährlich mit dem Beginn des Sommers große Eismassen im Polarmeere nach und nach ab und bewegen sich, allmälig schmelzend, nach Süben. Warum sollten nicht auch die während einer 10000jährigen Periode am einen ober andern Bole aufgehäuften Eismassen ebenso langsam und allmälig sich auflösen und verschwinden, wie sie entstanden sind? - Der französische Akademiker A. Maury bemerkt daher bei Gelegenheit einer kritischen Erörterung von Abhemar's Theorie: "La géologie ignore les combinaisons de forces et les concours d'effets, qui ont composé aux climats ces vicissitudes, qu'accusent les différences de faunes et de flores dont les

restes nous sont rendus à l'état fossile; elle ne s'explique qu'imparfaitement les exhaussemens et les submersions succesifs de continens qui, à différentes époques, ont modifié le relief de notre planète" (Les nouvelles théories sur le déluge, in bet Revue des deux mondes, 1860, T. XXVIII. p. 634. Bergl. Lyell: Principles of Geology, p. 126 ff. 232 ff.).

Gleichwohl ist die Umgestaltung der Erdoberfläche, wie sie in ber Diluvialperiode erfolgte, von größter Bedeutung. Denn bamit erst war die Erde in weiterem Umfange mit benjenigen Schichten bebeckt, welche ihre Oberfläche bilden mußten, wenn eine allgemeinere Ausbreitung der Begetation und damit des Thierlebens über den Erdboden stattfinden sollte; mit ihr erst scheint das Klima auf der Erbe seine gegenwärtige Bestimmtheit, seine mannichfachen Abstufungen und Modificationen je nach den verschiedenen Zonen erbalten zu haben, wodurch erft die Entstehung der so verschiedenartigen Floren und Faunen, die so große Mannichfaltigkeit der auf ber Erbe lebenden Pflanzen- und Thiergeschlechter möglich murbe; sie auch scheint die Vorbedingung für die Bildung der Dammerde und des Torfes in der Alluvialperiode gewesen zu seyn. Hier also, biesem bedeutsamen Wendepunkte des Entwickelungsprocesses. burch ben die Erbe erst zur geeigneten Wohnstätte für eine Fülle lebendiger Befen und insbesondere für das zur Ausbreitung über alle Ronen befähigte Menschengeschlecht wurde, stöft doch wieder die rein mechanische Erklärungsweise an ein noch ungelöstes Räthsel, und kann den Glauben an eine höhere ordnende Macht wohl abweisen, aber nicht bestreiten. —

Die hohe Bebeutung der Dilwialepoche erkennt die Naturwissenschaft auch dadurch implicite an, daß sie von ihr die britte
und letzte große Periode der Geschichte der Erde und ihrer Bewohner datirt. Burmeister unterscheibet drei solcher s. g. "Schöpfungsperioden". Die erste mythische, d. h. diejenige, von deren Berlauf
sich nichts Sicheres sagen lätzt, reicht vom ersten chaotischen Ansang
bis zur Entstehung der ältesten organischen Geschöpfe, des ersten
Lebens auf der Erde. Die zweite beginnt mit der Vollendung
ber Structur des Erdkörpers in seinen wichtigsten materiellen
Berhältnissen. Sie zerfällt wiederum in drei Abschnitte, und von
ihnen bezeichnet der erste den Eintritt jener Vollendung, d. h. den
Punkt, auf welchem die Erde eine klarere, den Sonnenstrahlen

burchbringliche Atmosphäre gewann, auf welchem ein Ocean, von Draanismen bevölkert, beren Gigenthumlichkeiten in keinem wefentlichen Hauptcharakter von den heutigen verschieden waren, und in ihm Inseln mit Bergzügen und Thälern und einer ber heutigen tropischen Bflanzenwelt ähnlichen Begetation entstanden, aber noch teine Luft-athmenden Rückgratthiere, teine Bögel, Saugethiere und Menschen vorhanden waren. Sofern es mährend dieses ersten Abschnitts im Allgemeinen noch bloß Wafferbewohner auf Erben gab ober doch das thierische Leben nur erst bis zur Entwicklung des Fischorganismus vorgeschritten war, kann er als der "Reitraum ber Kischoraanisation" bezeichnet werden. Der zweite Abschnitt trat gleichzeitig mit den secundären Flötgebilden, mit der Triasgruppe, der Jura- und Kreibeformation ein, und kann kurzweg als der "Zeitraum der Amphibienorganisation" charafterisirt werden, indem in ihm die ersten Amphibien entstanden und diese Thierklasse in gewissem Sinne vor anderen Gattungen vorherrschte. Der dritte Abschnitt fällt mit der Bilbung der Tertiärschichten der Erdrinde in Eins que fammen, und unterscheibet sich von dem vorhergehenden badurch. daß in ihm die Säugethiere zuerst hervortreten und daß die ihm angehörigen Organismen überhaupt bereits große Aehnlichkeit mit ben jetigen Geschlechtern zeigen. Auf ihn folgt unmittelbar bie britte und lette Sauptveriode. Burmeister läkt sie mit bem Eintritt der Ronenunterschiede und dem ersten Erscheinen des Menschen auf der Erde, nach der Diluvialepoche beginnen, und bezeichnet sie als die Beriode ber Ruhe und bes Gleichgewichts, ber Stabilität und der Vollendung, indem es feststebe, daß wenigstens seit 2000 Jahren (Berechnung des Sterntages durch Hipparch, 140 v. Chr.), ja nach dem Zeugniß des Alten Testaments vom Weinund Dattelbau in Palästina, \*) seit circa 3000 Jahren teine Beränderung, keine Abkühlung der Erde weiter erfolgt ift. \*\*) Maa

<sup>\*)</sup> Der Bein tommt nur fort bei hochftens 22° C. ber mittleren Jahrestemperatur, bei höherer Wärme gebeiht er nicht mehr; bie Datteln bagegen reifen nur bei mindestens 21° C. ber mittleren Jahrestemperatur. Also muß die mittlere Jahreswärme des alten Jerusalem nothwendig etwa 21° C. betragen haben, und gerade so viel beträgt sie noch heute!

<sup>\*\*)</sup> Sir Ch. Lyell (a. a. D. p. 134 ff.) erhebt indeß Bebenten gegen bie obige ziemlich allgemein angenommene Reihenfolge ber f. g. Schöpfungsperioben ber organischen Welt, indem er mit Recht erinnert, daß die tiefern Schichten ber

auch, wie wir sehen werben, nach neueren Ergebnissen anzunehmen seyn, daß der Mensch bereits im dritten Abschnitt mit der Bollendung der Tertiärsormation der Erdrinde zuerst ausgetreten sey, und mag es auch immerhin zweiselhaft seyn, ob seit diesem Zeitpunkte noch eine durchgreisende Beränderung des Klimas auf der Erde Plaz gegriffen habe\*); jedenfalls kann der Ansang der großen Beriode der Bollendung des Erdbildungsprocesses erst mit der Trockenlegung der gegenwärtigen großen Continente gesetzt werden, weil damit nothwendig die Erdobersläche eine bedeutend veränderte

Erbrinde uns noch viel zu wenig befannt seben, um aus ben bisherigen Resultaten ber Forschung mit Sicherheit Schlüsse zu ziehen, und daß in den älteren Perioden ber Erbbildung leicht Umftande obgewaltet haben tonnen, welche, obwohl es vielleicht bereits Bögel und Landsaugethiere gab, doch die hintersassung von Spuren berselben in ben älteren sendimentaren Schicken unmöglich gemacht haben.

\*) C. G. Giebel fucht ju zeigen, bag bie Annahme einer folden Beranbes rung bis jest noch auf fcwachen Rufen ftebe (Tagesfragen zc. S. 150 ff.). allerbings beweifen bie Cabaver ber mit bichtem Belg belleibeten urweltlichen Rhinozeronten und Mammuths, bie im eifigen Norben gefunden worben, teineswegs, bag biefe Thiere ihrer Zeit in einem tropifchen Rlima gelebt haben. Auch giebt es befanntlich viele Arten von Thieren und Bflangen, Die Giner und berfelben Gattung (g. B. ber Sirfche) angehören, und boch auf febr verschiebene Klimata angewiesen, in verschiebene Bonen vertheilt erscheinen. Ans ber blogen Berwandtschaft ber antebiluvianischen Alora und Kauna mit ben jett lebenben Gattungen, von benen fie boch ber Art nach verschieben find, läßt fich baber nicht foliegen, daß jene auch baffelbe Rlima bedurft und genoffen haben, wie die iett lebenben. Aber Giebel beachtet ju wenig, bag bie in ber Tertiarperiobe hervorgebrochenen feurigen Daffen bie Luft noch lange Beit erwarmen mußten, unb bie allgemeinere Berbreitung ber Gemaffer ein gleichmäßigeres Klima, als jest bestebt, jur Kolge baben mufite, indem es meteorologisch erwiesen ift, bag große Baffermaffen auf bie Beschaffenheit bes Rlimas, auf bie Bitterung, bie mittlere Jahrestemperatur 2c. von entschiedenem Ginfluß find. Gir Ch. Lpell behauptet zwar ebenfalls und aus ähnlichen Gründen, daß zur Zeit, als die fossilen Mammuths, Rhinozeronten, Tiger 2c. im nörblichen Europa und Afien gelebt haben, bas Klima nicht febr verschieben von bem jetigen gewesen feb, er erflärt aber ausbrucklich: es laffe fich mit Gewifbeit behaubten, nicht nur, bag in fruberen Bilbungsperioben ber Erbe eine größere Barme geberricht, fonbern auch bag fpater, nach ber Tertiarformation, eine vorübergehende Schwantung (oscillation) des Klimas flattgefunden babe, und baf ber nörbliche Theil ber Erbe, vielleicht bie ganze fubliche Balfte von Sibirien, wo fo große Maffen von Mummuthtnochen gefunden werben, in nicht febr entfernter Zeit ein milberes Rlima gehabt haben muffe als gegenwärtig (Principles of Geology etc. p. 75 f. 92 f. 86).

Geftalt gewann, und erft zu ihrer bauernden, noch jett bestehenden Beschaffenheit gelangte.

## III. Erfter Urfprung ber Organismen.

Erhob sich nun in diesen brei großen Berioden allmälig die Schöpfung bes organischen Lebens auf ber Erbe zu ber ganzen Rulle und Mannichfaltigkeit des Bflanzen- und Thierreichs, die gegenwärtig besteht, so tritt unabweislich die Frage an uns beran, auf die wir schon verschiedentlich hingeführt wurden: wie und woburch entstand bas erfte lebendige Beicopf, ber erfte Organismus? Die Frage involvirt ben noch immer fortbauernben Streit ber Naturforscher über die f. g. generatio aequivoca ober originaria (Urzeugung). She wir an die Darlegung der Gründe für und wider dieselbe gehen, müffen wir darauf aufmerksam machen, baß die Sache, um die es sich handelt, in einem verschiedenen Sinne aufgefaßt werden kann. Man kann unter generatio aequivoca verfteben eine Erzeugung organischen Lebens aus ben unorganischen Stoffen bes Erbtorpers mittelft ber unorganif den (phyfitalifden und chemischen) Kräfte. Sie läßt sich aber auch fassen als ein Reugungsproces, ber nicht — wie es gegenwärtig als Regel erscheint — burch bereits vorhandene Organismen ober in einer schon vorhandenen organischen Materie eingeleitet und vollzogen wird, sondern den Organismus producirt durch bloke Verwendung unoraanischer Stoffe und Verwandlung berfelben in organische Materie, aber mittelft ber Wirtsamkeit organischer Rrafte ober einer besondern Lebenstraft. Denn die Lebenstraft, die nach naturwissenschaftlichem Princip einen Stoff als ihren Träger forbert, braucht offenbar nicht bloß an bereits organisirte Materie gebunden zu senn. Es erscheint vielmehr widerfinnig, die Lebensfraft für bie Schöpferin ber organischen Materie zu erklären, und boch lettere zugleich als die Trägerin jener zu betrachten, und somit organisirte Materie vor ihrer Erzeugung durch die Lebenstraft vorauszuseten. Die Lebenstraft kann vielmehr auch sehr wohl an einen besondern, an sich weder organischen noch unorganischen Stoff geknüpft senn, etwa an ein imponderables Fluidum, ähnlich dem Lichtäther ober den elektromagnetischen Flüssigkeiten, das mit unorganischen Stoffen unter aunftigen Umftanden b. h. unter Mitwirtung ber allgemeinen physikalischen und chemischen Kräfte sich vereinigend, durch bie in ihm waltende Lebenskraft diese Stoffe organisist und belebt, d. h. die ersten Organismen erzeugt hat. Sie kann aber auch mög-licherweise an gewissen un organischen Stoffen dergestalt haften, daß sie dieselben zwar nicht unmittelbar in organische Materie umzubilden vermag, wohl aber, wenn jene unter günstigen Umständen mit gewissen andern unorganischen Stoffen zusammentressen. Sodald die Lebenskraft nur als eine besondere, von den unorganischen Kräften verschiedene, das Leben hervorrusende Kraft anerkannt wird, kann es kein Bedenken haben, sie gewissen Stoffen zuzutheilen, die neben ihr auch noch unorganischen Kräften als Träger dienen.

— Ob von diesen beiden möglichen Alternativen die eine oder die andre anzunehmen sen, läßt sich nur nach näherer Betrachtung der Thatsachen entscheiden.

Die Geaner der Lebensfraft vom materialistischen Standpunkt aus werden natürlich für die generatio aequivoca im zuerst angeführten Sinne des Worts Bartei ergreifen. Denn ber Materialismus bleibt so lange eine leere, unbegründbare Hypothese, als es ihm nicht gelingt, den Unterschied zwischen Organischem und Unorganischem zu beseitigen: und wäre einmal anerkannt, daß in einem Urzustande, wenn auch unter besonderen Bedingungen, das Drganische durch unorganische Kräfte aus unorganischen Stoffen entstanden sen, so wäre damit wenigstens die Ursprünglichkeit (bas An-sich) dieses Unterschieds aufgehoben. Darum suchen alle Naturforscher von materialistischer Richtung die Lebenstraft zu beseitigen und die generatio aequivoca mit aller Anstrengung aufrecht zu Aber auch Männer wie Burmeister. C. G. Giebel u. A., die mit voller Entschiedenheit für die Lebensfraft in die Schranken treten, seben sich veranlaßt, sich doch für die generatio aequivoca im Sinne ihrer Gegner zu erklären, und gerathen bamit offenbar in einen innern Widerspruch, den sie zwar ignoriren, der aber nichts bestoweniger vorhanden ift. Burmeister will, wie schon bemerkt, bie generatio aequivoca beibehalten, weil ,,tein einziger ftrengwissenschaftlicher Gegenbeweis vorliege und ohne die Annahme derselben die Entstehung der Organismen nur durch das unmittelbare Eingreifen einer höheren Macht benkbar sen, bafür aber aus bem ganzen übrigen Entwickelungsgange bes Erbkörpers kein hinreichenbes Motiv nachgewiesen werben könne" (a. a. D. S. 312). 3ch

glaube nun zwar im Gegentheil bargethan zu baben, baf vielmehr ohne das unmittelbare Einareifen einer böberen Macht die naturwissenschaftliche Schönfungs- und Erdbildungstheorie völlig undentbar ift, und kann baber ben angeführten Grund nicht gelten lassen. Allein im vorliegenden Falle icheint es gerade nicht nothwendig, ein solches Eingreifen vorauszuseten. Denn es ift febr wohl bentbar, daß die gewiffen Stoffen inhärirende Lebenstraft von Anfana an gleichzeitig mit allen übrigen Naturfräften vorhanden gewesen, aber wie die chemische Affinität 2c., erft zu Wirksamkeit gelangt sen, nachdem die Bedingungen dazu eingetreten, b. h. nachdem die Entwidelung des Erdförvers fo weit fortgeschritten, daß bas Entsteben und Bestehen organischer Wefen möglich war, — baß also bie ersten Organismen ohne ben unmittelbaren Gingriff einer höberen Macht. und doch nicht durch bloke generatio aequivoca im materia= listischen Sinne entstanden segen. Die Frage indes, ob ein solches Eingreifen anzunehmen sen oder nicht, ist überhaupt nur eine secunbare. Bunächst handelt es sich barum, ob und welche positive, naturwissenschaftliche Gründe für die Annahme einer elternlosen Reugung, einer generatio aequivoca, überhaupt sprechen.

Wir muffen die Gründe, die bisher dafür vorgebracht worden, in vier verschiedene Klassen theilen, weil in ihnen die generatio aequivoca pon vier verschiedenen Seiten ber aufgefakt erscheint. Die Vertheibiger berselben behaupten nämlich, daß es nicht nur bereinst, im Urzustande der ersten organischen Schöpfungen, eine generatio aequivoca gegeben habe, sondern daß sie auch noch gegenwärtig fortbestebe. Daraus, meinen sie, folge von selbst, baß sie auch als die ursprüngliche Entstehungsform der ersten Organismen anzusehen sen. Und demgemäß wird sie der generatio ex ovo entgegengesett, b. h. es wird zunächst barauf hingewiesen, baß auch noch gegenwärtig keineswegs alle Fortpflanzung nur aus bem Ei ober bem Samen erfolge. Diefer Bunkt ist bereits oben (S. 315) von uns berührt worden: es steht gegenwärtig allerdings fest, bak ganze Arten und Geschlechter untergeordneter Thiere nicht aus bem Ei, sondern durch Knospung, Zerfällung 2c. entsteben. Allein diese generatio ift keine originaria: benn sie sest ben Bater ober bie Mutter bes neu sich bilbenben Geschöpfs voraus, und ift also für bie Entscheidung der Frage, um die es sich handelt, ohne alle Bedeutung.

Es wird 2) eine generatio aequivoca angenommen, mo ..innerhalb eines lebendigen Organismus andre, von ihm in jeder Hinficht verschiedene selbständige Organismen aus unverarbeiteter organischer Materie fich bilben, ohne daß Reime ober Gier hineingelegt murben". Giebel, ber neuerbings bie Controverse ausführlicher behandelt hat, führt einige auffallende Beispiele biefer Art an. "Die Brand- und Rostpilze und die Sphärien erscheinen nur unter ber Epidermis lebender ober abgeftorbener Bflanzen und zwar gemisse Arten an gewissen Geschlechtern. Schimmelarten entfteben in völlig geschlossenen Schalen ber Steinfrüchte, Wall- und Mustatnuffe, bie Brotompcesarten, gleichsam als Gingeweidepflanzen im Safte der Awischenzellengange böherer Bflanzen. Das ganze Eiweiß in Sühnereiern mit vollkommen unversehrter Schale fand Märklin in Schimmelfäben verwandelt". — "Der Drehwurm im Gehirn der Schafe erscheint in manchen Jahren auf gemissem Boben und bei gemiffer Witterung häufig jum Berberben ganger Beerben. die Leberfäule durch Distoma hepaticum auf sumpfiger Weibe, während dieselben Gegenden viele Jahre hindurch kein einziges drehfrankes ober von Leberfäule befallenes Schaf aufzuweisen haben. Im Auge bes Barfches leben die Diplostomen, in dem bes Pferdes und Menschen die Filarien, im menschlichen Auge Cysticercus cellulosae. Patrie ließ Repphuhneier von einem Haushuhn ausbrüten und fand auf den jungen Rüchelchen die sehr charatteristischen Repphuhnläufe u. f. w." (a. a. D. S. 199 f. 202). Bekannt find die Eingeweidewürmer im engern Sinne, vom Bandwurm der Menschen und höhern Thiere an bis berab zu den Trematoden (Saugewürmern), die sich in den Leib einer nackten Schnecke einniften. - Allein abgesehen davon, daß in allen biefen Fällen, bei allen f. g. Entozoen, keine generatio originaria im engern Sinne ftattfindet, indem sie sämmtlich ebenfalls das Daseyn eines lebendigen, wenn auch ganz anders gearteten Organismus voraussenen, fo ift jest für die allermeiften galle erwiesen, daß biefer Organismus keinesmeas allein und selbständig die Entozoen erzeugt, daß keine elternlose Urzeugung, keine generatio aequivoca ftattfindet. Die Untersuchungen v. Siebold's (Burbach, Physiologie, II, 208 f.), Steen ftrup's (leber ben Generationsmechfel, Ropenhagen, 1842, S. 50 f.), Rüchenmeifter's (leber b. Metamorphofe ber Finnen in Bandwürmer, Prager Vierteljahrsschrift 1852) u. A. Ulrici, Gott u. Die Ratur. 2. Muft.

und insbesondre die umfassenden Forschungen R. Leucart's (Die menschlichen Barasiten 2c. Leipzia u. Heibelberg 1863) haben zu voller Gewißheit festgestellt, daß die Entstehung ber Entozoen nur barum bisher so räthselhaft erschien und auf die Hypothese der Urerzeugung führte, weil durchgängig alle Entozoen nicht nur von einem Träger zum andern wandern, sondern auch verschiebene, oft sehr auffallende Veränderungen der Form, der Ausstattung und Lebensart erleiben, so daß viele von ihnen, die sich bei verschiedenen Thieren in sehr verschiedener Gestalt zeigen, nur verschiedene Entmidelungsformen deffelben Thiers find. Die f. a. Blasenwurmer 3. B., "welche so lange Zeit als unerschütterliches Bollwerk ber Urerzeugung gegolten, stellen nur die unreifen Rugendzustände gewiffer Bandwürmer bar" (Leuckart, a. a. D. I, 42. 155). Der Drehwurm der Schafe, der zu diesen Blasenwürmern gehört, wird im Leibe bes Hundes zum Hundebandwurm; der Wurm in der Kinne des Schweins ift die Larve des menschlichen Bandwurms, zu dem er sich im Leibe des Menschen ausbildet; das Ei einer Distoma, das ein Fisch verschlungen, entwickelt sich erst im Leibe des Bogels zum reifen Thiere, bas nie entstanden mare, wenn der Bogel nicht den Kisch versveist hätte. "Eine aanze große Gruppe von Barasiten, die s. a. Cercarien, obwohl fie in Geschöpfen von gang abweichender Form und Bildung entstehen, sind nur die Jugendformen ber Distomen, werden aber nur zu Distomen, wenn sie aus bem Leibe ihres ursprünglichen Trägers in den eines andern Thiers gelangen" (Ebenbaf. S. 36).

Diese Wanderungen von einem Träger, einem Ort zum andern bilden bei den Entozoen dergestalt die Regel, daß Leuckart bemerkt: "Mit der einzigen, vielleicht noch nicht einmal sestgestellten Ausnahme des bekannten Madenwurms (Oxyuris vornacularis) kennen wir dies jest noch kein einziges Entozoon, dessen ganze Entwickelungsgeschichte an demselben Ort abläuft;" — nur verlassen dabei manche Entozoen nicht ihren ursprünglichen Träger, sondern degeden sich bloß (wie Trichina spiralis u. a.) von einem Organ desselben nach einem andern (a. a. D. I, 49). Bei weitem die meisten verwandeln sich zugleich so bedeutend, daß sie wie ganz verschiedene Thiere erscheinen. "Nur die Embryonen der Rematoden (Spulwürmer), und selbst diese nicht einmal constant, haben von Ansang an die Form und Ausstattung der Mutterthiere". Die

Diftomen, Cestoben (Bandwürmer), Echinorhynchen, Bentastomeen. Gordiaceen machen Metamorphosen burch, indem ihre Embryonen ..entweder unmittelbar nach Abschluß ihrer Entwickelung aus ben Eihüllen hervorbrechen und eine Reit lang ein freies Leben führen. ober ihre Eihüllen erst verlassen, wenn die Gier auf irgend eine Weise in den Darmkanal eines neuen zu ihrer Entwickelung geeigneten Wirths gelangt find" (Leucart S. 58 f.). Die Embryonen ber ersten Klaffe geben ihr freies Leben auf, sobald sie ihren Wirth gefunden baben. und siedeln sich entweder auf der Außenfläche desselben an. ober burchbrechen an einer weichen und nachgiebigen Stelle seine äußere Körverhülle und dringen in die innern Theile ein, zu welchem Bebufe fie oft mit besondern Bohrapparaten versehen find. Bei ber zweiten Klasse ohne freie Jugendformen findet dagegen eine "passive Einwanderung" ftatt, b. h. die Gier berfelben werden meist an Orten niedergelegt, wo sie mit ben Nahrungsstoffen in bie Leibeshöble solcher Thiere, in benen sie sich zu entwickeln vermögen, leicht gelangen können. So z. B. sind die "reifen" b. h. mit Giern versebenen Glieber ber verschiedenen Bandwurmarten anfänglich, nachbem sie vom Mutterthiere abgestoßen und nach außen gelangt sind. noch in bobem Grade beweglich, verlassen ben Roth, mit bem sie ausgeworfen worden, besteigen hier vielleicht einen Grashalm, bort einen Strauch, und übertragen auf diese Weise ihre Gier auf gesuchte Nahrungsartikel für viele Thiere. Andre Gier und Keime gelangen ins Wasser und werden mit diesem von Thieren und Menschen verschluckt (Ebb. S. 63. 66 f.). Auch bei ber zweiten Rlaffe indek "gilt im Ganzen bas Geset", daß sie, wie die übrigen, im Innern ihrer Wirthe wandern und beren Organe und Parenchymtheile nach verschiedenen Richtungen bin durchseten; auch werben fie nicht selten durch die Blutwellen im Körper verbreitet. "Daraus erklärt es sich, daß gelegentlich die innersten Theile der größten Thiere, hirn, Auge, Knochen, von solchen Gäften beimgesucht werben" (S. 69).

Diese Wanderungen bilden indeß nur die Vorbereitungen zu jenen Metamorphosen, die sie durchmachen: sie gelangen damit in ein zweites Entwickelungsstadium und aus diesem erst, mittelst einer zweiten passiwen Uebersiedelung in andre geeignete Wirthe, zur Geschlechtsreise, zum Abschluß ihres Lebensprocesses (S. 72). Rachdem Leuckart noch bemerkt hat, daß erwiesener Maßen nicht nur die

Digitized by Google

Gier aller Darmparafiten nach außen (mit den Fäces ihrer Wirthe) abgeführt werden, sondern daß auch von den varasitischen Bewohnern andrer, mit bem Darmkanal nicht in Berührung stehender Organe, pon Distomum hepaticum (in ber Leber), pon Strongylus filaria (in ben Bronchien ber Schafe), von Pentastomum taenioides (in ber Nasenhöhle des Hundes), von Distomum haematobium, Filaria medinensis etc. das Gleiche feststeht, und daß durch die ungeheure Menge ber Gier, welche bie Entozoen ablegen (ein Bandwurm 3. B. erzeugt beren ca. 42 Millionen jährlich), trot ber oft höchst ungunftigen Verhältnisse boch für die Erhaltung ihres Geschlechts gesorgt ift (S. 48) — schließt er seine Erörterung über die Entstehung und Lebensaeschichte ber Entozoen mit bem Sate: "Auf die angegebene Weise gelangen die Schmaroper aus dem einen Thiere in ein andres. aus einem Wafferbewohner in ein Landthier, aus einem Kaltblüter in ein warmblütiges Geschöpf; hier fällt ihr Wirth als Beute einem größeren und ftärkeren Räuber anheim, dort wird er (ober die Eier und Embryonen ber Entozoen felbst) zufällig mit ber Nahrung verschluckt: weder Pflanzen- noch Fleischfresser also find vor der Ginfuhr von Entozoen geschütt. Mit ber Rahl ber verschluckten und gefressenen Thiere wächst natürlich die Möglichkeit der Uebertragung; die größeren Thiere legen baber in ihrem Körper allmälig eine Sammlung von Schmarobern an, und baburch erklärt sich einfach die Thatsache, daß von allen Thieren die Vertebraten am meisten von Parasiten heimgesucht werden" (a. a. D. S. 75). — Sonach aber durfte ichon v. Siebold (in R. Wagner's handwörterbuch ber Physiologie, Art. Parasiten, Bb. II, S. 640) die Ueberzeugung mit Recht aussprechen, "daß nicht die Urzeugung, sondern die Wanberungen und Verschleppungen bas Geheimniß bes Entoparasitismus in sich schließen". Und mit noch mehr Recht behauptet jest Leuckart: "Die Urzeugung, die noch Rudolphi und Bremser vertraten, ist ein überwundener grrthum"; benn bie Entozoen entsteben "immer nur in Folge einer gleichartigen Fortpflanzung gang wie fie bei ben übrigen Thieren vortommt" (S. 29. 44).

3) Läßt sich die Urerzeugung der Entozoen nicht halten, so ist es schon an sich nicht sehr wahrscheinlich, daß die dritte Art von generatio originaria, die vermeintlich in der Erzeugung von Pstanzen und Thieren auß tobter, verwesender organischer Materie besteht, sich besser bewähren werde. Zu ihr rechnen die Vertheidiger

ber generatio aequivoca biejenigen Fälle, in benen bestimmte eigenthümliche Bflanzenarten immer nur aus einer bestimmten Art von todter organischer Substanz aufwachsen, wie z. B. ber zierliche Bilz Isaria sphingium, der stets nur an todten Raupen pon Schmetterlinaen, Wesven und Grillen, ober die Onygena equina, die nur an faulenden Pferdehufen erscheint (Giebel a. a. D. S. 199). lich aber berufen sie fich auf die Erzeugung von Infusorien und andrer Organismen mittelft bes Experiments aus bem f. g. Infusum, b. h. aus einem Aufguß von Wasser auf tobte organische Regen- ober Fluswasser in einer verkorkten Flasche, in bie man einen Pflanzenftengel ober eine thierische Substanz gethan, "erfüllt sich nach einiger Zeit mit einem schön-grünen Stoffe. Mifrostop weist in bieser s. g. Priestlen'schen Materie Bflanzen- und auch Thierleben nach, das porher im Wasser nicht aufzusinden mar. Bei faulenben organischen Körpern, wie Blättern, Früchten, saftigen Stengeln, Fleisch, Horn, Haut, Koth 2c., erfolgt die Entwicklung mis frostopischen Lebens ungemein schnell, zumal wenn sich biefelben im Wasser leicht zersetzen. Frisch gefallener Thau, Regen- und Quellwaffer begunftigen die Entwidlung, bestillirtes bagegen verzögert sie, ohne sie aber zu unterbrücken. Unter freier Ginwirkung ber atmosphärischen Luft erfolgt sie schnell, im luftleeren Raum ober bei anberweitigem Abschluß gegen die Luft bleibt sie aus. Doch machten Frays und Burbach Versuche, indem sie Fleisch in bestillirtem Wasser kochten, mit eben solchem Wasser bas Glas sorgfältig reinigten, bann das Fleisch mit frisch bestillirtem Wasser unter Wasserstoffgas in bas Glas füllten und nun luftbicht verschlossen: es entstanden Infusionsthierchen". Demgemäß galt früher die Urzeugung mikrostopis schen Lebens für eine ausgemachte Thatsache. Da trat Chr. Ehrenberg mit neuen Untersuchungen auf und behauptete, diese unsichtbaren Thierchen sepen vollkommene Organismen mit Magen und Darm, mit Respirationswertzeugen, mit Hoben und Gierstod. Von ihren Giern sen anzunehmen, daß fie durch Wasserdünste gehoben in die Luft auffteigen, mit der sie bann leicht in alle offenen und verbeckten Gefäße mit gemeinem ober bestillirtem Baffer einbringen können. Auf demselben Wege, wurde weiter gefolgert, dürften auch die meisten Entozoen in biejenigen Organismen und mittelft des Blutumlaufs in diejenigen Theile berselben gelangen, die zu ihrer weiteren Entwidelung geeignet sepen. Allein "andre Forscher vermochten trop

aller Anstrengung die von Ehrenberg behaupteten Hoden und Gierftocke im Leibe der Infusorien nicht aufzufinden. Was man allenfalls bafür ansehen konnte, entbehrte aller Eigenschaften biefer Drgane; ben angeblichen Giern namentlich fehlte ber Dotter, bas Reimbläschen und der Reimfleck. Auch wollte es Reinem gelingen, ben Begattungsact und bas Austriechen ber Jungen aus Giern zu beobachten, das Ehrenberg selbst ebenfalls niemals gesehen, sondern nur aus ber vermeintlichen Anwesenheit von Geschlechtsorganen geschlossen hatte". Ehrenberg's Entbeckungen wurden baber wieber ameifelhaft, und Giebel erklärt sie geradezu für bloke Allusionen. Nichtsbestoweniger fand die Annahme von unsichtbaren Infusorienkeimen und beren Lebensfähigkeit, von der Verbreitung berfelben in ber Atmosphäre und von ber baburch vermittelten Entstehung ber Thierchen im Infusum, allgemeine Anerkennung. Denn einerseits erklärte sich damit biese Entstehung gleichsam von felbst nach ber Analogie ber gewöhnlichen Erzeugungsform organischen Lebens. Andrerseits regten Chrenberg's Entbeckungen andre Forscher zu neuen Bersuchen an, bie jene Annahme zu rechtfertigen schienen. Namentlich haben Helmholt und Leucart wiederum mit Aufgüffen auf organische Substanzen experimentirt. "Sie zerstörten burch Rochen alle etwa vorbandenen Reime, und glübten die zur Einwirtung bestimmte Luft ober führten fie burch Schwefelfaure hindurch, um die zufällig in ihr befindlichen Reime ebenfalls zu zerstören. Niemals entstanden in solchen Fällen Infusorien, wohl aber bann, wenn bieselben Aufauffe ber freien Einwirkung ber Atmosphäre ausgesetzt wurden". Durch diese Versuche war nun wenigstens so viel erwiesen, daß die atmosphärische Luft in ihrer gewöhnlichen (unge reinigten) Beschaffenheit zur Erzeugung von Infusorien aus bem Infusum burchaus erforderlich ist; und barum hielten es die meisten und ausgezeichnetsten Forscher, wenn auch nicht für gewiß, boch für höchst wahrscheinlich, daß die Infusorien aus unsichtbaren Reimen entstehen, welche durch die Luft dem Infusum zugeführt werden und in ihm unter Mitwirkung der Beschaffenheit besselben und des umgebenben Klimas zu verschiebenen Organismen fich ausbilden. Giebel wendet zwar ein, daß durch jene Bersuche "von vornherein alle Lebensbedingungen beseitigt, alle zum Leben unmittelbar nothwendigen Elemente entfernt worden sepen, und daß, wo die Eristenz eines fertigen Infusoriums physisch und demisch unmöglich sen, auch bie

Entstehung eines solchen nicht erfolgen könne, da die Zeugung, welcher Art sie auch immer senn möge, stets das Resultat eines gesteigerten Lebensprocesses sey" (a. a. D. S. 196 f. 199 f. 203 f.). Allein ber Einwand trifft nicht zu. Denn ber Aufguß wurde bei jenen Experimenten zwar gekocht, die Luft geglüht, aber nachber auch wieder abgekühlt. Dadurch daß die Luft burch glübende Röhren geleitet worden, verliert sie aber ebenso wenig ihre natürliche Beschaffenheit als das Waffer durch Kochen: beibe bleiben die bekannte Mischung von Sauerstoff und Sticktoff und resp. von Sauer- und Wafferstoff, und lassen sich ebenso wohl athmen und trinken als ungeglühte Luft und ungekochtes Wasser. Man kann also nicht sagen. baß burch biese Vorkehrungen alle Lebensbedingungen und zum Leben nothwendigen Elemente beseitigt worden sepen. Wollten wir aber mit Giebel annehmen, daß die Zeugung als "Resultat eines gefteigerten Lebensprocesses" in einer gleichsam getobteten Luft nicht möglich sen, so sett diese Steigerung boch einen bereits vorhandenen Lebensproces voraus; und es fragt sich mithin, wo findet berselbe bei der elternlosen (die Annahme vorhandener Gier und Lebensteime ausschließenden) generatio originaria statt oder welches find die Stoffe, in benen er sich vollzieht? Ift die Steigerung durch bie atmosphärische Luft bergeftalt bedingt, daß ber Brocek ohne fie zu keinem Resultate führt, oder gar nicht stattfindet, — die Behauptung bes Gegentheils ift wenigstens eine bloße Behauptung, - so ift es immer wahrscheinlich, bag bie Stoffe und Elemente, die zu seiner Bollziehung erforderlich sind, also die Lebensteime in der Luft enthalten und durch fie dem Infusum als der zweiten Bedingung des Processes zugeführt werden.

Neuerdings sind nun aber auch die speciellen Nachweisungen, welche man in Betreff der Fortpslanzung der Insusiren vermiste, in völlig überzeugender Weise gegeben worden. Zumächst haben G. Balbiani (Recherches sur les Phénomènes sexuelles des Insusoires, Paris, 1861) und F. Stein (Der Organismus der Insusirenthierchen z. Leipzig, 1859 f.) bei einigen Arten der Insusirenthierchen z. Leipzig, 1859 f.) bei einigen Arten der Insusirenthiere die geschlechtliche Fortpslanzung durch directe mitrostopische Besobachtungen sestgestellt. Sie geschieht nicht wie gewöhnlich, mittelst eines Acts zweier verschiedener Individuen, sondern durch eine Art von Zwitters oder Selbsibegattung, welche im Innern des Thiers unter zwei verschiedenen Organen (dem früher s. g. Kern und Kerns

körperchen) vor sich geht. Doch kommt bei einigen Arten (3. B. bei Loxodes Bursaria) auch eine Art von Begattung in Form einer Conjugation (Angose) zweier Individuen vor. Die befruchteten Gier entwickeln fich indek nicht im Mutterleibe, sondern werden fiets vor ihrer Entwickelung gelegt. — können also auch von Luftströmungen ergriffen und fortgeführt werden. Diese Thatsachen sind von 28. Engelmann (in ber Beitschrift f. wiffenschaftl. Boologie, 1862, Bb. XI. Heft 4) burch viele neue Beobachtungen bestätigt; und ber Göttinger Boologe Referstein, ber barüber berichtet, erklart fie für vollkommen festgestellt (Göttinger Gel. Anzeiger, 1861, Stud 46. S. 1823 f. 1862; Stud 21, S. 815 ff.). Auch Leudart bestätigt die gewonnenen Ergebnisse, beschreibt den erwähnten Zeugungsproces bes Näheren und fügt hinzu: "Außer dieser geschlechtlichen Fortpflanzung besitzen die Infusorien noch eine andre ungeschlechtliche, weit häufigere Art ber Bermehrung, burch Theilung, die je nach ber Form bes Thiers balb in ber Länge, balb in ber Quere sich vollzieht. Bor berfelben umgeben sich manche Arten mit einer festen und biden schalenartigen Rapsel, in beren Innerem sich ber Leib bes Thieres oft in eine ganze Anzahl einzelner Theilstücke auflöft. Diese Einkapselung geschieht aber nicht bloß und ausschließlich zum Zwede ber Theilung und Kortpflanzung, — wie z. B. bei ben Gregarinen, — sonbern oft auch aus anbern Gründen. Sie geschieht namentlich ganz constant bei eintretendem Wassermangel: unter bem Schute ber Kapfel vertragen bie sonst so zarten Geschöpfe ohne Nachtheil eine vollständige Austrocknung und können in diesem Rustande Jahre lang aufbewahrt werben. Sie ift mithin ein Mittel zur Erhaltung und nicht bloß zur Erhaltung, sonbern namentlich auch zur Berbreitung ber Infusorien, indem ein jeber Luftzug die Rapseln aus den aufgetrodneten Tümpeln aufhebt und fortführt" (Leudart a. a. D. I, 137 ff.).

Aber auch die zweite von Shrenberg aufgestellte Vermuthung hat neuerdings ihre volle Bestätigung gefunden. Es ist jest als erswiesen anzusehen, daß die atmosphärische Luft stets mehr oder minder stark nicht nur mit eingekapselten Insusorien, sondern auch mit Reimen und Siern insusorischer Pflanzen und Thiere erfüllt ist. Diesen Nachweis verdanken wir den Untersuchungen des ausgezeichneten französischen Shemikers (Mitglieds der Pariser Akademie) M. Pasteur. In seinen beiden Schriften: Physiologie végétale: expéteur.

riences et vues nouvelles sur les natures des fermentations. Paris. 1861, unb Les corpuscules organisées répandus dans l'atmosphère, Paris, 1862, hat er zuvörderft bargethan, bag alle Gabrung und Hefenbildung (Fermentation) wie alle Käulniß organischer, flüssiger wie fester Stoffe nur von ber eigenthumlichen Thatigkeit gewisser mitrostopischer Arpptogamen und Infusorien, namentlich ber s. g. Mytodermen und Bibrionen, ausgeht.\*) Um nun die Frage nach ber Entstehung berselben einer abschließenben Lösung zuzuführen, wandte er zunächst die von Helmholt, Leuckart u. A. angestellten Experimente an. Das Ergebniß mar basselbe: überall wo die atmosvbäriiche Luft ausgeschlossen ober nur in geglühtem Buftanbe mit ben untersuchten Flussigkeiten (Bier, Essig, Milch 2c.) in Berührung gebracht war, fanden sich keine Infusorien, entstand keine Hefenbildung, keine Gahrung. Es kam mithin barauf an, klar nachnuweisen, in welchem Sinne die atmosphärische Luft Bedingung ihrer Entstehung sen; es kam barauf an, ben oben erwähnten (von Giebel u. A. erhobenen) Einwand zu widerlegen. Ru biefem Bebufe ersann er folgendes einfache, aber ebenso sinnreiche als zweckbienliche Experiment. Mit einer langen und ziemlich weiten Glasröhre, beren offene Mündung außerhalb bes Rimmers in die atmosphärische Luft hineinreichte, setzte er einen von ihm construirten Afvirator in Verbindung, welcher ber Mündung der Glasröhre Luft zuführte. In den hohlen Raum derfelben stedte er einen loderen Pfropfen von Schießbaumwolle, um in ihr die in der Luft schwebenden und von dem Aspirator in die Röhre getriebenen Körperchen aufzufangen. Nachdem ber Afpirator eine Zeit lang gewirkt hatte, ward die Schiekbaumwolle herausgenommen und in eine Mischung von Alkohol und Aether gebracht. In einer solchen Mischung löst sich Schiekbaumwolle völlig auf, die von ihr aufgefangenen Körperden dagegen finten zu Boben, und können, nachdem die Flüssigkeit vorsichtig abgegossen worden, mikroskopisch untersucht werden. bieser Untersuchung zeigte sich nun, daß sie zum größeren Theile aus Stärkefornchen bestanden, neben biefen aber fand fich auch noch

<sup>\*)</sup> Die Bibrionen, welche Pasteur für Thiere balt, ertlart Leudart, auf Grund ber Specialuntersuchungen von Cohn, trot ihrer großen Beweglichkeit ebenfalls für "pflanzliche, zumeist ben Fabenpilzen verwandte Bilbungen" (a. a. D. I, 139). — Ueber die von Pasteur bei der Gahrung beobachteten chemischen Erscheinungen vergl. Limpricht a. a. D. S. 121.

ftets eine große Bahl von Körperchen, welche ganz bas Aussehen von kleinen Giern und von Sporen kryptogamischer Pflänzchen hatten. Daß sie wirklich Sporen und Gier infusorischer Aflanzen und Thiere waren, erwies sich baburch, daß in einem Infusum, welches ausgekocht und ausgeglüht, unter Ausschluß der atmosphärischen Luft Monate lang aufbewahrt worden, ohne eine Spur von infusorischem Leben zu zeigen, sobalb ihm — immer unter Ausschluß ber atmosphärischen Luft — jene Körperchen zugeführt wurden, in wenigen Tagen eine Menge von infusorischen Pflanzen und Thieren (nament-Lich Mykobermen, Mucedineen, Torulaceen, Vibrionen, Bakterien 2c.) sich erzeugten und fortlebten, obwohl sie mit atmosphärischer Luft nicht in Berührung tamen. Damit mar erwiesen, nicht nur baß die Infusorien ohne Communication mit atmosphärischer Luft entstehen und bestehen können, sobald nur ihre Sporen und Gier einen geeigneten Nahrungsstoff finden, sondern auch daß die atmosphärische Luft solche Gier und Sporen reichlich mit sich führt und verbreitet. Daffelbe Ergebniß ward noch auf einem andern, leichteren Wege Vasteur füllte eine Glastugel, die in einem langen, mehrfach ftart eingebogenen, an einigen Stellen engeren Salse enbete, mit irgend einer leicht fich zersetenben organischen Flüssigkeit, ließ bieselbe längere Zeit fieben, um alle organischen Reime in ihr zu ertöbten, und sette sobann bie Rugel mit offenem Salse ber atmosphärischen Luft aus. Obwohl sie Monate lang bem Rugange berselben offen stand, so zeigte sich boch, wie er erwartet hatte. keine Spur von organischem Leben in dem Infusum, weil alle infusorischen Reime, die mit der Luft in den Hals der Rugel gelangten. entweder in den Bieaungen des Halfes aufgehalten murden, oder in ben engeren Stellen an ben feuchten Wänden besselben hängen blieben und daher nicht bis zu dem Infufum vordringen konnten. Rugleich ergab sich, daß das Infusum selbst, auch wenn es aus den am leichteften und raschesten in Käulniß ober Gährung übergebenden organischen Substanzen bestand, Jahre lang unverändert fich erhielt, und daß selbst Blut zwar insofern eine Modification erlitt. als die Blutfügelchen aus der runden in eine eckige Gestalt überaingen, aber boch keine Spur von Zersetzung, b. h. von Umwanbelung in unorganische Stoffe, zeigte. Es war mithin zugleich ber Beweis geführt, daß organische Materie, wie sie nur aus organiichem Leben und organischem Stoffe fich erzeugt, fo auch nur

burch organische Kräfte und nicht durch physikalische oder chemische Processe zerstört wird: nicht die Einwirkung des Sauerstosse det atmosphärischen Luft, wie man bisher annahm, sondern nur die Lebensthätigkeit infusorischer Pflanzen und Thiere ruft die Zersetung (Gährung — Fäulniß) der organischen Substanzen hervor (vergl. A. Laugel, Revue des deux Mondes, 1863, T. XLVII, p. 333 f. 339).

Den Versuchen Pasteur's und ihren Ergebnissen, welche, wie es scheint, in Deutschland noch wenig bekannt sind, \*) zollen die außgezeichnetsten französischen Ratursorscher, A. de Quatresages (in der Rev. d. deux Mondes, 1861, Janvier, p. 147), C. Matteucci (ebendas. Auguste, p. 649), A. Laugel (idid. 1863, T. XLVI, p. 907; T. XLVII, p. 331 ff.), ihre volle Anersennung. Auch Hurley, der berühmte englische Physiologe, stimmt ihnen dei und spricht die Ueberzeugung aus, daß durch Pasteur's Experimente "die Lehre von der Urerzeugung ihren schließlichen Gnadenstoß dekommen habe" (J. Hurley: Ueber unste Kenntniß von den Ursachen der Erscheinungen in der organischen Natur 2c. Uebersett von C. Bogt, Braunschweig, 1865, S. 65 f. 70).\*\*) In der That dürste es nunmehr erwiesen seyn, daß, in dem gegenwärtigen Justand des Erdstörpers und der irdischen Ratur wenigstens, nirgend mehr eine generatio originaria stattsindet.

<sup>\*)</sup> Rur Dr. Joh. Maller hat sich (burch eine Abhandlung in ben Jahrbüchern für Gesellschafts- und Staatswissenschaften, 1865) bas Berbienst erworben, sie näber bargelegt und auf ihre Tragweite ausmertiam gemacht zu haben.

<sup>\*\*)</sup> Huzlen bemerkt zugleich, daß ben Untersuchungen Jonbert's, ber mit leibenschaftlichem Eiser die Lehre von der Urzeugung noch in neuerer Zeit vertheibigt, die wissenschaftliche Genauigkeit mangele. Joubert ist Anhänger der materialistischen Hypothese; und sir den Materialismus fällt mit der Möglichseit der Urzeugung allerdings eine Hauptstisse seiner übrigens so haltsosen Behauptungen hinweg. Daraus erklärt es sich, daß Joubert und seine Freunde, Johnnt Musset, alle Mittel anwendeten, nm die Ergebnisse Pasteur's umzustoßen. Sie beschuldigten ihn grober Irrthilmer bei seinen Bersuchen, und auf ihr Drängen hat die Pariser Atademie eine Commission niedergesetzt, um die Experimente Pasteur's zu prüsen. Der Ersosg ist ein glänzender Triumph Pasteur's gewesen. Die Commission erklärt in ihrem Bericht zum Schluß: En résume, les faits, observés par M. Pasteur et contestés par MM. Pouchet, Joly et Musset, sont de la plus parfaite exactitude (Compte rendu de l'Académie des Sciences, Rapport du 20. Février, 1865).

Die Vertheibiger ber Urzeugung behaupten zwar 4), daß auch noch jest sogar aus unorganischen Stoffen (ohne Infusum) burch bie bloge Wirksamkeit ber physikalischen und demischen Krafte organisches Leben geschaffen werbe, womit im Grunde erft eine wirkliche Urzeugung gegeben wäre. Allein mas fie bafür anführen: baß blokes Regen- ober Fluswasser, in einer verkortten Flasche hingestellt, sich nach einiger Zeit mit jener grünen Brieftlen'ichen Materie erfülle, in welcher mitrostopisches Bflanzen- und meist auch Thierleben sich zeige; daß es Gruithuisen gelungen sen, "in Aufauffen von reinem Wasser auf Granit, Kohlenblende und Marmor mitrostopisches Leben hervorzuzaubern"; daß Burdach "Marmor mit gemeinem ober bestillirtem Wasser übergossen, ben übrigen Raum bes Glases mit atmosphärischer Luft ober mit Sauer- ober Wafferftoff gefüllt habe, und bag zwar auf biefem Wege niemals grune Materie, boch aber eine schleimige Substanz mit weißen Fäben, welche zum Theil äftig, zum Theil wie Korallenstämme gebildet waren, sich erzeugt habe; daß bagegen Stücke Granit, aus ber Mitte eines Blodes frisch herausgeschlagen, mit frisch bestillirtem Wasser und Sauerstoff- ober Wasserstoffgas im Sonnenlichte grüne Materie mit Confervenfäben ergeben haben; und daß in ausgegrabener Dammerbe, an welcher keine fremde Substanz unterschieben werden konnte, nachdem sie ausgekocht und eingebickt worden, unter Waffer und atmosphärischer Luft, in Flaschen mit eingeriebenen Glasstöpfeln und darüber noch mit Blafe festwerschlossen, zahlreiche Infusionsthierchen und grüne Materie, mit bestillirtem Wasser und Sauerstoff bloß grüne Materie entstanden sepen" (Giebel a. a. D. S. 196 f.), ift jest, nach Basteur's Bersuchen und beren Ergebnissen ohne alle wiffenschaftliche Bebeutung. Und was die Thatsachen betrifft, welche bei älteren Beobachtern für die Urerzeugung sogar von höheren Thieren, von Fischen, angeführt fich finden, - baß 3. B. nach Abanson einige Wassertümpel in Afrika, welche jährlich neun Monate trocken stehen. bei eintretender Regenzeit sogleich mit Fischen besetzt sepen, daß man auf ben Alpen und Pyrenäen in Seen und Bächen, welche burch aufthauendes Gis und Schnee entstanden waren, Forellen und andre Fische gefunden habe, bag nach Macartney auf einer im offenen Weltmeer durch vulcanische Kräfte emporgehobenen Insel Schmerlen, Bariche und Brachsen die sugen Gemäffer belebten, die doch weber als Gier noch als Fische Reisen über bas Meer unternehmen konnten. — so sind alle diese angeblichen Thatsachen so wenig constatirt, daß selbst die entschiedensten Anhänger der Urzeugung sich nicht auf sie zu berufen magen. Dasselbe gilt von ber "besonders überraschenden Weise", burch welche Crosse in Bromfield im Sahre 1837 die Urzeugung von Milben erwiesen haben wollte. Bilbung künftlicher Mineralien beschäftigt, ließ berselbe auf eine tiefelfaure Kaliauflösung, welche burch tochenbes Wasser und Salzfäure verdünnt war, längere Zeit ben galvanischen Strom einwirken. Statt ber an bem einen Bol erwarteten Riestryftalle bemerkte er am 14ten Tage bes Berfuchs kleine weiße Wärzchen, am 18ten Tage vergrößerten sich dieselben, auf jeder erschienen 7-8 Fäben, welche am 26ten Tage in vollkommene Insecten verwandelt waren. Mit einer Nabel gewaltsam von der Steinunterlage entfernt, starben die Thierchen alsbald; die übrigen aber lösten sich nach einigen Tagen von felbst ab und tummelten sich munter umber. In einigen Wochen vermehrte sich ihre Anzahl auf etwa Hundert, jung und alt, bunt durcheinander (Giebel, S. 202 f.). Auch hier wiederum ift ja auf keine Weise festgestellt, baß nicht durch die Luft die Gier, aus benen die Milben sich entwickelten, der Kaliauflösung zugeführt morben. ---

Sonach aber ergiebt sich von Neuem, mas mir oben (S. 196 f.) bargethan haben, daß die Annahme einer besondern Lebenskraft und resp. Lebenssubstanz als Grundbedingung alles organischen Ents stebens und Bestebens eine naturwissenschaftliche Nothwendiakeit ist. Auf diesen Nachweis fußen wir; und von ihm aus dürfte es nach bem gegenwärtigen naturwissenschaftlichen Standpunkt bie natürlichste Lösung des vorliegenden Problems senn, anzunehmen, daß, wie alle übrigen Kräfte, so auch die Lebenstraft, an einen besondern (vielleicht in ber Luft ober dem Wasser schwebenden) Stoff und an beftimmte Bedingungen (Mitwirkung andrer Rrafte) gebunden, von Anfang an dem Erdförper eingewohnt habe, daß sie, nachdem auf einer bestimmten Stufe ber geologischen Entwickelung besselben bie Bedingungen für ihre Birksamkeit eingetreten, in Thätigkeit übergegangen sen, und so die ersten, diesen Bedingungen entsprechenden Mit den sich ändernden Bedingungen Organismen erzeugt habe. in Folge der fortschreitenden Entwickelung des Erdkörpers mußten andre und wieder andre Organismen entstehen; und nachdem in der postbiluvianischen noch gegenwärtig fortbauernben Periode ber Bilbungsproceß der Erde vollendet war und sie ihre jetige Gestaltung und Beschaffenheit gewonnen hatte, mußte allmälig eine dieser Beschaffenheit entsprechende Flora und Fauna in einer dem Maaße der Ledenskraft und der mitwirkenden unorganischen Kräfte adäquaten Fülle die Erdodersläche bevölkern. Damit erschöpfte sich allgemach das bestimmte Maaß der freien, noch unverwendeten Ledenssubstanz der Erde dergestalt, daß in späteren Zeiten und namentlich in der Gegenwart keine neuen Pflanzen und Thiere durch das freie Wirken der Ledenskraft entstehen können.

Demgemäß scheint es bes Eingriffs einer höheren Macht zur Broduction organischen Lebens auf der Erde nicht zu bedürfen, auker soweit die Beschaffenheit und Bilbung bes Erdkörpers überhaupt und das Daseyn der Lebensfraft selbst die Wirksamkeit einer folden Macht forbert. Allein bei näherer Betrachtung zeigt fich boch. daß ohne beren Mitwirkung die Entstehung ber mannichfaltigen Bflanzen- und Thiergeschlechter undenkbar erscheint. Denn es findet sich nicht nur eine burchgreifenbe, wenn auch bei ben niedrigsten Thieren schwer festaustellende Differeng zwischen ber vegetabilischen und animalischen Organisation, sondern auch innerhalb jedes ber beiden Reiche besteht eine fast unermegliche Mannichfaltigkeit von Ordnungen, Rlassen, Gattungen, Arten, von benen jede ihren eigenthümlichen Typus, ihre specifischen Unterschiede mit großer Räbigteit festhält. Diese principielle Verschiedenheit - die insofern nothwendig erscheint, als das Thierreich nicht ohne das Pflanzenreich und viele Thierarten nicht ohne das Vorhandensenn gewisser anderer eristiren können, — läßt sich unmöglich aus ber blinden naturlichen Wirksamkeit der Lebenskraft berleiten. Denn wollte man sie darauf zurückführen, so müßte man annehmen, daß die eine und aleiche Lebenstraft, je nachdem sie unter verschiedenen Umständen auf verschiedene unorganische Stoffe ftieß und diese zu ihren Gebilben verwendete, jest eine Bflanze, jest ein Thier und wiederum bald diese, balb iene Aflanzen- oder Thierspecies in's Daseyn gerufen habe. Allein die unorganischen Stoffe, aus welchen alle Pflanzen- und Thierkörper bestehen und aus welchen also die Lebenstraft die erste organische Materie herzustellen batte, find wesentlich bieselbigen gleichen bei allen den verschiedenen Thier- und Bflanzenarten, und die hauptfächlichsten von ihnen, Kohlenstoff, Sauerstoff, Stidftoff und Wasserstoff, fanden sich gleichmäßig in und über ber

Erbe verbreitet. Auch waren die äußern Umstände, wenigstens in ben älteren Entwickelungsverioden bes Erdkörvers an den verschiebenen Bunkten beffelben, im Befentlichen diefelben. Und enblich wissen wir, daß die ersten Anfänge der pflanzlichen wie ber thierischen Organisation, die Reimzellen, stofflich, chemisch wie physitalisch ununterscheibbar sich gleichen, und boch aus ihnen bie verschiebenften Bflanzen- und Thierarten fich entwideln. Die Gine und selbige Lebenstraft, wenn sie in ähnlicher Art wie die Glettricität, das Licht oder die Warme, d. h. an fich vollkommen gleichmäßig gewirkt hätte, würde sonach unter den gleichen Umständen und aus den gleichen Stoffen auch nur gleichartige, specifisch ununterscheidbare Organismen haben hervorbringen können. Da gleich wohl eine Rulle verschiebener Bflanzen- und Thieraeichlechter nicht nur gegenwärtig besteht, sonbern von Anfana an auf allen einzelnen Buntten ber Erbe unter gang gleichen äußern Bedingungen bestanden hat, so muß schon darum — abgesehen von allen anderweitigen Gründen — angenommen werden, daß eine andre höhere Macht die Thätigkeit der Lebenskraft bestimmt und geleitet ober sie nur als Mittel zur Ausführung ihrer Ideen vermendet habe.

## IV. Bilbungeftufen ber organischen Schöpfung.

Die Nothwendiakeit dieser Annahme bestätigt und steigert sich in bobem Grabe, wenn wir die verschiedenen Entwickelungsstadien näher in Betracht ziehen, welche bie organische Schöpfung Sand in Hand mit der unorganischen (ber Bildung des Erdkörpers) durchlief. Sie steben in einem so innigen Zusammenhang unter einander und überall zeigt fich eine solche Harmonie und Folgerichtigkeit in ihrem Berlauf wie in ihren waltenden Brincipien, daß selbst Forscher wie Burmeister nicht umbin können, einen bestimmten "Blan" mit beftimmten Gesichts- und Zielpunkten in der Geschichte der pragnischen Burmeister zeigt zunächst, daß von Anfana Natur anzuerkennen. an, seit dem ersten Auftreten thierischer Organismen überhaupt, die fundamentalen Unterschiebe ber animalischen Organisation und bamit bie beiben Hauptklassen bes Thierreichs mit ihren Hauptgruppen beftanden haben. "Die thierische Gestalt ift nämlich theils auf einen regulären, theils auf einen inmmetrischen Grundtypus reducirbar. Die Klassen, welche auf die erste, reguläre Grundform sich

ftüten, zerfallen in Polypen und Radiaten (Strahlthiere), mährend die symmetrischen Thiere in die drei großen Gruppen der Mollusten (Beichthiere), Articulaten (Gliederthiere) und Bertebraten (Wirbelthiere) sich trennen. Jeder dieser fünf Haupttypen geht in eine größere ober geringere Menge abgeleiteter Formen über" (bie Mollusten in Schnecken, Muscheln, Armfüßer und Kopffüßer; die Articulaten in Würmer, Krebse, Spinnenartige Gliederthiere und Insekten; die Vertebraten in Fische, Amphibien, Bogel und Säugethiere). Alle fünf Haupttypen waren aber bereits in ber ersten Schöpfungsperiobe bes thierischen Lebens vertreten: es gab von Anfang an Bolypen und Rabiaten, Mollusten, Articulaten und Bertebraten. \*) Denn "biese Grundgeftalten gehören mit Nothwenbigkeit zur organischen Natur der Erde; nur die vollkommenere oder unvollkommenere Darstellungsart eines jeden Grundtypus ist den Umständen Breis gegeben" (Vergangenheit und Gegenwart bes Thierreichs, in den "Geologischen Bilbern 2c." I, 150. 153 f.). Darum gab es zwar von Anfang an auch Vertebraten, aber ben Umftänden gemäß nur erft in der niedriaften unvollkommensten Darstellungsform dieses Typus, in der Form von Fischen, und somit zugleich in einer weit geringeren Mannichfaltigkeit. Denn gewiß ist 2) "daß die Mannichfaltigkeit ber organischen Formen mit ben späteren Berioden der Organisation gleichmäßig zunimmt, und daß die ältesten Zeiträume, wenn auch nicht ber Zahl nach weniger Thiere, boch weniger mannichfaltig gebaute Thiere besaßen. In den jungeren Berioden der Erdbildung treten daber diejenigen Formen in heterogenen Familien neben einander auf, welchen wir in der älteren Zeit in Einer und derfelben Familie als untergeordneten Mobificationen, vielleicht nur als Gattungstypen begegnen" (a. a. D. S. 159). Auch die befondre Geftaltung ber einzelnen Gattungen

<sup>\*)</sup> Uebereinstimmend damit weist Quenstedt von jeder diefer 5 Klassen einzelne Arten bereits in den ältesten Schichten der s. g. Brimarformation nach a. a. D. S. 66. 68. 76. 78 f. Indes ift es nach ihm zweiselhaft, ob die Fische über die mittlere Schicht des Uebergangsgebirges hinausreichen; und Sir R. J. Murchison behauptet, daß Fische erst in den spätesten Silurischen Schichten vortommen, und "daß es daher enorm lange Perioden, welche den ältesten zoophytischen Niederschlägen solgten, gegeben habe, während deren die Meere, odwohl bereits reich an allen andern niedrigern Klassen von Thieren, noch nicht von Fischen dewohnt gewesen" (Sitzungsberichte der Brit. Association a. a. D.).

und Arten berselben Hauptflasse in den verschiedenen Schöpfunasperioden erscheint nicht willführlich ober zufällig, sondern von einer zwedmäßigen Beruchichtigung der obwaltenden Umftande bedingt, stets in Uebereinstimmung mit dem Charakter der Bildungsepoche bes Erdförpers, ber sie angehören. Dieß zeigt sich nicht bloß im Großen und Ganzen, sondern bis in's Einzelne hinein. So z. B. waren die armlosen wie die mit Armen versehenen Krinoideen, die ältesten Thiere aus dem Geschlechte ber Echinobermen, anfänglich nur barum auf langen vielgliedrigen Stielen am Boben festgeheftet, und konnten nicht wie ihre etwas jungeren Brüber, die Afteroiden (Seefterne) und Echinoiden (Seeigel), sich frei bewegen, weil es das mals in der ältesten Zeit noch wenig ober gar keine sandigen Ufer bes Meeres gab, an den schroffen harten Felsen aber jene Thiere mit ihrer zarten Organisation zerschmettert worden seyn würden (S. 160). Und unter ben vier Geschlechtern ber Mollusten mußten bie Brachiopoben und Cephalopoben, die früher viel zahlreicher waren, mit ber Vermehrung ber Muscheln und Schneden, "welche burch bie fortschreitende Sedimentbilbung ber Erbe bedingt war", an Bahl abnehmen, wenn "bas Gleichgewicht erhalten werden follte, bas zwischen der Thierwelt und ihrem Tummelplate, der Erdoberfläche, von jeher bestanden hat" (S. 166). Insbesondre aber erscheint es bemerkenswerth, daß durchgängig die Schöpfung ber einzelnen Gattungen gleichsam mit einem Prototyp ber ganzen Klasse, ber sie angehören, beginnt, b. h. mit einer Bilbung von Thieren, in beren Organisation alle die Mertmale zusammengefaßt sich finden, die später vereinzelt an den verschiedenen Gattungen und Arten der Klasse hervortreten und ihre specifischen Unterschiebe bilden.

Dieses Princip, das gleichmäßig durch die drei Hauptentwickelungsstadien der thierischen Schöpfung hindurchgeht, zeigt sich sogleich an den ältesten Thieren der ersten Periode der Erdbildung, an den Krinoideen, den Trilobiten und namentlich an den Cölakanthinen, von denen Burmeister im Folgenden klar nachweist, daß sie Prototypen der späteren höheren Fischarten anzusehen sind. Es zeigt sich aber auch, wo möglich noch klarer, an der bedeutendsten und charakteristischen Thiergruppe der Secundärperiode. In ihr sind, wie schon demerkt, die Amphibien "die hervorragendsten Geschöpfe". Denn das Zeitalter "ist die Durchgangsperiode in der sedimentären Bildungsgeschichte unfrer Erde, wie die Amphibien als Thierklasse utriet. Gott u. die Raiur. 2. nust.

die Durchaanasgruppe in der Entwickelungsreihe der Rückgratthiere Die Erde verliert mährend bieser Beriode allmälia ihren Insularcharakter, um nach bieser Zeit die Continentalphysiognomie anzunehmen. Continentalthiere find die großen Landsäugethiere, die in ber folgenden Tertiärperiode erscheinen, meshalb diese mit Recht bas Zeitalter ber Säugethiere genannt wird. Die Hauptformen ber beutigen Amphibien find die Frosche, die Schlangen, die Gibechsen und die Schildfröten. In der Secundarperiode, dem Reitalter der Amphibien, eristirten aber noch keine Schlangen, noch überhaupt nadte Amphibien mit ber Summe von Eigenschaften, die ihnen als Kriterien zukommen: alle Refte von Fröschen, Salamanbern, Molden und Schlangen find junger als die Kreibe und gehören ber Tertiärevoche an. Aber statt ihrer treten neben und zum Theil vor den ächten Gibechfen, Arotobilen und Schlangen gemiffe eigenthümliche Amphibienformen auf, die der Tertiärepoche wie der Gegenwart Diese Amphibien, vielleicht die sonderbarsten und merkwürbigsten Thiere, die je gelebt haben, bilden recht eigentlich den geologischen Charakter ber Secundärepoche. Sie lassen sich auf vier Familien, ber Labyrinthodonten, Enaliofaurier, Bterofaurier und Dinosaurier, zurückführen. Die Labprinthodonten, die ältesten von allen Amphibienarten, waren aber nicht bloß Frösche ober Gibechsen ober Schildfröten, sondern Alles in Allem, also kurzweg Amphibien überhaupt, b. h. fie befagen bie gange Summe von Gigenschaften, welche jest über die zahlreiche Klasse der Amphibien an deren verschiedene Mitglieder einzeln vertheilt erscheinen". (Dieß weift Burmeister burch eine genaue vergleichenbe Lerglieberung bes Baues ber Labyrinthodonten nach.) Denn "alle organische Entwickelung ist analytisch, wenn sie die Bermehrung der Geschöpfe beabsichtigt; synthetisch ist sie nur so lange, als sie die Bildung des Individuums porhat, als sie das Ganze aus den Theilen, wie sie sich nach und nach von einander trennen, im Embryonalzustande herstellt. auch dabei verfährt fie insofern analytisch, als sie die elementare Rellenform durch Umwandlung auflöst in heterogene Gewebe, die, sowie sie entstanden sind, einzelne ihre besondern Organe formiren: jeber scheinbaren Synthese ist eine Analyse vorhergegangen. Gans baffelbe zeigt die Entwickelung der organischen Wefen in den Stufenaltern ber Erbe. Gin schlagenber Beweis bafür find bie Labyrinthodonten: fie find implicite bie Gefammtamphibien, aus

benen die Einzelgruppen explicite resultiren, sie sind die wahren und schönsten Prototypen des Amphibienbegriffs, der sich später nach einer Entwickelung von Millionen Jahren in die jetzigen Arten und Species der Amphibien aufgelöst hat" (Burmeister a. a. D. S. 190 f. 193 f. 197).

Was endlich ben organischen und insbesondere den zoologischen Charafter ber Tertiarepoche betrifft, so ift sie "ein fast vollstänbiaes Abbild der Gegenwart. Namentlich stimmen die niederen Thiere in ihrer Organisation mit ben gegenwärtigen Berhältniffen überein: allen ihren Rlaffen fehlen die eigenthümlichen Glieder ber primären und secundaren Epoche. Auch von Amphibien befigt die tertiäre Beriobe nur Typen, die der Gegenwart geblieben sind; — was in ihr von Amphibien auftritt, ist zwar nicht specifisch, aber doch oft generisch mit gegenwärtigen Formen verwandt und kann ohne allen Anftok in beutigen Kamilien untergebracht werben. Alles, was wir von Bögeln wissen, harmonirt ebenfalls mit ber heutigen Erscheinung. Rur besondern Charafteristik der Tertiärepoche bieten sich daher nur bie Organisationsverhältniffe ber Säugethiere bar. Bei ihnen wiederholt sich das eben dargelegte Phänomen: gewisse componirte Geftalten, welche bie Charaftere gegenwärtig verschiebener Grupven in sich vereinigen, bilben den Anfang und finden sich in den ältesten der vier Etagen, in die man die Formationsglieder der Tertiarepoche der Erdbildung eintheilt (indem man a) eine untere, b) eine mittlere, c) eine obere Tertiärformation und von ihnen d) bas f. a. Diluvium ober die Diluvialveriode unterscheibet). diesen componirten Gestalten ober Mischformen — die sonach unfre besondre Aufmerksamkeit verdienen — treten am meisten und in scharf ausgeprägten, von den jezigen abweichenden Charakteren gewiffe Sufthiere hervor, namentlich die f. g. Anoplotherien". Burmeifter schilbert fie näher, führt mit ebenso viel Scharffinn als Gelehrfamkeit eine anatomische und physiologische Vergleichung mit den jest lebenben Hufthieren burch, und kommt zu dem Schlusse: "Das Anoplotherium ift ein Prototyp der gesammten heutigen Hufthiere, in welchem namentlich Eigenschaften ber Schweine, Rinber, Nashörner ober Tavire und Pferde zu einem Ganzen verbunden murden. verhält sich also zu den heutigen Sufthieren ganz ähnlich wie die Labyrinthodonten zu ben heutigen Amphibien ober die Colakanthinen zu den gesammten höheren Fischgruppen". Uebrigens — fügt er hinzu — "waren alle wesentlichen Mobisicationen bes Aeußern ber Säugethiere schon in der ältesten Zeit der Tertiärepoche vorhanden: wir bemerken Flossensäugethiere, große Husthiere (namentlich Pachydermen) als Landbewohner, Raubthiere in Hundes und Viverrenform, Nager und Fledermäuse, — sinden also neben den reinsten Säugethiergestalten gerade diejenigen Formen wieder, welche früher als Enaliosaurier, Dinosaurier und Pterosaurier bei den Amphibien auftraten. Es scheint mir darin ein neuer Beweis zu liegen, daß diese Formen (der Saurier) wirklich die Vorläuser der späteren anslogen Säugethiergestalten waren, — nothwendige Modisicationen des viersüssigen Rückgrattypus, die eben deshalb im secundären Zeitalter als Amphibien, im tertiären als Säugethiere zur Ausbildung gelangen mußten" (a. a. D. S. 224 f. 228 f. 231 f.).

Dieser geistwolle Abriß ber Geschichte bes Thierreichs behält seinen Werth, wenn es auch, wie Lyell nachweist (Princ. of Gool. p. 138), die niedrigste Säugethierart (die Marsupialien oder Beutelsthiere) bereits in der Secundär-Periode, dem Zeitalter der Amphistien, gegeben hat. Denn daß die Klasse der Säugethiere erst in der solgenden (Tertiär-)Periode Bestand gewonnen und in mannichsaltigen Gattungen und Arten sich entwickelt hat, läst sich, troß unser immerhin noch geringen Kenntniß der tieseren Schichten der Erdrinde, mit völliger Sicherheit behaupten.\*) Burmeister schichten der Erdrinden Abriß mit der Erklärung: "Bon den unvollsommensten thiesrischen Gestalten, wie sie im Abstande vieler Millionen Jahre vor der Gegenwart auf der Erdobersläche entstanden, ausgehend, haben wir dieselben nach und nach aus unklaren Gebilden in klarere conscretere Fassungen übergehen sehen; wir haben die älteren Formen stets als Prototypen ihrer späteren mannichsachen Rachtommen ers

<sup>\*)</sup> Die Hauptsache, baß in ben einander folgenden Bildungsperioden der Erbe ein "Fortschritt" ber organischen Schöpfung vom Riedern zum Höhern, ein "gradweises Aufsteigen zu immer höhern Lebensformen" stattgesunden, turz daß die s. g. "Fortschrittstheorie", wie sie Lamarck zuerst entworsen und nach ihm Hugh Miller, Agassiz (in seinem Essay on Classissication, von dem sogleich die Rede sehn wird), Owen (in seinem Palaeontology), Bronn (in seinem Index palaeontologicus) ausstührlich dargelegt und begründet haben, "noch in allen wesentlichen Punkten richtig ist", erkennt Lyell ausbrücklich an (in seiner neusten Schrift: Das Alter des Menschengeschlechts u. der Ursprung der Arten 2c. Nach dem Englischen von L. Büchner. Autorisitete beutsche Uebertragung nach d. 3. Auss. des Originals. Leidzig, 1864. S. 330).

kannt, und in dem Anpassen bestimmter Enpen an äußere gegebene Berhältnisse die Abhängigkeit der thierischen Organisation von den Reiten und Mebien, in welchen fie auftrat, nachgewiesen. Gin einbeitlicher Blan, ein bestimmt und unverändert befolates Gefet tann biernach im Entwidelungsgange bes Thierreichs nicht verkannt werben. Es fragt fich nur, wie es entstanden ift. Der Ansichten barüber sind viele; aber wiffenschaftliche Bebeutung hat nur die Eine, ber zufolge bas bestehende Gesetz bas unabweisliche Resultat ber in ber Materie wirkenden Kräfte, - und mithin bas zu jeder Zeit Geschaffene abaquat den Rräften ift, die in jeder Zeit am Erdförper thätig werben konnten und also auch thätig seyn mußten: wie sie sich änderten, nahm das von ihnen Geschaffene eine andre Form an" (a. a. D. S. 242). — Gewiß: das Gefet ift nur bas unabweisliche Resultat ber in ber Materie wirkenden Kräfte; benn es ist ja nur der Ausbruck bessen, was — unter den aleichen Umständen — immer und überall auf die gleiche Weise geschieht, also auch nur Resultat der gleichen Urfachen ober wirkenden Rrafte fenn tann. Aber wenn biefe Rrafte einem "einbeitlichen Blane" gemäß nicht nur wirken, sondern auch "sich ändern", so daß nicht bloß fortwährend das Selbige und Gleiche, sondern in stufenweiser Folge immer vollkommenere Gebilde durch fie hervorgerufen werben; wenn dabei ein bestimmter allgemeiner "Begriff" zu Grunde gelegt erscheint, welcher als "Prototyp" diesen Gebilben vorangeht und als Brincip ihrer Bermannichfaltigung bient, indem er allmälig seine mannichfaltigen Momente gleichsam auseinanderbreitet, und so die einzelnen Gattungen und Arten erzeugt; — so folgt mit unabweislicher Evidenz, daß nicht eine Bielheit blind wirkender Kräfte aus zufällig fich begegnenden Stoffen, sondern nur Eine nach Plan und Begriff thätige (also denkende, intelligente, bewußte) Macht mittelft ber natürlichen Kräfte und Stoffe die Reihenfolge der Thiergeschlechter hervorgerufen haben kann, und ben ganzen Schöpfungs- und Entwickelungsproces geleitet baben Denn mochten, wie Burmeister will, die "Aeußerungen der irdischen Kräfte sich andern wie die Stoffe, denen sie inharirten, eine andre und andre Beschaffenheit annahmen", ober mochten umgekehrt die Stoffe sich ändern, je nachdem die Kräfte anders und anders wirkten: - immer mußte bie Aenberung ber Kräfte wie ber Stoffe bem einheitlichen Plane gemäß erfolgen, wenn berfelbe gur Ausführung kommen sollte; immer mußte der Begriff als bestimmende Norm die Wirksamkeit der Kräfte wie die Combination der Stoffe leiten, wenn von ihm aus, auf "analytischem" Wege, eine Bermehrung der Geschöpfe stattsinden, die Gattungen und Arten sich bilben sollten.

Nebereinstimmend mit diesen Resultaten erkennt Elie be Beaumont (und resp. R. Boat) an, bak "bas Erscheinen ber einzelnen Organisationstypen in ben verschiedenen geologischen Formationen eine analoge (vom Niebern zum Höhern fortschreitenbe) Reihenfolge liefert, wie dieselbe in ber heutigen Schöpfung dargestellt ift", daß .. bie planetarische Geschichte der thierischen Organisation eine abnliche Anschauung liefert, wie die jetige Entwickelungsgeschichte ober wie bie zoologische Ausbildung der jegigen Schöpfung, und daß mithin von Uranfang Gin und berfelbe Organisationsplan für ein jebes Reich der Thiere existirte, welcher jeder generellen wie speciellen Entwidelung zu Grunde lieat" (a. a. D. II, 332 ff.). Und einen verwandten Gebanken, ber ebenfalls einen ursprünglichen Organisationsund Entwidelungs plan ber thierischen Schöpfung voraussett, spricht C. G. Giebel aus, wenn er (nach einem Neberblid über bie "Bun-, berthiere der Vorwelt" im Bergleich mit den jetigen Thiergeschlechtern) bemerkt: "Alle Differenzen ber vorweltlichen Thiere haben eine gang bestimmte Begiehung ju ber Zeit ihrer Eristenz und zu ber Bilbungsstufe bes thierischen Organismus überhaupt. Am treffenbsten bezeichnen wir biese Beziehung, wenn wir die Thierwelt der nach einander folgenden Schöpfungsperioden als die einzelnen Entwicke lungsstufen bes Thierreichs auffassen. Ihrem wahren Werthe nach entsprechen in ber That die einzelnen Urthierreiche gang bestimmten Entwidelungsftufen ber heutigen Thiere, und wie wir es bei ben Trilobiten andeuteten, könnten wir für alle eigenthümlichen Gruppen ber Borwelt bie parallelen Beziehungen zu embryona. Ien Zuständen der heutigen Thiere nachweisen" (a. a. D. S. 145).

Diesen höchst bebeutungsvollen Nachweis haben bereits E. be Beaumont und K. Bogt (a. a. D. II, 332 f. 347 ff.) und neuerbings L. Agassiz geliesert. Nach ihnen erscheinen die Krinoibeen (gestielte Seesterne), die paläontologischen Schinobermen, die in den älteren Perioden der Erbbilbung die Hauptmasse bilbeten, als erste vorübergehende Entwicklungsstufe der jest lebenden Komatulen, die in der Jugend gestielt sind, im reisen Alter frei umherschwimmen.

Die ältesten fosstlen Fische gleichen in bestimmten allgemeinen Merkmalen den Embryonen der gegenwärtigen Fische. Die ältesten Echinoiden sind embryonische Repräsentanten der höheren später hervortetenden Familien, die Triloditen die embryonischen Borgebilde der Entomostraten, die oolithischen Dekapoden die embryonischen Typen unster Krebse; der Andrias Schouchzeri zeigt die embryonische Urzestalt unster Batrachier; die Zeuglodonten sind Borläuser unster pstanzenfressenden Cetaceen, die Mastodonten embryonisch geartete Elephanten, u. s. w. (L. Agassiz: An Essay on Classisication. London, Longman, 1859. Ch. I, Sect. 25).

Noch einen Schritt weiter geht ber ungenannte Verfasser eines in England vielgelesenen Wertes (Vestiges of the Natural History of Creation, 10. Edit. Lond. 1853). Er war, soviel wir wissen. ber Erste, der, auf jene parallelen Beziehungen geftütt, die Hypothese von der Entstehung der verschiedenen Thierarten burch unmittel= bare Erzeugung aus einander, ber höheren aus ben nieberen, naturwissenschaftlich zu begründen gesucht hat. Er geht von dem (anaeblichen) Resultate ber palaontologischen Forschung aus, baß die urweltlichen Fische nicht gleichzeitig mit ben niedrigeren Thierklaffen vorhanden gewesen, daß es überhaupt nicht gleichzeitig und von Anfang an Polypen, Rabiaten, Mollusten, Articulaten und Bertebraten gegeben, sondern eine ftrenge Stufenfolge in der Entstehung der Organismen von den niederen zu den höheren stattge-Dadurch schon werde es wahrscheinlich, daß die funden habe. höheren Thierklaffen nicht bloß auf die niedrigern gefolgt, sonbern aus ben niedrigeren bervorgegangen fenen, indem unter besonders günstigen Umftänden ber Fötus einer niedrigeren Gattung fich weiter über seinen Gattungstypus hinaus entwickelt und die vollkommenere Organisation der nächstfolgenden höheren Gattung erreicht habe. Fitt biese Hypothese spreche aber außerbem die sich von selbst aufbrängende Thatsache, daß bei der allmäligen Vervollkommnung der Organisation sämmtliche Veränderungen der äußern Form wie ber innern Structur offenbar aus Einem Grundplane entfprungen erscheinen, so daß sie nur als Modificationen dieses Plans gefaßt werden können, die ihrerseits je nach den besondern Lebensbedingungen jeder Thierart geformt wurden. Dafür spreche ferner die Lehre von der embryonalen Entwickelung, wie fie zuerst von Harven angebeutet und von Tiebemann, Geoffron St. Hilaire,

Serres u. A. ausgebildet sen. Durch sie sen festgestellt, daß 1) bie Embryonen aller Thiere nicht kennbar von einander verschieden find. und 2) daß sie sämmtlich eine Reibe von Entwickelungsformen durchlaufen, von denen jede der angloge Enpus der dauernden Gestaltung eines in der Scala niedrigeren Geschlechts ift. Für gewisse Theile der Organisation wenigstens, für das Nahrungs-, Gefäß- und Nervensystem, sen auch dieser zweite Bunkt als erwiesen anzuseben. .. So ift 3. B. die Romatula, ein freischwimmender Seestern, in einem aemissen Reitraum ihres Entwickelungsprocesses anfänglich ein Krinoide, b. h. ein auf einem Stengel am Grunde des Meeres befestiater Seestern. Die Arenicula, basjenige Insect, welches fast an ber Spike ber vollkommeneren Articulaten steht, ift im Larvenzustand ein Annelibum ober Ringelwurm (bie niedrigste Klasse ber Glieberthiere) und burchläuft sobann die Korm bes Bolwen, der Helianthois u. s. w. Die höheren Crustaceen, wie die Krabbe ober ber Meerfrebs, gleichen bei ihrem Austritt aus dem Gi den ausgebilbeten Eremplaren ber nieberen Rlaffe ber Entomostraken, und machen alle Uebergangsformen burch, welche bie Zwischengeschlechter ber Eruftaceen charafterifiren. Der Salm, ein höber organisirter Riich. zeigt auf seiner ersten Entwickelungsstufe bas gallertartige Rückenseil. ben heterocercalen Schweif und die untere Lage des Mauls, wodurch bie ausgewachsenen Blakoiben und Ganoiben (niebere Rischklaffen) sich auszeichnen. Der Frosch ferner ist noch einige Reit nach seiner Geburt ein Sisch, mit äußerlichen Riemen und andern Organen, Die ihn für ein Leben im Wasser tauglich machen, sich jedoch sämmtlich ummanbeln, sowie er zur Reife vorrückt. Die Saugethiere geben burch noch mehr Stufen hindurch; und auch ber Mensch ist von biesem Gesete nicht ausgenommen. Seine erste Gestalt ist die des Seine Organisation geht progressiv durch Zustände Animalculums. hindurch, die im Allgemeinen einem Fische, einem Amphibium, einem Bogel, und ben niederen Säugethieren gleichen. Auf einer ber letten Stufen seiner embryonalen Laufbahn zeigt er einen zwischen ben Rinnbaden befindlichen Knochen, welcher ben ausgebilbeten Affen charakterisirt; dieser Knochen wird nachher unterbrückt, und damit nimmt er vom Affentypus Abschied und wird ein wirklich menschliches Geschöpf. Namentlich burchläuft bas Gehirn bes Menschen im Sange seiner Entwickelung die Inven aller unter ihm stehenden Thiergeschlechter; und dasselbe gilt vom Gehirn aller Thiergattungen.

Demaufolge erscheint es vor dem aweiten Monat der Schwangerschaft als bas eines wirbelbeinlosen Thiers, im zweiten Monat als bas eines Fisches, im britten als das einer Schildfröte, im vierten gleicht es bem eines Bogels, im fünften bem eines Nagers, im sechsten bem eines Wiederkäuers, im siebenten wird es das eines Digitigraden (einer Rate 2c.), im achten das eines Quadrumanen (Affen), im neunten endlich zum Gehirn eines Menschen". - Demgemäß könne man fich ben Entwickelungsprocek ber thierischen Organisation als eine aufsteigende Linie porstellen, auf welcher jede Thierart bis zu einem bestimmten Buntte vorructe; auf biefem bleibe sie fteben ober schlage von ihm aus eine Seitenrichtung ein, während die nächst böbere Thiergattung zu einem böberen Bunkte fortschreite. Fötus bes Fisches 3. B. "rudt auf biefer Linie bis zum Bunkte A por; hier aber schweift er ab und schlägt eine ihm eigenthümliche Seitenlinie ein, die er bis jum Ruftand feiner Reife verfolgt; ber Kötus des Amphibiums bagegen geht zwar in ibentischen Zuständen mit dem Fische bis jum Bunkte A, überschreitet aber diesen Bunkt in der auffteigenden Linie und gelangt zur Stufe B; erft bier schlägt er seinerseits eine Seitenlinie ein", — u. s. w. Sonach aber sen es fehr wohl benkbar, daß in der Urzeit des Werdens und Bildens unter ber Mitwirkung besonders günstiger Umstände ber Fötus eines Fisches in seinem Entwickelungsprocesse den Bunkt A überschritten und bis zum Punkte B sich erhoben habe, b. h. daß aus einem Fischembryo höherer Sattung ein Amphibium der niedrigsten Klasse entstanden sen. Dazu komme, daß noch heutzutage die Natur einige Analoga barbiete, welche biefe Sppothese entschieben unterstützen. Denn obwohl gegenwärtig bie Gattungen und Arten streng geschieden erscheinen und jede nur ihres Gleichen hervorbringt, so sen es doch volltommen erwiesen, daß der Unterschied des weiblichen und männlichen Geschlechts nur eine Sache ber Entwidelung ift, indem alle Wesen auf einer gewissen Stufe des embryonalen Processes weiblich find und eine Anzahl von ihnen nur nachber zur Männlichkeit vor-Ja einige niebere Thierarten, wie ber geistreiche Huber zuerst nachwies, treffen selbst gewisse Einrichtungen, um bas Entwickes . lungsgeset in Betreff ber Hervorbringung bes Geschlechts zu modificiren. "Unter ben Bienen befindet fich bekanntlich in jeder Gemeinde nur Gin wirklich weibliches Wefen, die Bienenkönigin, gegenüber ben männlichen Bienen und den f. g. Arbeitern; lettere

find Neutren, b. h. bas Geschlecht ift bei ihnen bis zu einem zwischen bem weiblichen und männlichen mitten inne liegenden Buntte geführt, ber mit Unfruchtbarkeit verbunden ist. Der vorbereitende Ruftand der Bienenkönigin erforbert 16 Tage, der der Reutren 20. und ber der männlichen Bienen 24. Die Bienen können aber bas ist ein burch unzählige Beobachtungen constatirtes Kactum eine Larve, die sonst ein Arbeiter werben murbe, so modificiren, daß, wenn das ausgewachsene Insect aus der Buppe kriecht, es als Ronigin erscheint. Bu biesem Behufe vergrößern sie seine Relle, machen eine pyramibale Bertiefung in ihr, bamit es eine verticale ftatt ber horizontalen Lage einnehmen könne, halten es wärmer, und nähren es mit einer besonderen Kutteraattung. Aus diesen einfachen Umständen, die eine Abkürzung des embryonalen Rustandes bewirken, entspringt ein sowohl in Gestalt wie in Neigungen und Trieben gang verschiedenes Wesen". Warum also könnte nicht unter besonbers aunstigen Umständen aus dem Fötus eines Fisches ein Ichthyosaurus sich entwickeln? Der Unterschied ist nur ein quantitativer bes Maakes, und kann mithin burch Erhöhung des Maakes der günstigen Umstände aufgehoben werden. (Spuren ber Gottheit in der Entwidelungsgeschichte ber Schöpfung nach Whewell's Indications of the Creator und ber britten Auflage ber Vestiges etc. bearb. v. A. Seubert, Stutta. 1846. S. 136 ff. 151 ff.)

Wir haben diese Hypothese — obwohl sie keine Geltung gewonnen und von den ausgezeichnetsten Physiologen, J. Müller, N. Wagner, Bischoff, Volkmann u. A., ausdrücklich verworfen wird\*)

<sup>\*)</sup> Die Gründe dieser Berwerfung stützen sich zunächst darauf, daß die Grundvoranssetzung von der stufenweisen Entstehung der ersten Organismen sich nicht
halten läßt. Denn es steht geologisch soll, daß in den älteren filurischen Schicken
ber Primärformation, in denen überhaupt erst erkenndare Petresacten sich sinden,
sowohl Cephalopoden (die ausgebildetsten Mollusten) als auch Gliederthiere neden
ben niedrigeren Thierarten, und in den oberen silurischen Schickten auch bereits
Fische, also Bertebraten, wenn auch nur in einzelnen Zähnen und Strahlen von
Flossen (s. g. Ichthyodorulithen) vorkommen (Elie de Beaumont a. a. D. I, 194.
197. 199 s., Quenstedt S. 78 s.). Sonach aber läßt sich nicht behaupten, die
Schöpfung der organischen Wesen habe in dem Sinne von unten angesangen und
stusenweise sich sortgebildet, daß die Existenz der niederen Thierart immer die
Bedingung für die Entstehung der nächst höheren gewesen seh. Ausgerdem
steht es nach Elie de Beaumont sest, "daß die Entwidelung der Organismen
auf der Erde nicht in allmälig stetiger Reihensolge sich sortspann, indem die aus-

— nur barum näher bargelegt, weil die für sie angesührten Gründe am besten zeigen, wie innig und folgerichtig der Zusammenhang in der Entwickelungsreihe der verschiedenen Thiergeschlechter ist, wie klar der Plan einer stusenweisen Fortbildung vom Niederen zum Höheren hervortritt und noch gegenwärtig in dem embryonalen Entwickelungsprocesse des menschlichen und thierischen Organismus sich kund giebt, und weil die Hypothese, wenn auch in etwas veränderter Fassung, von neuem entwickelt wird in dem kürzlich erschienenen

fterbenben Arten nach und nach burch andre erfetzt wurden, bag im Gegentheil fcarf abgefdnittene Schöpfungsepochen eriftiren, burch bie ein neues Leben auf ber Erbe bervorgerufen marb, nachdem vorber bas frubere ganglich vernichtet worben war". Denn "felbft an folden Orten, wo die Formationen in borigontalen Schichtungen über einander liegen und man teine Spur einer Anbeutung folder Ericheinungen finbet, burch welche bas Fortleben einer früheren Schöbfung beeinträchtigt worben ware, findet man die Ginschluffe früherer Formationen ftreng von einander geschieben" (a. a. D. II, 245. 301 f.). Enblich fpricht gegen bie Supothese, baff 1) in ber gangen Ratur gegenwärtig ein Berlaffen bes Grundtobus ber Organisation, eine Sinüberbilbung in eine wesentlich verschiebene Gattung, in teiner Begiebung, bei teinem organischen Befen vortommt, und bag boch ber Buftand ber Erbbilbung in ber Tertiarperiobe wenigstens, jur Beit ber Entftebung ber erften Saugethiere, fein bon bem gegenwartigen wesentlich verschiebener war; baf 2) nicht bie niebrigften Amphibien, nicht bie niebrigften Gaugethiere querft entftanden, fonbern, wie Burmeifter bargetban, bie alteften Gefoobfe biefer Rlaffen bie fpecififden Mertmale, burch welche bie fpater entftanbenen Gattungen und Arten ber Rlaffe fich unterschieben, in fich gur Ginbeit jufammenfaßten und infofern als bie Brototypen berfelben fich barftellen; unb bag 3) ber embryonale Entwidelungsproceg, auf ben fich bie Spoothese vorzugsweise beruft und nach welchem jebe bobere Thiergattung bie Entwidelungeftufen ber unter ihr ftebenben nach einanber burchlaufe, in ber behaupteten Gleichmäßigtelt und Allgemeinheit nicht besteht. Denn gu ber Beit, in welcher g. B. bas Ernahrungeorgan bes menfchlichen Fotus noch auf ber Bilbungeftufe ber Amphibien fleht, ift ber Ropf bereits febr viel bober entwickelt als bei irgent einem Amphibium. Namentlich aber finbet jene Stufenfolge nicht bei allen Thierflaffen fatt. Rur bie Embryonen ber Wirbelthiere machen bie verschiebenen Bilbungsftufen ber unter ihnen flebenben niebrigeren Thiergattungen burch; bei letteren bagegen zeigen fich Abweichungen, inbem bei ihnen theils Formationen erscheinen, bie von ber nachft boberen Gattung nicht repetirt werben, theils auch neue Formationen eintreten, bie bei ben nieberen nicht vorbereitet fich finben, fo bag bie Ratur gleichfam einen neuen Anfang macht; bei einzelnen tommen fogar ruch fcreitenbe Metamorphofen vor, 3. B. bei ben Cirrhipeben ober Rantenflifilern (einer Cruftaceenfamilie), ben Röhren-Anneliben (einer Familie ber Ringelwarmer) 1¢.

Werke des ausgezeichneten englischen Physiologen Charles Darmin. auf bas Männer wie Owen und Sir Charles Lvell nicht nur mit großen Erwartungen hingewiesen haben, sonbern bessen Ergebnissen fie auch im Wesentlichen beistimmen. (Ch. Darwin: On the Origin of Species by means of Natural Selection, London, Murray, 1859. In's Deutsche übersett von G. H. Bronn, Stuttgart, 1860.) Darwin zeigt zunächst burch eine Külle von Thatsachen und Nachweifungen. baß "feine bestimmte Granze sich ziehen laffe zwischen Arten und Unterarten, noch wiederum zwischen Unterarten und distinauirten Spielarten, noch endlich zwischen Spielarten und individuellen Berschiebenheiten, — daß vielmehr alle diese Unterschiebe in unmerklichen Abstufungen ineinanderfließen, und daher dem Berftande nur die Borftellung von "Uebergangen" binterlaffen". Er fucht ferner zu beweisen, daß noch heutzutage nicht nur Spielarten, sondern Racen und Unterarten bei Bflanzen und Thieren entstehen, indem auf natürlichem ober künstlichem Wege gewisse anfänglich nur inbividuelle Verschiedenheiten in den folgenden Geschlechtern befestigt und weiter ausgebildet werden, womit von den anfänglich nur eigenthumlich modificirten Theilen aus, wegen des innigen Ausammenbanas aller unter einander, allgemach die Mobification den aanzen Organismus ergreift und mehr ober minder umgestaltet. Ausgezeichneten Tauben-, Schaf- und Rinderzüchtern sen es gelungen, schon innerhalb eines Lebensalters die Racen beträchtlich umzugestalten. und die Schäbel einzelner Taubenracen weichen so bebeutend von einander ab, daß ein Ornithologe, der mit diesen Racenunterschieden noch nicht bekannt mare, fie für die Schabel gang verschiebener Arten halten würde (S. 26 f.). Der Mensch erreiche bieß burch künstliche Rüchtung und verständige Auswahl, indem er unter einer Anzahl von Eremplaren, welche gewisse Gigenthümlichkeiten zeigen, bie er fortzupflanzen und durch Spielarten auszubilden wünsche, die fräftigsten und fähigsten ausscheibe, und biese sich begatten laffe, von der jungen Brut aber wiederum eine ähnliche Auswahl treffe. und auf diesem Wege so lange fortfahre, bis die Gigenthümlichkeiten. um die es sich handle, sich vollständig entwickelt und befestigt haben (S. 36 ff.). Die Natur erreiche baffelbe burch eine Art von natürlicher, sich von selbst bilbenber Züchtung und Auswahl, die badurch entstehe, daß in dem allgemeinen Kampfe um die Subsistenz von jeder Art nur diejenigen Exemplare dauernd fortbesteben, welche

burch ihre besondern Gigenthumlichkeiten am meiften befähigt find. unter ben gegebenen wechselnben Umständen sich zu erhalten und fortzupflanzen. Eben bamit aber erhalten sich auch biefe befonbern Eigenthumlichkeiten, befestigen sich, bilben sich mehr und mehr aus, gewinnen eine immer größere Bestimmtheit und Ausbehnung, bis aus ber bloken Spielart eine neue Art sich entwickelt habe (S. 65 ff. 85 ff.). Aber auch burch conftante lebung beftimmter Gliebmaßen bes Organismus und Vernachlässiauna andrer können mit der Reit bedeutende Veränderungen bestelben entsteben: ber Strauß kann mahrscheinlich nur darum nicht mehr fliegen, weil er wenig Veranlassung fand, es zu üben und zugleich durch natürliche Züchtung immer größer und schwerer ward, womit er seine Küße immer beffer, seine Klügel immer weniger gebrauchen lernte u. s. w. Durch biefe und ähnliche Betrachtungen kommt Darwin zu bem Schluffe: Art und Spielart (Barietät) sepen nicht ursprünglich verschieden, sondern die Spielart nur eine werdende Art, eine unreife Species, eine Species im Jugendalter. Und mithin sey anzunehmen, daß durch eine vielleicht Sahrhunderte lange Bererbung, Erhaltung und Anhäufung ursprünglich höchst geringer, aber zahlreicher und allmälig sich steigernder Abanderungen nicht nur die verschiedenen Arten (Species) ber Pflanzen und Thiere entstanden, sondern auch die Formen des einen geologischen Zeitalters in die bes andern übergegangen sepen, — daß also z. B. die verschiedenen Pferbearten, Rof, Zebra, Gel, Hemionus, Quagga, von einem ursprünglichen Thiere abstammen, welches Taufende von Geschlechtern rudwärts gelebt haben und vielleicht geftreift wie das Zebra, aber übrigens anders als dieses gebaut gewesen senn möge. ber Ueberzeugung, daß auf diese Weise die mannichfaltigen Thierund Aflanzenformen von bochstens 8 bis 10 Voreltern (Progenitors), ia daß alle Thiere und Pflanzen trot der unendlichen Verschiebenheit ber Gattungen, Arten und Unterarten in gemeinsamer Abstammung von Einem Ureremplare entstanden seyn könnten (S. 488).

Ich überlasse biese mit großem Scharfsinn und ebenso großer Gelehrsamkeit durchgeführte Hypothese dem Urtheil der Sachverständigen. Ich glaube indeß nicht, daß sie allgemein angenommen werden dürfte. Denn zunächst steht sie m. E. in offenem, unlösbarem Widerspruche mit dem Daseyn der zahlreichen Gattungen, Arten und

Unterarten von vflanglichen und thierischen Barafiten (Schmarobern), welche, obwohl allermeift ben niedrigsten Ordnungen ber organiichen Schöpfung (ben Schimmelarten, ben Würmern und Articulaten) angehörig, doch erft entsteben tonnten, nachdem die bober organifirten Geschöpfe, an benen und in benen fie leben, zur Welt gekommen waren, und welche sich nicht wesentlich abandern (abarten) können ohne die Möglichkeit ihrer Existenz zu verlieren. Denn daß jemals ein höher entwickeltes, frei lebendes Thier, das als solches nothwendig mit Augen ober andern weiterreichenden Sinnen und mit Bewegungsapparaten ausgestattet seyn muß, in die Garakteriftische Bilbung ber ftationaren Schmaroger, einen einfachen, plumpen, cylindrischen Körper, ohne Augen und Bewegungswertzeuge, dafür aber mit Haftapparaten, Haken und Spigen ausgestattet, sich soll umwandeln können (veral, Leudart a. g. D. S. 10. 20), erscheint völlig undenkbar, und liegt ganz außerhalb ber Darwinschen Hypothese, unerreichbar für sie. Demnächst wibersprechen der Hypothese durchweg die bisherigen Resultate der paläontologischen Forschung. Baläontologisch lassen sich nicht nur keine Uebergange im Darwin'schen Sinne nachweisen, sondern es fteht auch fest, baf in ben ältesten primaren Schichten ber Erbe bereits die 5 (ober wenigstens 4) Hauptgattungen ber Thiere in festgestellter Unterschiedenheit sich vorfinden \*), und daß bei jeder großen Revolution überall ober doch fast überall die älteren Thiergeschlechter mahricheinlich fämmtlich zu Grunde gingen, die neuen Gattungen also nicht nur durch bloße Abartung von den älteren entstehen konnten. Jedenfalls ift nicht einzusehen, wie bei bem Wechsel ber Sentungen bes Landes unter das Meer und seiner Biedererhebung über basselbe - ein Wechsel, der geologisch angenommen werden muß. - die Thiere und Bflanzen, die auf dem Lande leben, durch Abartung sich vervielfältigen konnten, die entstandenen Abartungen müßten ja immer

<sup>\*)</sup> Die Möglichteit, auf die Darwin hinweift, daß die fossillen Refte der ben geschiedenen Gattungen vorangegangenen "Boreltern" wie der Exemplare mit beutlichen "Uebergangsformen" sämmtlich in den Schichten unter dem Meeresboden liegen dürften und beshalb bisher noch nicht ausgesunden seinen, so wie Alles, was er außerbem beibringt, um den Widerspruch der paläontologischen Ergebnisse gegen seine Hopothese zu entfrästen, ist wiederum bloße Hopothese, — und auf diese Weise Hopothesen durch Hopothesen zu filten, darf sich keine Wissenschaft erlauben, am wenigsten die s. g. "exacte".

wieder von Neuem aus ihren "Progenitors" sich hervorgebildet und abgezweigt haben! (Bergl. Lyell a. a. D. p. 677 ff. 694. Lyell schließt seine Erörterung mit dem Sate, daß "bie aus ben Beränderungen der unorganischen Welt resultirenden Wirkungen auf die Lebensbedingungen der Arten unverträglich seven mit der theory of transmutation" p. 689. 700). Ebenso steht es fest, baß zwischen bloken Racen überall ein leichter und stets fruchtbarer Geschlechtsverkehr stattfindet, daß dagegen bei allen eigentlichen Arten das Gegentheil sich zeigt und die Bastarde von einigermaßen scharf geschiedenen Arten, die nicht wie Sase und Kaninchen, Wolf und Sund, nabe an einander liegen, gar nicht ober boch nicht fortgesett fruchtbar sich vermehren können, sondern entweder in die eine der beiden Arten zurückfallen ober an Unfruchtbarkeit zu Grunde geben. (Diek bat neuerdinas A. de Quatrefages in der Revue de deux Mondes. 1861, Mars, p. 144 ff. unwibersprechlich bargethan). Darwin sucht awar nachauweisen, daß die Unfruchtbarkeit ber Baftarbe verschiedene Stufen ober Gradunterschiede zeige, und daß auch die Abkömmlinge verschiedener Racen ober Spielarten an einer, wenn auch geringern Sterilität leiben; und bemgemäß fen anzunehmen, baß bie Sterilität awar mit der Abartung selbst beginne, aber anfänglich sehr unbedeutend sey und nur sehr allmälig mit ber zunehmenden Differenz ber Abarten sich steigere, bis sie zulett zu völliger Unfruchtbarkeit werbe (S. 254 ff.). Allein dieser Nachweis, wenn er auch — was nicht der Fall ist — gelungen wäre, spricht offenbar nicht für, sondern gegen seine Spoothese, die nur einigermaßen benkbar erscheint, wenn vorausgesett wird, daß die Fruchtbarkeit der ersten Thiere und Bflanzen und ihrer Abarten eine ungeheuer große gewesen sen. Denn nur so läkt sich benten, daß allgemach mannichfaltige Abarten nicht nur entstanden seven, sondern auch sich befestigt haben. Außerbem aber ift nicht abzusehen, wie bei bem so allmäligen Uebergeben ber Abarten boch auf einem gewissen Bunkte plötlich eine völlige Unfruchtbarkeit eintreten könne. —

Huxley, ein Freund Darwin's und Bewundrer seiner wissenschaftlichen Leistungen, bemerkt zur Rechtsertigung seiner Grundsanschauung gegen den Sinwand, daß doch gegenwärtig nur seste, ständige Sattungen und Arten existiren: Es sen eine allgemeinsberrschende und allgemein anerkannte Thatsache, "daß der Abkömmling immer, im Sanzen genommen, die Gestalt der Eltern zu wieders

holen, jum vorelterlichen Typus jurudzukehren ftrebt"; aber neben biesem Streben. "biesem erblichen Triebe ober bem f. a. Atavismus". giebt es einen ebenso bestimmten und bemerkenswerthen Trieb nach Abmeidung. Der Trieb, den Originalstamm wiederherzustellen, bat gemissermaßen seine Granzen und neben ihm besteht ber Trieb nach gewissen Richtungen abzuweichen, als wirkten zwei entgegengesetzte Kräfte auf bas organische Wesen, von benen bie eine basselbe in gerader Linie fortzuführen und die andre es von der geraden Linie zu entfernen strebt, erst auf die eine, bann auf die andre Seite" (a. a. D. S. 76). In ber That besteht bieß Streben allgemein, als Grundfraft ober Urtrieb: bas zeigt fich besonders barin, daß selbst da Abweichungen stets vorkommen, wo die Abkömmlinge (Bflanze ober Thier) nicht von zwei Factoren (einem Elternpaar). sondern nur von Ginem Eremplare der Gattung erzeugt werden und unter aleichen Bebinaungen aufwachsen. In biesem Grundtriebe spricht sich innerhalb ber organischen Ratur bas allgemein waltende Brincip ber Mannichfaltigfeit, ber Individuation aus. ohne ihn würde es keine Individualitäten geben, sondern jedes Exemplar berfelben Art ober Gattung murbe bem anbern bis jum Berwechseln aleich sem. Aber ebenso nothwendig ist ber f. a. Ata-Denn er vertritt das eben so allgemein waltende Brincip ber Einheit und Allgemeinheit, der Ordnung und Gesehmäßigkeit: ohne ihn als unbesieglichen Gegensatz ber Individuation würde es nur Individualitäten, nur mannichfache, auseinanderfallende Ginzelheiten, keine Ordnungen, Gattungen und Arten geben können. aber gerade wäre die nothwendige Consequenz der Darwin'schen Hypothese: sie annullirt das Princip des Atavismus, obwohl dasselbe von ihr ausdrücklich anerkannt wird, weil sie seine Unbefieglichkeit verkennt. Satte fie wirklich von Anfang an bie Entstehung und Bildung ber organischen Welt beherrscht, hätte von Anfang an das Brincis ber natürlichen Züchtung überall regiert, so hätten nicht nur keine Gattungen und Arten, sondern auch nicht einmal Spielarten fich dauernd erhalten können. Die Thatsache, daß nicht nur gegenwärtig, sondern auch in der uns bekannten Bergangenbeit ftets und überall verschiebene Rlaffen, Gattungen und Arten von organischen Geschöpfen eristirt und sich erhalten haben, wiberlegt principiell bie Theorie Darwin's; und das allgemeine Geset, bas er selbst aufstellt und Hurley erläutert, weit entfernt, ihr zur

Stüge zu bienen, sieht vielmehr in Wiberspruch mit ihr. Nebrigens erklärt derselbe Huxley, obwohl ein Anhänger Darwin's, doch ausbrücklich, daß die in vielen Fällen constatirte Unfruchtbarkeit der Bastarde eine Thatsache sey, welche die natürlichen Arten von den durch Zuchtwahl erzeugten Spielarten bestimmt unterscheibe (a. a. D. S. 96), und daß wir "durch Zuchtwahl zwar Unterschiede im Bau, die ebenso groß als die der Arten sind, nicht aber gleichgroße physiologische Verschiedenheiten hervordringen können" (S. 109. 126 f.)

Die Frage nach ber Entstehung ber Arten scheint überhaupt noch nicht spruchreif zu fenn. L. Agassis wenigstens, ein Forscher von gleich großer Gelehrsamkeit, Sachkenntniß und Scharffinn, ift in seinem neuesten oben angeführten Werte zu gerade entgegengesehten Resultaten gekommen. Auch er weist zwar wiederum burch eine Mille von Thatsachen nach, bag nicht nur im Bergleich zu ben palaontologischen Gattungen und Arten, sondern auch unter den jest lebenben Familien, Sippen und Species der Pflanzen und Thiere ein planmäßiger Fortschritt vom Riederen zum Böberen fich zeigt, ber im Menschen seinen Abschluß erhalte. Aber die Rlaffen, Ordnungen, Kamilien, Gattungen und Arten find ihm ursprüngliche feststehende Typen, Gestaltungenormen bes Organisationsplans, nach benen die einzelnen Exemplare in mannichfaltiger Bariation sich bilbeten. Für biese Ansicht weist er zunächft auf die Thatsache bin, daß bei den Thieren vielfach Organe vorkommen, die aus der Nothwendigkeit der sich auf einander beziehenden Kunctionen nicht erklärt werben können, Organe ohne Function, wie z. B. bie nicht burchbrechenden Bahne ber Wallfische, die Brustwarzen ber mannlichen Saugethiere, die Bedenknochen ber mannlichen Beutelthiere u. f. m., - Organe, die offenbar nur die Bedeutung architektonischer Elemente haben, b. h. nur ber Symmetrie wegen, bem allgemeinen Plane ber Gestaltung gemäß, gebildet und festgehalten werden, obwohl sie praktisch überstüssig sind (a. a. D. I, Sect. 1). Auch sen bie Annahme von ber Hentität zwischen Function und Organ offenbar irrig. Zwischen morphologischer und physiologischer Ibentität finde sich oft ein großer Unterschied, wie am klarften bas Beisviel ber Kiemen ber Fische und ber Lungen ber höhern Thiere zeige, welche zwar die gleiche Function vollziehen, morphologisch aber ganz verschiebene Stellungen einnehmen (Soct. 16). Er weift ferner nach, Ulrici, Gott u. Die Ratur. 2. Mufl.

baß die verschiedensten Typen von Thieren und Bflanzen unter pöllig ibentischen äußern Umftänben und Bebingungen gefunden werben, und daß umgekehrt unter den verschiedensten physikalischen und klimatischen Bedingungen dieselbe Thierart den Tupus ihrer Drganisation unveränderlich festhält. So sind die Häringe der arktischen, antarktischen und ber gemäßigten Bone gang bieselben; und wo physitalische Einflüsse Veränderungen in den Formverhältnissen ber Organismen hervorrufen, find biefelben niemals tiefgreifend. sonbern erstreden sich nur auf Farbe, äußere Bebedung, Größe und Gewichtsverhältniffe je nach der Verschiedenheit der Nahrung 2c.; - auf ben Grundplan ber Organisation find fie ohne allen Ginfluk (Sect. 2. 3). Und in der That hat Darwin kein einziges Beispiel nachzuweisen vermocht, daß burch künstliche ober natürliche Rüchtung ber Grundplan ber Organisation irgend eines Thiers veränbert worden sen. — Die Berschiedenheiten ber mannichfaltigen Organisationsplane aber, auf benen die Berfchiebenbeit ber Rlaffen. Ordnungen 2c. beruht, bedingen nicht nur das Aeußere der Gestalt 2c., sondern geben überall burch die ganze innere Anordnung und Gruppirung ber Organe binburch, fo bag g. B. bie physiologisch analogen Gebilde, wie der Kopf der Wirbel- und der Glieberthiere, bei jeder dieser beiben Reihen verschieben ift und innerhalb beiber Reihen aus homologen Theilen zusammengesett er-Die vier typischen Hauptgruppen der Thiere. scheint (Sect. 5). Strahlthiere, Weichthiere, Glieberthiere und Wirbelthiere, finden sich in allen Gebirasformationen, in ben älteften wie in ben jüngften geologischen Epochen; und berfelbe Gestaltungeplan, ber fich in ber Thierwelt ber Gegenwart zeigt, herrscht bereits in ben Kormen ber ältesten Fauna bes Erbballs (Sect. 7). Kurz Agaffiz glaubt, baß das Refultat, das schon Cuvier burch seine Untersuchungen am ägyptischen Ibis gewonnen habe, burch die neuern Forschungen sicher geftellt sen. Und banach stehe fest, "baß selbst die außerorbentlichsten Beränberungen in ber Lebensweise und ben außern Bebingungen. unter benen die Thiere sich befinden, ebenso wenig Ginfluß auf die Beränderung ihrer wesentlichen Charattere haben, als der Zeitver-Nach seiner Kenntniß ber paläontologischen Verhältnisse sind bie Thiere verschiedener geologischer Berioden, in Masse betrachtet, unter einander specifisch verschieden, aber innerhalb einer und berfelben geologischen Beriode verändern sich die primordialen Formen.

welche man Species zu nennen pflege, nicht, und die diesen beiden Säten widersprechenden Behauptungen können weber physiologisch noch aeologisch bewiesen werben (und sind in der That von Darwin nicht bewiesen). Bon ben burch ben Ginfluß bes Menfchen, burch künstliche Pflege und Nahrung bervorgebrachten Veränderungen bei ben Culturracen unfrer Sausthiere laffe sich nicht auf ähnliche Umänderungen durch natürliche Einwirkungen schließen. Außerbem sen offenbar ein Theil unfrer Hausthiere, 3. B. bas hubn, burch bie vollkommene Amalgamation verschiebener Arten entstanden u. f. w. (Soct. 15 f.). Agaffiz behauptet baher wiederholentlich, daß diese ursprünglichen, conftant-festgehaltenen, die ganze Organisation bebingenden Typen der Classification, der Ordnungen, Familien und Geschlechter nur zu erklaren seven, wenn man sie als bie "Rateaorieen" bes ichopferischen Denkens Gottes faffe. Und in ber That bürfte es ber lebendiasten Bhantasie schwer fallen, äußere Umstände und Bedingungen zu erfinnen, unter benen eine Fischart burch allmälige . Umgestaltung ber Flossen in Ruße und ber Riemen in Lungen zu einem Frosch ober Salamander sich umgewandelt ober unter benen aus einem Weich ober Glieberthiere ein Wirbelthier sich entwickelt baben fönnte!\*) -

<sup>\*)</sup> In Uebereinstimmung mit Agaffig ichließt Gir Ch. Lyell feine Principles of Geology mit ber Erflärung: The disposition of the seas, continents and islands, and the climates have varied; the species likewise have been changed; and yet they have all been so modelled, on types analogous to those of existing plants and animals, as to indicate, throughout, a perfect harmony of design and unity of purpose (p. 799). Unb Dr. Sooter, ber ausgezeichnete Englische Botaniter, obwohl ein Anhanger ber Darwin'ichen Theorie, beftreitet boch, wenigstens in Betreff ber Bflangenwelt, ausbrudlich, bag bie Arten eingebilbete ober auch nur willführliche Schöbfungen ber Raturforicher feven: es feben vielmebr Birtlidfeiten, wenn fie fich auch nicht immer treu blieben. Denn bie Debraahl berfelben feben innerhalb ber Schranten unfrer Erfabrung fo weit bauernb und ibre Kormen und Charaftere burch Taufenbe von Generationen uns fo treu überliefert, bag man fie fo behandeln tann, ale ob fie bauernb und unveränderlich waren (Flora of Australia. Introductory, p. XI. London, 1859). Daß diese Anertennung ber Arten als wirklicher Arten, als bauernb, unveränderlich, mit ber Darwin'ichen Sopothese in Biberfpruch ftebt, leuchtet von felbft ein. Rach Darwin tann es feine wirklichen Arten, fonbern nur beständig fich mobificirenbe Barietaten, ungablige, mehr ober minber (auch mobl bis jur ivecififchen Differeng) von einander verschiedene, aber burch gablreiche Mittelglieber unter einander verbundene Spielarten geben, und die That-26\*

Wie dem indeß auch sen, so viel steht allgemein fest, jener innige Rusammenhang, jener planmäßige Fortschritt vom Nieberen zum Höheren. — ben auch die Darwin'iche Hwothese anerkennt. — zeiat fich gleichmäßig im Pflanzenreiche, und zwar nicht nur bei ben mannichfaltigen Bflanzenarten ber Gegenwart, wie die neuere Botanik bestimmter nachgewiesen hat, sondern auch bei den valäontoloaischen Sattungen und Arten, die den verschiedenen geologischen Entwide lungsperioden angehören. Denn "in ben ältesten Schichten des filurischen Sustems (ber Brimarformation) zeigen sich die Rucoiden ober Tange — die unterste Kamilie der Atotyledonen [der niedriasten Pflanzenklaffe], die nur aus Bellen bestehen und weder Stämme noch Blätter haben, - zuerst vor allen andern Formen, scheinen aber in ben jungern Schichten beffelben Spftems noch von einigen andern Inpen begleitet zu werden, beren nähere Erforschung noch babin steht. Auch in bem [nächstfolgenben] Devonischen System bürften die Tange die einzigen Repräsentanten der Pflanzenwelt gewesen Man findet sie von jest an in allen Formationen, und mar nähern sich, wie es scheint, ihre Formen durchweg mehr und mehr ben jest lebenben Tangen. Sebenfalls ift so viel festgestellt, bag bie Bflanzen wirklich in ihrer planetarischen Entwidelung von den niebrigsten Formen ausgeben und daß biese niederen Formen sogar während einiger Zeit allein vorkommen". Auf die Fucoiden folgen bie Kamilien ber Schachtelhalme und ber Bärlappe (bie gleichsam ben Uebergang von ben Moosen zu ben Farrenträutern bilben) gleichzeitig mit ber Familie ber Farrenkräuter, ber böchstentwickelten unter ben Afotylebonen. — Alle brei treten zuerft in ber Steinkohlenzeit auf und zwar "mit einem Reichthum ber Formen und einer Ueppiakeit ber Entfaltung, von der wir in der heutigen Schöpfung keinen Begriff mehr haben". (In ber Steinkohlenzeit und noch im Bermschen System "wurden bie Balber fast einzig von Farrenbäumen gebildet".) Unter den Gymnospermen — beren höhere Organisation sich burch Entwidelung einer wahren Blüthe (in wel-

sache 3. B., daß vier Arten ber Muschesgattung ber Brachiopoben: Rhynchonella, Crania, Discina und Lingula, burch alle Erbbitdungsperioben hindurch von der silurischen bis zur Disuvial- und Alluvialperiode sich gleichmäßig erhalten haben und noch in den heutigen Meeren, "Dieselben Gestalten und Charattere zeigen, welche sie in den fruhesten Bildungen besassen" (Lyell, b. Alter d. Menschengesschlechts, S. 365), erscheint nach Darwin's Theorie gang undegreistich.

der Befruchtung ftattfindet) kundgiebt - find die beiben ausgezeichnetsten Kamilien bie Nadelhölzer ober Coniferen und die Enkadeen. Die ersteren "beginnen ebenfalls schon in der Steinkohlenepoche mit mehrfachen Geschlechtern, entwideln sich aber hauptsächlich in ben Schichten ber Trias", mährend bie Cyfabeen mit einigen wenigen Repräsentanten "erst in der Trias sich einfinden und ihre höchfte überraschende Entwickelung im Jura erreichen". Die Monokotylebonen — die nächstfolgende höhere Gruppe der Pflanzenarten, deren Samen mit einem einzigen Blatte keimt — "scheinen zuerst ebenfalls in der Trias aufzutreten, wenn auch nur mit sehr wenigen Repräsentanten; in dem Jura find sie ebenfalls noch sehr selten; erst in der Kreide erhalten sie eine bedeutendere Entwickeluna". Die Dikotylebonen endlich — bie entwickeltste Pflanzenform (beren Samen mit zwei Blättern keimen) - ..erscheinen erft in ber Kreibe, während man früher keine Spur von ihnen trifft, — und es zeigt fich also auch hier bas allmälige Fortschreiten ber Begetation — von niederem zu höherem Typus" (E. de Beaumont a. a. D. II, 306 ff., im Wesentlichen übereinstimmend mit ber ausführlichen Darstellung und Nachweifung bei A. Brogniart: Tableau des genres de Végétaux fossiles etc. Dictionnaire universel d'Histoire naturelle. Paris. 1849; wie mit Quenstebt a. a. D. S. 61 f. Bergl. indeß Lyell a. a. D. S. 132, u. Das Mter bes Menschengeschlechts, S. 340).

Aber auch die beiben großen Klassen organischer Wesen überbaupt, bas Bflanzen- und bas Thierreich, verhalten sich wie bas Niebere zum Höheren, das Unvollkommene zum Vollkommeneren. Der Unterschied zwischen ber pflanzlichen und thierischen Organisation schwindet zwar auf der äußersten Gränzscheibe beiber Reiche bergeftalt, daß sie in einander überzugeben scheinen. Denn bei den niedrigsten Thiergeschlechtern finden sich nicht nur keine Nerven. sondern auch teine Musteln; sie bewegen sich mittelft ber Schwingungen zahlreicher, ihren Körper umgebender Flimmerhaare im Baffer umber, gang ähnlich wie die Reimkörper mehrerer Algen, die ebenfalls eine Reit lang mittelft solcher Haare umberschwimmen, ebe fie am Boben festwurzeln. Auch ist es zweifelhaft ober läßt sich boch nicht feststellen, ob nicht manchen niedrigen Thieren die Empfinbung mangelt, ba bei ihnen auf die stärtsten Reize, auf Schneiben, Stechen, Brennen, Aegen, Elettrifiren, teine bemerkbare Reaction, teine Reflexbewegung erfolgt, mabrend es umgekehrt noch nicht ausgemacht

iff, ob nicht die bekannten Bewegungen ber s. g. Simpflanzen auf einer Art von Empfindung beruhen. (Mimosa pudica faltet bekanntlich ihre Blätter rasch zusammen, wenn man sie berührt: Dosinodium gyrans, die f. g. Telegraphenpflanze, fenkt ihr breites Endblättchen, sobald man sie in Schatten bringt, und ihre kleineren Seitenblättden bewegen sich fortwährend, indem ihre Endspitzen abwechselnd balb nach rechts balb nach links einen Rreis beschreiben mit kurzen Nausen zwischen jeder Kreisbewegung; Dionaea muscipula, der Fliegenschnepper, faltet ihre Blätter, wenn ein Insect sich barauf sett. zusammen und hält sie geschloffen, bis bas gefangene Thier gestorben ift: bei manchen Bflanzenarten endlich. z. B. bei ber Berberite und Calmia latifolia, zeigen bie Staubgefäße thätige Bewegung während ber Befruchtungsperiode.) Dennoch giebt es auch in den untersten Regionen gemisse Unterscheibungszeichen zwischen ben vegetabilischen und animalischen Gebilden, an welche die übrigen, die auf den boberen Stufen ber Organisation hervortreten, sich anschließen. jene Bewegungen vegetabilischer Reimkörner erscheinen burchweg ganz automatisch, unmotivirt, zweck- und regellos, die der niedrigsten Thiere bagegen insofern motivirt und zweckmäßig, als fie offenbar meist auf bas Suchen ber Nahrung gerichtet find. Namentlich aber haben und behalten alle Bflanzen, auch die, welche sich eine Reit lang bewegen, eine unveränderliche Gestalt (jene schwimmenden Algenteime verändern sich zwar beim Herausschlüpfen aus den Bafferfäben mittelft ihrer etwas elaftischen Sülle einigermaßen, nehmen aber boch sofort ihre alte Form wieder an); die niedrigsten Thiere bagegen, die Infusorien, haben gerade umgekehrt einen höchst contractilen Leib, ber fast fortwährend seine Gestalt andert. bemertt daher Burmeister, der erste Unterschied zwischen Pflanze und Thier beruhe auf der Verschiedenheit ihrer Nahrungsstoffe. ba die Bflanzen von überall verbreiteten anorganischen Stoffen (namentlich vom Rohlenstoff, der als Kohlensäure in der Luft wie im Wasser enthalten ist) sich ernähren, die Thiere dagegen von bestimmten organischen Substanzen, die nur an besondern Orten und oft nur zu gewissen Zeiten sich finden, so hat das Thier "zwei Bedürfniffe, welche die Pflanze nicht kennt und wodurch es fich ibeell ober functionell von der Pflanze unterscheidet: selbstbestimmbare Bemegung (um die Nahrungsstoffe aufzusuchen ober sich zuzuführen), und Empfindung (um die brauchbaren Nahrungsstoffe von den unbrauchbaren zu unterscheiben). Beibe äußern sich als Contractilität der thierischen Gewebe und sind die wesentlichen Kriterien der thierischen Organisation".\*)

Der in diesen beiben Kennzeichen fich kundgebenden größeren Selbständigkeit bes Thiers, Die offenbar einen Fortidritt über bie Pflanzennatur involvitt, entspricht bie äußere Gestaltung bes Thierkörpers. Während das formelle Grundschema der Pflanzen leine senkrecht im Boben ftebenbe Are, von der nach festen Gefeten waaerechte Rabien ausgehen) insofern eine "unendliche" Gestalt ift, als aus ber Lage ber einzelnen Bestimmungsftude teine vollständige Bearangung der Form sich ergiebt, und als es andrerseits in seiner Anwendung unter jeder bestimmten Form eine fast unbeschränkte Mannichfaltigkeit der Figuren gestattet, liegt jedem einzelnen Thiere eine "Endlichkeit" bes Schemas ju Grunde, mit ber erft eine gro-Bere formelle Bestimmtheit und Abrundung bes Ganzen gegeben ift. Awar wachsen auch viele Thiere lebenslänglich fort und vergrößern sich nach allen Seiten bin; aber "fie andern babei nicht ihre Kormen, die Umriffe und Beziehungen der Theile, sondern sie behnen sich bloß im Ganzen und in jedem einzelnen Theile mehr und mehr aus: kein neuer Theil kommt hinzu, wenn die vorgeschriebene Menge erreicht ift, kein Rahn mehr als in ber Jugend, kein neuer Wirbel, — während die Bflanze an ihrer unendlichen Are auch eine unendliche Menge von Theilen (Blättern, Aweigen 2c.) producirt, die aber dem Typus nach vollkommen dieselben sind und nur in den Formen oder Berrichtungen von einander abweichen". (eine Erscheinung, die Göthe als Metamorphose ber Pflanze bezeichnete und zuerst nachwies).

Damit hängt ber britte Hauptunterschied und Hauptfortschritt ber thierischen gegen die pflanzliche Otganisation zusammen. Die

<sup>\*)</sup> Man tann aber auch sagen: weil bas Thier eine höhere Form bes Lebens barstellen, größere Individualität und Selbständigkeit erhalten und üben sollte, konnte es nicht mit bem Geschäft behelligt werden, die unorganischen Stoffe erft in organische zu verwandeln, — eine Arbeit, welche Zeit und besondre Bortehrungen, einen complicirten chemischen Proces ersordert. Es mußte ihm baber bereits organisirte Materie zur Nahrung geboten werden, und da sich diese nicht überall sinden, nicht über die ganze Erde ausbreiten ließ, mußte es so organisirt werden, daß es sie zu suchen, zu entbeden, sich anzueignen vermochte; — es mußten mithin zuerst Pflanzen entstehen, und die Thiere mit selbstbestimmbarer Bewegung und Empfindung ausgestattet werden. —

Grundlage ober ber Ausgangswunkt beiber ift zwar die Zelle, und fie ift nach Entstehung und Entwickelung, nach Korm und Bilbung bei Aflanze und Thier ununterscheibbar bieselbe. Aber ..im Aflanzenreiche bleibt die Relle, mag sie ihre Korm auch noch so sehr anbern, immer Relle, selbständig begränzter und selbständig thätiger Theil, ber fortfährt burch Endosmose und Exosmose sich selbst zu ernähren und seinen Nachbarn, die in ähnlicher Thätiakeit beariffen find, die Rahrungsstoffe barzubieten". Deshalb giebt es an der Bflanze "teinen Brennpunkt der Thätigkeiten und Verrichtungen, burch bessen Weanahme die Eristenz des ganzen Individuums beeinträchtigt würde, als die ganze Schicht eben jest selbstthätiger Rellen". Die Bflanze hat baber auch teine besondern Ernährungsorgane, sonbern .. jede Relle forat für sich selbst und baburch erhält sich zualeich bie Verbindung aller; die äußersten Zellen ber Oberfläche und bie letten Enden der Wurzeln saugen ebenso ein, wie die Zellen im Innern der Pflanze". Bei dem Thiere bagegen "find zwar auch alle materiellen Bestandtheile einmal Rellen gewesen, aber die meisten baben ihre ursprüngliche Zellennatur abgelegt und bamit die Selbständiakeit des Dasenns verloren. Diese Umwandlung der Rellen in andre differente Formen ift der wichtigste materielle Charafter des thierischen Wesens: er bewirkt ben innigsten Ausammenhang aller Theile als Glieber Eines untheilbaren Ganzen, und zugleich die Sonderung in viele untergeordnete Verrichtungen und unterschiedliche Organe, die eine relative Selbständigkeit und barum auch eine eigenthümliche Form ihrer Molecule haben". Im Gegenfat jur Bflanze "führt daher beim Thiere (mit Ausnahme der unterften. ber Pflanzennatur noch nahe stehenden Arten) kein Theil seines Körpers ein für sich bestehendes Leben, sondern das Ganze wird lediglich burch das Ineinandergreifen von Theilen, die zu ihm in einem untergeordneten Berhältniffe steben, erhalten"; und boch hat andrerseits jeder Theil seine besondere Kunction, burch die er zum Bestehen bes Ganzen beiträgt, und baber eine größere Bestimmtheit, eine ausgebilbetere Eigenthümlichkeit (Burmeister, Gelch. d. Schöpfung, S. 317 f. 328 f. 335 f.). Diese innigere Ginheit und Gangheit bei größerer Mannichfaltigfeit bestimmt unterschiebener Theile giebt bem thierischen Organismus bas Geprage einer höheren Bollenbung, einer fortgeschrittenen Bilbung auf ber gleichen Bahn zu Einem und bemselbigen Riele, mahrend er boch zugleich

Berwandtschaft genug mit dem pflanzlichen Organismus behält, um die Sinheit der Jose, nach welcher beide gebildet wurden, deutlich erkennen zu laffen.

Den Schlufwunkt bieses planmäßigen Fortschritts vom Nieberen zum Höheren bilbet bas Menschengeschlecht. Früher nahm man allgemein an, daß ber Mensch sehr spät, erft nach ber f. g. Diluvial-Periode in die Schöpfung eingetreten sen. Nach neueren Entbedungen und genoueren Untersuchungen ber älteren Kunde sind indeß gegenwärtig die meisten und ausgezeichnetsten Geologen, Bas läontologen und Physiologen ber wissenschaftlichen Ueberzeugung, daß bereits unmittelbar nach ber Bollenbung ber f. a. Tertiärformation bes Erdförvers (also vor der Diluvialveriode) das Menschengeschlecht bie Erbe bevölkert und ber Mensch im nördlichen Europa gleichzeitig mit jenen urweltlichen Elephanten (Mammuth), Rhinoceronten, Syanen 2c., beren fossile Refte über Europa gerftreut gefunden werben, gelebt habe. Diefe Annahme grundet fich auf die Auffindung mehrerer fosfiler Menschenschädel, Steletknochen, und einer Menge von verschiedenen, in rober Weise aus Steinen und Knochen gefertigten Waffen, Geräthen 2c., welche unter Mooren und in Erbschichten von solcher Tiefe entbedt worben, daß an ihrem antebiluvianischen Alter nicht wohl mehr gezweifelt werben tann. Befonders wichtig find natürlich die fossilen Schädel, und unter ihnen namentlich zwei, der s. a. Engisschädel, aufgefunden in der Engishöhle bei Lüttich, und ber Neanberthaler Schäbel, aufgefunden in einer Söhle des Neanberthals (einer Schlucht an ber Duffel) bei Duffelborf; neben ihnen bie sahlreichen Menschenknochen, welche in mehrern belgischen Höhlen, und die Steinwertzeuge, welche in den Riesschichten des Sommethals au Abbeville bei Amiens, in St. Acheul (bem fühmestlichen Theil von Amiens) und in der Briramböhle bei Torquay in Devonshire aufgegraben worden sind. Sir Charles Lyell kommt nach einer sorgfältigen Erforschung, Untersuchung und Erwägung aller Thatsachen in geologischer wie physiologischer Beziehung, zu dem Resultate: es sen klar, "baß ber Mensch in Europa gleichzeitig gelebt hat mit zwei jest ausgestorbenen Elephantenarten, E. primigenius (Mammuth) und E. antiquus, ebenso mit zwei beggleichen Rashornarten, Rhinocoros tichorhinus und Rh. hemitoechus, mit zum weniasten einer Flußpferbart, mit bem Höhlenbar, bem Höhlenlöwen und ber Höhlenbrane sso genannt, weil die fossilen Reste dieser Thiere vorzugsweise

in Höhlen gefunden worben), mit verschiebenen jest ausgestorbenen Stier-, Pferde- und Hirscharten, und mit vielen kleineren Rleischfressern, Nagethieren und Insectenfressern", - b. h. zu einer Zeit, melche geologisch zwischen bas Ende ber Tertiärformation und ben Anfang ber Diluvialperiode zu setzen ift und welche Lvell die nachpliocene Beriode nennt. Was die Reitbestimmung betrifft, so bemerkt Lyell: "Wir find bis jest außer Stande die Granzen weber bes Anfangs noch bes Endes ber ersten Steinzeit sbie von einer späteren zweiten, durch aufgefundene Steinwertzeuge bezeichneten Beriobe zu unterscheiben ifil. ba ber Mensch mit jenen ausgestorbenen Säugethieren zusammenlebte, zu bestimmen; aber es tann nicht zweis felhaft fenn, daß sie von sehr langer Dauer gewesen sem muß". wahrscheinlich mehrere Tausend Jahre gewährt haben wird. Dauerte bie zweite Steinperiobe nach einer ungefähren Berechnung gegen 7000 Jahre, so dürfte ber Mensch etwa 12—15000 Jahre vor bem bisher angenommenen Anfang seiner Entstehung auf ber Erbe eristirt haben. Lyell fügt indeß ausbrücklich hinzu: "Die menschlichen Stelette ber belaischen Höhlen aus ben Leiten bes Mammuth und anderer ausgestorbenen Säugethiere verrathen teine Reichen einer hervortretenben Abweichung von dem Rustande gewisser lebender Menschenracen. Bas das merkwürdige Neanderthal-Stelet betrifft, so ist es zur Reit noch zu vereinzelt und sein Alter zu ungewiß, um aus seinem abnormen affenartigen Charafter bestimmte Schlüsse über bie Annäherung bes Menschen ber Borzeit an bie ihm zunächst stehenben menschenähnlichen Bierhander ziehen zu können" (Lyell: Das Alter bes Menschengeschlechts auf der Erde und der Ursprung der Arten x. Nach bem Englischen von & Büchner. Autorifirte beutsche Uebertragung nach ber 3. Aufl. bes Originals. Leipzig, 1864, S. 304 ff. Bergl. S. 42 f. 45 f. 52. 60 ff.).

Mit ben von Lyell gewonnenen Resultaten stimmen die Ergebnisse der Untersuchungen Littre's (Rovus des deux Mondes, 1858, No. 4. 5), T. H. Hurley's (Evidence as to Man's Place in Nature, London, 1863), A. Laugel's (Rov. d. d. Mondes, T. 45, Mai, 1863), Professor Schaashausen's in Bonn (Bortrag in d. Rhein. Gesellschaft f. Ratur- u. Heilkunde, bei Lyell, S. 55 f.) und Professor E. Fuhlrott's, des Entdeckers des Reanderthaler Schädels (Der sossiell Mensch aus d. Reanderthal 2c. Duisdurg, 1865) in allen wesentlichen Punkten überein. Nur ist Hurley, ein entschiedener

Anhänger der Darwin'schen Transmutationstheorie, geneigt, in dem affenähnlichen Schäbel bes Neanberthals einen Beweis für bie nach Darwin anzunehmende Abartung ober Umbilbung bes Affen in den Menschen zu erkennen. Schaafhausen erklärt sich indeß gegen biese Auffassung, indem er behauptet: "Hurlen's Angabe, daß der hintere Theil bes Schäbels noch auffallenber sen als ber porbere, sen gang Alle von ihm als besonders thierähnlich genannten unbearundet. Gigenthümlichkeiten kommen auch bei anbern Schäbeln niederer Racen vor; nur durch ben thierisch vorspringenden Wulft ber oberen Augenhöhlenränder sen der Neanderthalschäbel der einzige in seiner. Und wenn Hurlen die Schäbelumriffe bes Chimpanze, des Art. Reanberthaler Wilben, des Australiers und des Europäers in und über einander zeichne, so gebe bas nur eine einseitige Borstellung von ben verschiedenen Graben ber Entwickelung berfelben, weil babei auf die sehr wichtige Entwidelung der Schädel in die Breite teine Rudficht genommen fen; jeber Schabeltenner miffe aber, welche Bebeutung die f. g. Compensation, die Ausgleichung der Schädelmaaße in verschiebenen Richtungen, für die Beurtheilung ber Schäbel habe". Er fligt hinzu, bag ber Schabel eines Hollanders von ber Insel Marken, ben Blumenbach (No. 63 seiner Decades craniorum) abgebildet habe, mit dem Neanderthaler eine große Uebereinstimmung des Racentypus zeige (a. a. D. S. 56, 58). Sir C. Lyell, obwohl neuerdings ebenfalls zur Darwin'schen Theorie sich bekennend, pflichtet boch bem Urtheil Schaafhausen's bei, indem er bemertt: "Brofessor Schaafhausen hat nachgewiesen, bag das Neanderthalftelet vom gewöhnlichen Stande (ber Steletbilbung, namentlich bes Negers) nicht abweicht, und daß daffelbe daber in keiner Weise einen Uebergang zwischen Affe und Mensch ausbrückt" (S. 54). Jebenfalls ift ber f. g. Engisschäbel minbestens ebenso alt, mahrscheinlich älter als der Neanderthaler, und da jener nach Lyell (S. 52) fich dem höchsten ober kaukasischen Typus ebenso sehr nähert als letterer von ihm sich entfernt, so liegt die Bermuthung nahe, daß der Neanderthalschädel nur eine jener individuellen "Abweichungen" barstelle, auf welche ja Darwin's Theorie sich vorzugsweise ftilgt.\*)

<sup>\*)</sup> Rach ber Berficherung meines Freundes und Collegen Welcker, Professors ber Anatomie in Halle, hat nicht nur der obenerwähnte Schäbel bes Blumen-

Obwohl nun sonach ber Mensch mahrscheinlich viel alter ift, als man bisher angenommen, so ist boch nichtsbestoweniger als ausgemacht anzusehen, daß ber Mensch am spätesten, als das lette Glied in der Reihenfolge der lebendigen Geschöpfe das Licht der Welt erblickt habe. Dieser Stellung als Schlukalied bes Entwicklungsprocesses der organischen Schöpfung entspricht benn auch die bobe Vollkommenheit bes menschlichen Organismus. Im Allgemeinen zwar zeigt berfelbe eine so große Aehnlichkeit mit ber Körperbilbung ber höchsten Thiergeschlechter, daß die materialistischen Bhyfiologen ben Unterschied zwischen beiben für einen bloß quantitativen bes Grabes und Maages erklären. Allein bei genauerer Betrachtung erscheint die Differenz ebenso groß wie zwischen der Organisation ber Bflanzen und ber niedrigsten Thierarten. Th. Bischoff, ber ausgezeichnete Münchener Physiolog, hat dieß neuerdings des Nähe-Er bemerkt zunächst mit Recht, es sen offenbar ren nachaewiesen. kein bloß quantitativer Unterschied psychischer Begabung, wenn sich zeige, bag teinem Thiere, sonbern nur bem Menschen Selbstbewußtsenn zukomme und bamit "bie Sähigkeit und Rothwenbigkeit, über sich selbst, die ganze eigne Erscheinungsweise und beren Rusammenhang mit ber übrigen Schöpfung nachzubenken". indem tein Thier, fein hund, tein Elephant, tein Drang-Dutang, kein Chimpanze (eine bem Orang-Dutang verwandte Affenart) jemals eine Spur biefes Nachbenkens mahrnehmen laffe. Denn wenn man auch zugeben wolle, daß im Allgemeinen "bie Art und Beise", wie Thier und Mensch, - mittelft ber Erfahrung - ju ihren Erkenntnissen gelangen, bieselbe sey, und bag also hinsichtlich bes Weges zur Erkenntniß bei Thier und Mensch kein Unterschied stattfinde, so seven boch bie Motive, bie auf ihn führen, generisch von einander verschieben, und entspringen aus der qualitativ verschiebenen geistigen Natur bes Menschen. Das Thier "sammelt seine Erfahrungen nur zufällig, und seine Erkenntniß erftredt sich baher nie weiter als biese zufällig es treffenden Erfahrungen. Der Mensch bagegen sucht die Erfahrung auf, und sammelt eigene und fremde zu einem voraus bebachten Amede; und bazu bestimmen ihn Grünbe, die für das Thier gar nicht existiren.

bach'ichen holländers, sondern auch noch ein Paar andrer Schäbel in seiner Samms lung die größte Aehnlichkeit mit dem Reanderthaler.

Es ist babei ganz gleichgültig, ob und wie weit es ihm gelingt, ben letten Grund ber ihn umgebenden Erscheinungen zu ermitteln: ber Wunsch, das Bedürfniß, ja die Nothwendigkeit, nach diesem letten Grunde zu sorschen, macht das Charakteristische seiner Natur aus, und davon sindet sich bei keinem Thiere auch nur die geringste Spur".

Diese Kähigkeit bes Menschen "hängt unzweifelhaft mit ber Entwidelung und Ausbildung seines Gehirns zusammen, durch welches die Kraft, die den ganzen Körper schafft und baut, ihre pspchischen Qualitäten offenbart". Die frühere Behauptung, bak ber Mensch bas absolut größte Gehirn besitze, läßt sich zwar nicht mehr halten, da ber Elephant, ber Wallfisch, ber Narval 2c. weit größere Gehirnmaffen aufweisen. Auch die Annahme, der Mensch habe das relativ größte Gehirn (im Berhältniß zu seinem Körvergewicht). scheint badurch widerlegt, daß viele kleinere Bögel, 3. B. Blaumeifen, Schwarzmeisen, Kohlmeisen, Zeisige u. a., ein relativ größeres Gehirn besitzen. Allein wenn bas Gehirn, abgesehen von andern Kunctionen, nur als Seelenorgan betrachtet wird, so liefert die größere Maffe beffelben bei einzelnen Thieren noch keinen Beweis gegen die in psychischer Beziehung absolut höchfte Entwickelung bes menschlichen Gehirns. Das Gehirn nämlich "ift bekanntlich nicht bloß Seelenorgan, sondern auch zugleich Centralorgan für die uns bewußten und ohne Mitwirtung bes Bewußtseyns erfolgenden Rervenactionen, beren es eine große gahl giebt. Wir sehen lettere auch noch im bewußtlosen Rustande, im Schlafe, in der Ohnmacht, sich fortsetzen und auf die Organe bes Stoffwechsels und selbst ber Bewegung sich geltend machen. Ne mehr wir in der Reihe der Thiere berabsteigen, um so mehr verliert bas Gehirn seinen Charatter als Seelenorgan, und steigt relativ als Centralorgan der unbewuften Nervenfunctionen. Es kann mithin möglicherweise bei einem Thiere, bei welchem die Bewegungs-, Bilbungs- und Ernährungsporgänge sehr lebhaft erfolgen, relativ schwerer seyn als bei bem Menschen, ohne daß baraus eine Folgerung für seine Bedeutung als Seelenorgan gezogen werben tann. Diefer boppelten Function bes Gehirns entspricht, wenigstens in vieler Beziehung, eine doppelte Substanzmasse, - die weiße und die graue Gehirnsubstanz. Lettere tritt zwar auch im Innern bes Gehirns, vorzüglich aber an ber Oberfläche beffelben, besonders aber bes großen Gehirns und seiner

beiben Hemisphären auf; und von biefen — wie wir früher bereits gesehen haben — ift es mehr als wahrscheinlich, daß sie und zwar namentlich die an ihrer Oberfläche vorwiegende graue Substanz, wenn auch nicht als ber ausschließliche Sit ber Seele, boch als bie materiellen Vermittler bes Bewuftfenns und ber höhern Seelenfunctionen anzusehen sind, während die feinen Röhrchen der weißen Substanz nur bie Leiter und Berbindungsglieder zwischen bem hirn und dem Körper und den einzelnen Hirntheilen untereinander bil-Nun findet sich aber bei keinem Thiere verhältnismäßig und wahrscheinlich auch absolut eine so bedeutende Entwidelung der Hemisphären und ber grauen Substanz als beim Menschen, namentlich gegenüber bem Rückenmark, bas beim Menschen im Berhältniß zum Gehirn leichter ift als bei allen Thieren. (Es beträgt beim Menschen nur 1/40 von der Masse des Gehirns, bei Säugethieren 1/4-1/5, bei Bögeln 1/9)\*). - "Die vergleichende Anatomie lehrt ferner, bag bie Ausbildung ber f. g. Windung en bes Gehirns. d. h. der die Oberfläche durchziehenden Kurchen mit den zwischen ihnen befindlichen Substanzleisten, in bestimmter Beziehung steht zu der Ausbildung und Entwickelung der Thiere und ihrer Intelligenz. Das Gehirn ber Bögel, ber Nager, ber Beutelthiere, ber Zahnlosen, entbehrt sie noch ganz ober zeigt geringe Spuren berselben; erst in den höheren Ordnungen der Säugethiere treten sie entwickelter auf. Rein Thier aber hat gleichzeitig so gablreiche und so tief und mannichfaltig angeordnete afommetrische Windungen auf beiben Hemisphären als der Mensch. \*\*) Die Be-

<sup>\*)</sup> Der kleinste unter allen Menschenracen beobachtete Schabel enthält seinem Rauminhalt nach 63 Cubitzoll, ber geräumigste bis jetzt gemessen Gorillaschäbel (ber größten menschenähnlichsten Affenart) bagegen nicht mehr als 341/2 Cubitzoll; gewöhnliche Gorillaschäbel haben nur 24—28 Cubitzoll Inhalt. Huxley: Evidence as to Man's Place in Nature, p. 77 f.

<sup>\*\*)</sup> Leuret, ber ausgezeichnete französische Physiologe, erkennt zwar im Allgemeinen bas Gewicht bieses Kriteriums an, bestreitet aber, baß es "rigoureusement significatif" sep. Denn bas Gehirn ber Wiebertäuer habe nicht, wie Flourens meinte, weniger Windungen als das der Fleischfresser; im Gegentheile der Bortheil sep ganz auf der Seite der erstern, und doch lasse slich nicht bestreiten, daß sie in intellectueller Beziehung niedriger stehen als die Fleischfresser. Und nehme man an, daß der Elephant und der Affe ihre intellectuelle Superiorität ilber die meisten übrigen Thiere dem Reichthum an supplementären Windungen bes Gehirns, welche dem Pferde und Hunde sehen, verdanken, so frage

beutung berselben ist, daß sie auf eine Vergrößerung der Oberstäche bes Gehirns abzielen. Jede Windung besteht wieder aus einer Lamelle oder einem Blatte weißer Substanz, das von einer grauen Rinde bedeckt ist. Die Windungen sind daher der Ausdruck der Massenbildung der grauen Substanz und ihrer Verührungsstäche mit der weißen, — b. h. mittelst ihrer wird nicht nur die Masse der grauen (psychischen) Substanz, sondern auch die Mannichsaltigkeit der Communication derselben mit der weißen vermehrt, und solglich der psychische Standpunkt des Menschen erhöht. (Vischoff: Ueder den Unterschied zwischen Thier und Mensch, in den "Wissenschaftlichen Borträgen gehalten zu München" 2c. Braunschw. 1858, S. 315 ff., 318 ff. \*)

3. M. Schiff legt in physiologischer Beziehung das Hauptgewicht auf die verschiedene "Thätigkeitsweise" des menschlichen Gehirns. Diese "weiche von der des thierischen so bedeutend ab, daß wir an einer verschiedenen Organisation beider kaum zweiseln durfen". Für die Berschiedenheit führt er die "Thatsache" an und

es sich, woher es komme, daß durch Zucht und Erziehung Pferd und Hund in intellectueller hinsicht siber den Affen und Elephanten sich erheben (Leuret et Gratiolet: Anatomie comparée du système nerveux chez les animaux et chez l'homme etc. Paris, 1863, T. I p. 577). Das Gewicht dieser Einwendungen schwindet, wenn man bedenkt, daß es sehr schwierig, wenn nicht unmöglich ist, die s. Intelligenz der verschiedenen Thiergeschlechter zu messen, und daß die Erziehbarkeit und Gelehrigkeit der Thiere noch nichts zu Gunsten ihrer intellectuellen Begabung beweist, da sie ebenso wohl nur auf dem geringeren Grade von Wildheit und Unbengsamkeit ihres Naturells beruhen kann.

<sup>\*)</sup> Rach R. Wagner "stellen die Windungen der menschlichen Gehirne ziemlich enge Bariationen eines conftanten Grundtypus dar", — welcher "gewisse
allgemeine Merkmale mit dem Typus der Affengehirne gemein hat, in anderen
von ihnen unterschieden ist". Auch er meint, daß "stärtere und zahlreichere Furchendildung bei intelligenteren Gehirnen vorzukommen und für sie bezeichnend zu
sepu scheine", daß indeß dieser Sat immer noch nur mit großer Borsicht ausgesprochen werden bürse. Die Größe oder Gewichtsmasse des Gehirns dagegen
macht nach ihm keinen Unterschied oder ist doch nur ein sehr unsicheres Kriterium
(Borstudien zu einer wissenschaftlichen Morphologie und Physiologie des menschlichen Gehirns, Göttingen, 1860, 62, S. 84 f., 90 f.). Dem widerspricht jedoch
G. Welder in seiner Schrift: Ueber zwei seltenere Difformitäten und über die
Frage nach dem zwischen hirngröße und geistiger Begabung bestehenden Wechselverhältniß (Halle, 1863), und weist nach, daß im Allgemeinen ein solches Wechselverhältniß allerdings bestehe.

legt ihr mit Recht eine hohe Bebeutung bei, daß "beim Menschen volltommene Semiplegie, b. h. Lähmung ber beiden Extremitaten Giner Rörperhälfte und Giner Seite bes Gesichts, bei Sirnkrankheiten ein sehr gewöhnliches Symptom sen; Thiere bagegen vom hirn aus nie, vom Rudenmark aus nicht bauernb hemiplegisch werben tonnen". Dieß "beute barauf hin, daß bei den Thieren die motorischen Centren jeder Hirnhälfte sich nicht ausschließlich auf nur eine Körperhälfte, sondern auf beide zugleich beziehen, beim Menschen bagegen jebe Hirnhälfte ben freien Körpermuskeln nur Giner Seite vorftehe". Und bamit hänge offenbar ber Umftand zusammen, daß "bei Hirnkrankheiten des Menschen die Lähmung und die Unäfthesie [Unempfindlichkeit] sich stets auf der der wahrnehmbar veränderten [franken] Gehirnhälfte entgegengefesten Körperfeite befinde, daß also höchst wahrscheinlich eine vollkommene Areujung ber Körpernerven bei ihrem Gintritt ins Gehirn ftattfinde" (Lehrbuch b. Abpfiol. I. 363).

Was die feineren Structurverhältnisse und die demische Mischung bes Gehirns betrifft, so bemerkt zwar Th. Bischoff, daß in beiden Beziehungen unfre Kenntniffe noch zu unvollkommen segen, um beftimmte psphologische Schluffe zu gestatten; "nur so viel laffe sich barüber sagen, daß, so viel Wunderbares und Räthselhaftes auch das vinchische Leben der Menschen und Thiere darbiete, die Bildung bes Gehirns noch ebenso viele Wunder und Räthsel in fich schließt". Er leugnet inbeffen nicht die von Schiff angeführten pathologischen Thatsachen, (die jedenfalls eine bedeutende Verschiedenheit ber Structur bes menschlichen und thierischen Gehirns beweisen); und macht nur noch geltenb, daß ber bekannte Camperiche Gesichtswinkel, b. h. ber Winkel, ber burch eine Linie von dem äußern Gehörgange zur Basis der Nase und durch eine andre vom hervorragenosten Theile der Stirn bis zum hervorragenosten Theile des Obertiefers gebildet wird, beim Menschen entschieden größer sei, als bei allen Thieren, und daß, wie die Erfahrung lehre, mit seiner Größe die Sobe ber psychischen Begabung steigt und fällt, — baß also nach Allem eine böhere Entwicklung bes menschlichen Gehirns nicht zu bezweifeln sen (a. a. D. S. 326. 328). Mit dieser höhern Hirnentwickelung .. stehe aber ohne Aweifel die andre den Menschen auszeichnende Eigenschaft im genauesten Zusammenhange, daß kein Thier burch seine Sinnesorgane eine so mannichfaltige und inten-

sive Wechselwirkung mit der Aukenwelt unterhält als der Mensch". Moaen auch einzelne Sinne bei einzelnen Thieren schärfer und entwickelter senn als beim Menschen, — in Betreff jener Wechselwirfung und insbesondere hinsichtlich ber Fähigfeit bes Untericheibens ber Farben, Tone 2c., auf die es in geiftiger Beziehung allein ankommt, "ftehen die Sinnesorgane aller Thiere unzweifelhaft hinter benen bes Menschen bedeutend zurück" (S. 330 ff.). - Daß ferner dem Menschen allein die Tonsprache zukommt, ist eine allbekannte Thatsache. Aber wenig bekannt ober boch weniger beachtet ift der nicht minder feststehende Umstand, daß "die genaueste Berückfichtigung aller bei ber Tonerzeugung und Articulation betheiligten Berhältniffe teine binreichenbe Berichiebenheit zwischen bem menfchlichen und thierischen Organismus nachweisen konnte, um zu erklären, warum nur ber Mensch und nicht auch die Thiere sprechen. Das Thier spricht mithin nur barum nicht, weil es nichts zu sagen bat" (a. a. D. S. 334 f.). — Enblich gehört auch ber aufrechte Sang und die größere "Bielseitigkeit und Ausbildungefähigkeit ber Beweaungen" bes ganzen Körpers zu ben charafteristischen Kennzeichen des Menschen. Insbesondere ift ersterer keinesweas — wie man von materialistischer Seite eingeworfen bat — eine bloke Angewöhnung, sondern "mit Nothwendigkeit im menschlichen Organismus begründet" (wie Bischoff S. 337 ff. gur Evidenz barthut). Er aber ift beshalb von hoher Bebeutung, weil er bem Menschen bie für die mannichfaltigste Thätigkeit zwedmäßig gebauten Sande zum beliebigen Gebrauche frei läßt, und ihn baburch zu einer vielseitigen, ausgebreiteten, fast alle Stoffe und Kräfte fich bienstbar machenben Runftfertigkeit befähigt, mit der die ähnlichen Leistungen aller Thiere zusammengenommen keinen Bergleich aushalten (Lope, Mikrokosmus, II, 84).

Nach bem Allen kann es keinem Zweifel unterliegen, daß in der gesammten Sphäre des organischen Lebens eine Planmäßigkeit der Bildung, ein planmäßiger Fortschritt der Entwickelung vom Niederen zum Höheren waltet und auf ein Ziel hinweist, welches, da die Stusfenfolge mit dem menschlichen Wesen schließt, offenbar in die Hervorbringung geistigen, selbstbewußten Lebens zu setzen ist. Aber auch in der Gestaltung und Structur der einzelnen Organismen, namentlich des Thierreichs, spiegelt sich dieselbe utriet, wort u. d. Ratur. 2. Aust.

Planmäßigkeit ab und tritt so klar zu Tage, daß felbst Naturforscher von materialistischer Tendens nicht umbin können, sie unwillkührlich anzuerkennen. "Alle beständigen Basserbewohner", bemerkt Burmeister. "namentlich die im Meere lebenden, haben turze Wirbelkörper mit concaven Berührungsflächen, weil eine solche Anlage ber Wirbelfäule die schlängelnden Bewegungen des Rumpfes am leichteften Groke Raubthiere muffen zwar fraftig, aber ausführbar macht. nicht schwerfällig gebaut senn, weil zum Beutemachen nicht nur Rraft, sondern auch Gewandtbeit und Schnelligkeit vonnöthen ift." Und an einer andern Stelle äußert er ganz allgemein: "bie Gabe ber Stimme zielt auf Mittheilung ab, wenn man weiß, daß sonst in der Natur mit bestimmten Mitteln auch bestimmte Awede verfolgt werben" (Geolog, Bilber, I, 207, 214, 276.). Bekannt ift, baß ber große Cuvier im Stande war, aus einem einzigen Knochen eines noch unbekannten urweltlichen Thiers ben ganzen Bau beffelben in seinen wesentlichen Theilen mit Sicherheit abzuleiten. Und in ber That finden wir im Einzelnen nur da Schneibe- und Kanazähne, wo das Thier für seine Ernährung auf das Zerreißen von Fleisch 2c. angewiesen ift, nur da Krallen, wo es von Raub und Beutemachen, nur da kurze schaufelförmige Küße, wo es (wie der Maulwurf) durch Aufgraben ber Erbe, nur da Schwimmhäute, wo es auf bem Waffer zu leben bestimmt ift, u. s. w. Geben und Arbeiten, sondern von selbst, ursprünglich (schon im Mutterleibe) bekleidet sich die Fußsohle und die innere Handsläche bes Menschen mit einer bideren Saut; überall, bei allen höberen Thieren bilden fich bereits im Mutterleibe, im Gi, die Organe der Lunge, des Auges und des Ohres lange bevor eine Berührung mit der Luft, eine Reizung des Sehnerven durch die Aetherschwingungen. bes Gehörnerven burch bie Schallwellen, stattfinden tann; und überall find biese Organe genau so geformt, so übereinstimmend nicht nur mit ber Natur bes Thiers, sondern auch mit der Natur ber Luft und bes Lichtes, wie es nothwendig ist, wenn die Lunge athmen, wenn Auge und Dhr sehen und hören sollen. Ja bas Auge bes Fisches erscheint genau gemäß bem Gesetze ber Lichtstrahlenbrechung im Waffer conftruirt, mährend seine Kiemen ebenso genau bem bichteren Elemente entsprechen, bas für ihn bie Stelle ber Luft Man betrachte endlich inebesondere ben menschlichen Körper. Er besteht nur baburch, daß das Blut fortwährend in jedem einzelnen Gliebe, je nach bessen Bestimmung, das Verbrauchte, Schäbliche aufsaugt und wegführt, das Zweckbienliche dagegen herbeischafft, indem es in den Knochen phosphorsauren Kalk, in den Muskeln Stickstoff, in den Speicheldrüsen Speichel, in den Ohren Ohrensichmalz, in den Augen krystallhelle Gallert, in den Nägeln und Haaren Hornstoff, in den Nerven Hirnsubstanz, in der Gallenblase Galle, in der Bauchspeicheldrüse Pankreassaft, im Darmkanal Darmschleim, in den Nieren Urin, im Herzbeutel die nöthige Feuchtigkeit, in den Lungen Kohlensäure 2c. absett, jeden Stoff zur rechten Zeit, am rechten Ort, in gehöriger Menge, im richtigen chemischen Mischungsverhältniß, genau so wie es der Zweck des Ganzen fordert (A. N. Böhner: Naturwissenschaft und Culturleben 2c. Hannover 1859, S. 70). — Kur die Verblendung des Vorurtheils kann diesen und vielen ähnlichen Thatsachen gegenüber eine die organischen Kräfte beherrschende Planmäßigkeit des Wirkens und Vildens verkennen.\*)

Aber nicht nur in ber organischen, sonbern auch in ber uns organischen Natur, in ber gesammten Weltbilbung, in

<sup>\*)</sup> Nichtsbestoweniger bat bie moberne Naturwissenschaft vollfommen Recht, wenn fie bie teleologische Erflärung ber naturericheinungen, b. b. eine Ableitung berfelben aus vor ausgesetten Zwecken, principiell verwirft. Denn es ift volltommen richtig, bag wir bie 3wede ber Ratur nicht a priori tennen, ja a priori nicht einmal miffen, ob fie überhaupt nach 3meden thätig ift, und mithin burchaus nicht berechtigt find, Zwede überhaupt und noch weniger bestimmte Zwede vor an szufeten. Aber baffelbe gilt für jebe Ertlärung aus wirtenben Ur: fachen und Gefeten. Auch bier haben wir a priori nichts als ben Sat ber Caufalität, ber in seiner abstracten Allgemeinheit teine besseren Anhaltepunkte für Die Erforichung bes Gingelnen liefert als ber allgemeine Gat, bag Alles in ber Natur feinen Zwed baben muffe. Nichtsbestoweniger nimmt bie Naturmiffenfchaft an, bag, weil Alles was geschieht eine Ursache haben muffe, wirtenbe Rrafte in ber Ratur walten milfien, und nachbem fie eines und bas anbere Befet für beren Birhamteit gefunden, fest fie voraus, bag Alles nach bestimmten Befeten geschehen werbe. Gie foricht baber überall nach ben wirtenben Rraften und beren Befeten. Gerabe fo wird fie in Betreff bes Grundfates ber Enburfachen verfahren mitffen, - b. b. fie wird weber Blan noch 3med in ber Ratur ohne Beiteres vorausfeten burfen, aber nachbem fie erfannt bat, bag bie wirtenben Urfachen in ber Natur vielfach plan- und zwedmäßig wirten, bat fie ben Abfichten und 3weden ber Natur forgfältig nachzuforschen, nicht aber fie bloß barum abzuleugnen, weil fie meiftens nicht fo offen zu Tage liegen wie bie blogen Caufalurfachen, von benen boch auch immer nur bie nachften, teineswege aber, wie wir gesehen baben, die entfernteren, die eigentlich wirkenben Grundfrafte fich mit Siderbeit fefistellen laffen.

allen den tosmologischen Ergebnissen der Naturforschung, spiegelt fich biefelbe Blanmäßigkeit, biefelbe Uebereinstimmung ber Theile unter einander und mit dem Ganzen ab. Das Eine Grundgesetz ber Gravitation beherrscht zwar im Allgemeinen die sämmtlichen Bewegungserscheinungen unsers Sonnenspftems. Aber bak biek Geset bestehe und wirke, bazu war eine bestimmte Verknüpfung ber Umstände und eine ursprüngliche Bestimmtheit der Weltkörper selbst erforderlich, ohne welche, trop der Anziehungstraft und ihrer geseklichen Wirkung, niemals die berrichende Regelmäkigkeit der Bewegungen sich ergeben haben würde. Denn es muß nothwendia 1) die Wurf- oder Centrifugalfraft der Planeten und refp. Trabanten so bemessen senn, daß sie der Anziehungstraft des Centralkörpers genau das Gleichgewicht hält. 2) Die Sonne muk (wie es ber Fall ift) genau in dem Einen gemeinschaftlichen Brennpunkte ber elliptischen Bahnen aller ihrer Planeten und Kometen, und ebenso jeder Hauptplanet in dem Einen gemeinsamen Brennpunkt seiner Satellitenbahnen fteben. 3) Die einzelnen Blaneten muffen in Entfernungen von einander gestellt seyn, groß genug um ihr Rusammenstoßen zu verhindern. Ihre Bahnen muffen 4) eine solche Rigur beschreiben, daß fie fich gegenseitig in ihrer Bewegung nicht bemmen. Und endlich 5) ihre Abstände von der Sonne durfen das Maak. bis auf welches die Anziehungstraft der Sonne wirkt, nicht überschreiten. ba fie sonst aus bem Sonnenspstem herausfallen murben. — Dieselbe Berechnung, dieselbe Anpassung der Umstände an das Geset und bes Gesetzes an die Umftande zeigt sich in vielen andern Beziehungen. Die Geschwindigkeit ber Umlaufsbewegungen ber Blaneten und Kometen ist - nach dem zweiten Replerschen Gesetze so bestimmt und geregelt, daß die s. g. radii vectores (die von der Sonne zu ben Planeten gezogenen geraben Linien) in gleichen Zeiten gleich große Klächen in ber Ebene ber Planetenbahn umschreiben. Die Quabratzahlen der Umlaufszeiten der Planeten und Satelliten verhalten sich genau wie die Cubikzahlen ihrer mittleren Entfernungen von der Sonne und resp. vom Hauptplaneten (- bas britte Repplersche Geset). Die f. g. Störungen im Planetenlauf (in Folge der Anziehung, die ein Planet auf den andern übt) nehmen in einem solchen Berhältniß ab und zu, daß sie sich gegenseitig compensiren und aesetlich ausgleichen, - bas Ergebniß einer genau berechneten Massenvertheilung in unserm Sonnenspstem, aus ber eine burchgangige Incommensurabilität ber Umlaufszeiten aller Planetenbabnen resultirt. Lagrange bat zuerst bargethan, "daß, wenn man in bem durch die Rechnung gegebenen allgemeinen analytischen Ausbruck der secularen Störungen der großen Are eines Blaneten biejeniaen Rablen substituirt, welche ben einzelnen Blaneten zukommen, alle Glieber diefes Ausbrucks fich aufheben, woraus folgt, daß diefe große Are selbst burch die Einwirkung ber anbern Planeten keine Störung erleibet ober baß fie, und amar unter allen Elementen ber Bahn fie allein, unveränderlich ift". Der Grund bavon ift iene burchgängige Ancommensurabilität der Umlaufszeiten. Denn ...menn 3. B. die Umlaufszeiten bes Juviter und Saturn, die beinah wie 2:5 sich verhalten, genau wie 2:5 sich verhielten, wenn also bie erfte 4312 (ftatt 4332), die zweite 10,780 (ftatt 10,759) Tage betrüge, so würde daraus eine immer weiter gebende Aenderung der Aren ber beiden Blanetenbahnen entstehen, die eine mürde zu-, die andre abnehmen, und die Folge bavon würde die Zerftörung beiber Blaneten feun" (Littrow a. a. D. S. 622, val. S. 599. Mäbler, S. 361, 364).

Diefelbe berechnete, planmäßige Anordnung scheint burch alle Himmelsräume hindurchzugeben. Mäbler, der berühmte Dorpater Aftronom, hat die Gigenbewegung von mehr als 800 Firsternen berechnet, und daraus bewiesen, daß unser ganzes Sonnensustem zufammt bem Firsternspftem, zu bem es gebort, sich in abnlicher Beise wie die Blaneten zwar nicht um einen Centralförper, wohl aber um eine Central gruppe von Firsternen ober vielmehr um beren ibeellen Schwerpunkt bewegt, ber in der Rahe der Alcyone, dem Hauptstern der Blejaden-Gruppe, liegt. (Mäbler, a. a. D. S. 397 ff. 407. Bal. Untersuchungen über die Firsternspsteme. Lyz. 1845.) Für diese Bewegung muffen in ähnlicher Art die Abstände der Himmelskörper von einander, die Richtung ihrer Bahnen, die Geschwindigkeiten und Umlaufszeiten genau bemessen seyn, wenn hemmungen und Rusammenstöße vermieden werden sollen. aber wäre bamit hinfichtlich der Entstehung der Firsternwelt die Laplace-Rantische Hypothese widerlegt. Denn ift kein Centraltorper vorhanden, der in ähnlichem Berhältniß zu den einzelnen Firsternen ftande wie die Sonne zu ihren Planeten, so können auch offenbar die Kirsternspsteme nicht in ähnlicher Weise (burch Losreifzung von einem rotirenden Centralkörper), wie angeblich die Planeten und Rometen unfers Sonnenfostems, entstanden fenn.

Dann aber kann auch die Kraft, welche die Fixsterne zu einem System um ihren Schnerpunkt geordnet und damit ihre Stellungen bestimmt und ihre Bewegungen bemessen hat, nicht die bloße Centrisugalkraft in ihrem Verhältniß zur Centripetals oder Schwerkraft gewesen seyn. Nothwendig vielmehr muß ursprünglich von einer andern Kraft die Disposition des Universums ausgesangen seyn.

Wenden wir uns von dem unermeklichen heere der Sterne pon benen in bem Nebelflede ober Sternhaufen bes Sobiestyschen Schildes je 85 Sterne auf einem Raume stehen, welchen ber Planet Benus bebeden fonnte (Mäbler, a. a. D. S. 458), fo bag es taum benkbar scheint wie sie ohne Störung sich bewegen können, - zu unfrer Erbe, biefem "Tropfen im Weltmeere", so finden wir wiederum burchgängig bieselbe Borausberechnung bes Erfolgs, bieselbe planmäßige Zusammenstellung ber Ursachen (Bedingungen) zu einer gesetzmäßigen Wirksamkeit. Der Neigungswinkel ber Erbare zu ihrer Bahnfläche ift so bemeffen, daß ber regelmäßige Wechsel ber Jahreszeiten die nothwendige Folge ift. Jede Aenderung in ber Stellung ber Erbare murbe biefen Wechsel, auf bem die Rulle und Mannichfaltigkeit der Pflanzen- und Thierproduction beruht, auf-Die ganze vegetabilische Schöpfung und mit ihr bas Bestehen des Thierreichs hängt aber zugleich von der Beschaffenheit ber obersten Erbrinde ab. In bieser Beziehung bemerkt Liebig (Chemische Briefe, II, 261): "Es giebt in der Chemie keine wunderbarere Erscheinung, keine welche alle menschliche Weisheit so sehr verstummen machte, wie die, welche das Verhalten eines für den Bflanzenwuchs geeigneten Aderbodens barbietet. Durch bie einfachften Bersuche kann sich Jeder überzeugen, daß beim Durchfiltriren von Regenwasser burch Adererbe bieß Wasser keine Spur von Rali, von Kiefelfäure, Ammoniak, Phosphorfäure auflöst swie es sonst thut), daß vielmehr die Erde von allen den Bflanzennahrungsftoffen. bie sie enthält, kein Theilchen an das Wasser abgiebt: ber anhaltenbste Regen vermag bem Felbe, außer burch mechanisches Wegschwemmen, keine von den Hauptbedingungen seiner Fruchtbarkeit Die Ackererbe hält aber nicht nur fest, was fie von au entaieben. Bflanzennabrunasstoffen besitt, sondern wenn Regen- oder andres Waffer, welches Ammoniak, Kali, Phosphorfäure, Kiefelfäure in aufgelöstem Zustand enthält, mit Adererde zusammengebracht wird, so

verschwinden diese Stoffe fast augenblicklich aus der Lösung: die Ackererde entzieht sie dem Wasser. Und nur solche Stoffe werben dem Wasser von der Ackererde vollständig entzogen, welche unsentbehrliche Nahrungsmittel für die Pslanze sind: die andern bleiben ganz oder größtentheils ungelöst". Die Ackererde ist also gerade so beschaffen, wie es die Beschaffenheit der Pslanzen, die Ershaltung des Pslanzenreichs fordert.

Nichtsbestoweniger würde alle Begetation, alles Leben, alle Bewegung auf der Erde erlöschen, wenn der Erdförper nicht genau so viel Wärme durch die Strahlen der Sonne empfinge, als er durch fortwährende Wärmestrahlung an den Weltenraum verliert; und er würde durch lettere weit mehr Wärme verlieren, als er von der Sonne wieder erhält, und also doch allmälig erstarren, wenn nicht bie ihn umbüllende Atmosphäre die besondere Eigenschaft besäße, biejenigen Wärmestrahlen, welche von mäßig erwärmten Massen berrühren, zu fistiren und gleichsam festzuhalten, mahrend sie Strahlen aus einer Wärmequelle von hoher Temperatur, also die Wärmestrahlen der Sonne, frei ein- und durchläft. (Dieß hat neuerdings Tonball näher nachgewiesen und erklärt die Erscheinung aus ben Dämpfen und dem aufgelöften Waffer, das die Atmosphäre enthält. S. Procedings of the Royal Society f. Adv. of Science, London, 1861). — Trop dieser kunstwollen Einrichtung indes würde bennoch keine Bewegung, kein Leben auf der Erde bestehen können, wenn nicht maleich mit der Wärme das Licht der Sonne mittelft der ihm eigenthumlichen Kraft die chemischen und elektromagnetischen Processe anreate und im Sange erhielte. Das Licht, das von den Firsternen aus einer Entfernung von Billionen Meilen zu uns bringt, hat bieselbe Geschwindigkeit (wie Dlav Römer aus der Verfinsterung ber Jupitersmonde, Bradlan aus ber scheinbaren Abweichung bes Lichts bei Bewegung der Erbe dargethan), aber auch die gleiche Brechungsfähigkeit und die gleichen chemischen Wirkungen wie bas ber Sonne. Die oscillirende Bewegung der Aetheratome, durch welche die Lichtverbreitung hervorgerufen wird, ift mithin überall, in allen Räumen des Weltalls biefelbe, b. h. die Lichtverbreitung erfolgt nach einem bestimmten allgemeinen Befete. Aber bas Gefet könnte wiederum nicht wirken ober würde gang andre Erfolge baben, wenn die Umstände und Verhältnisse, die Beschaffenheit und Ordnung der Dinge, anders bestimmt waren. Sollen die Lichter-

scheinungen entstehen und das Licht seine gesetmäßige Wirkung üben, so ist nicht nur eine entsprechende Beschaffenheit bes Aethers, nicht nur eine ihn in Bewegung setende Kraft, sondern auch eine beftimmte Art ber Wirksamkeit biefer Kraft erforberlich. Denn murben die Aetheratome nur fortgestoken und nicht in transversale Schwingungen gesetzt, so würde keine Lichterscheinung erfolgen. Die fie in Bewegung setende Kraft muß aber auch ein bestimmtes, unterschiedliches Maaß ihrer Birkfamteit innehalten; benn nur baburch fann eine unterschiedliche Geschwindigkeit und Breite ber Aetherwellen und in Kolae bavon eine Verschiedenheit ber Karben entstehen. Die Körper endlich, auf welche bas Licht trifft, müssen eine ihm entsprechende Beschaffenheit haben; benn nur wenn fie im Stande find, die Aetherwellen aufzunehmen, burchzulassen, zu absorbiren ober zurudzuwerfen, kann bas Licht seine mannichfaltigen Rur also burch die zusammenstimmende Anord = Wirkungen üben. nung biefer "Bebingungen" find bie Lichterscheinungen und Lichtwirkungen in ihrer Gesehmäßigkeit möglich. Und nur burch bas eigenthümliche, aber ganz bestimmte Verhältniß, in welchem die Lichtund die Wärmestrahlen ber Sonne auf die Dinge einwirken und welchem die Beschaffenheit ber mannichfaltigen irbischen Stoffe genau entspricht, vermag die Sonne jenen mächtigen Ginfluß auszuüben. ber sie zum Angelpunkt ber irbischen Schöpfung macht.

Das wichtige Gesetz der chemischen Proportionen und Aeguipalente, bessen Entbedung ber Stolz ber neueren Chemie ift, ift ein Gesetz ber Rahl, ber Berechnung ober quantitativen Bestimmung, traft beren bie mannichfaltigsten demischen Berbindungen und Lösungen aemäß einer festen numerischen Regel erfolgen. Nur in Folge biefer Regelmäßigkeit bilben sich, trot ber fortwährenden Mischung und Entmischung ber Stoffe unter bem veranberlichen Ginfluß von Licht und Warme und Gleftricität, immer wieder biefelben Arten und Sattungen mineralischer Körper; ohne bas Geset ber Broportionen würde die ganze unorganische Natur, in der es vorwiegend herrscht, in ein Chaos stets wechselnder, wandelbarer, haltlos hin und her schwankenber Gebilbe sich auflösen. Aber soll bas Geset wirken und eine feste Regelmäßigkeit der Gebilde hervorrufen, fo muffen wieberum die Atome von Anfang an fo bestimmt, so beschaffen senn. daß sie nur in bestimmten Proportionen sich chemisch verbinden; sie muffen gemäß bem Gefete beftimmt fenn, weil nur unter biefer

Bebingung die Gesetmäßigkeit ihres chemischen Verhaltens möglich ist. Und soll durch dieß Verhalten nicht bloß eine Anzahl bestimmster Gattungen und Arten von Körpern entstehen, sollen zugleich jene regelmäßigen geometrischen Figuren mit ihren sestschenen Winkeln und Proportionen, die in den Arystallen sich zeigen, und weiter die so mannichsaltigen und doch nur Einen bestimmten Typus wiederspiegelnden Gestalten der Pslanzen und Thiere hervorgehen, so müssen mit der chemischen Anziehungskraft noch andre Kräfte (die Cohäsions, die Lebens, die psychische Kraft) harmonisch zus sammenwirken, und nach bestimmten Gesetzen, in bestimmtem Maaße das chemische Verhalten der Stosse modificiren.

Die moderne Naturwissenschaft spricht gern von einem Gesetze bes Gleichaewichts ber Kräfte und Bewegungen, bas burch bie ganze Schöpfung bindurchgehe. Und in der That weisen die physis kalischen, demischen und organischen Erscheinungen in ihrem Ursprunge fast überall auf ein Rusammenwirten entgegengesetter Rrafte zurud, die, indem sie sich in's Gleichgewicht seten, die waltenden Erscheinungen hervorrufen. Bon bem Gleichgewicht zwischen ber Schwung- und ber Anziehungstraft hangt, wie bemerkt, die Rotation ber Himmelskörper, vom Gleichgewicht ber ausstrahlenden und wiebergewonnenen Wärme Leben und Bewegung auf der Erbe ab. Durch die Ausgleichung von Kraft und Last sind alle mechanischen Erfolge bedingt und bestimmt. Base und Saure in ihrer Gegenfatlichteit und ihrem wechselseitigen Sichburchbringen bis zur Sättigung (b. h. bis zum Gleichgewicht) können als ber Grundtupus aller chemischen Verbindungen angesehen werden. Die positive und negative Elektricität, der positive und negative Bol des Magneten, die Bolarität bes Lichts, ber Gegenfat bes männlichen und bes weiblichen Kactors im Gebiete ber organischen Reugung, wiederholen in andrer Form dieselbe Erscheinung von Wirkung und Gegenwirkung, Kraft und Gegenkraft, beren Ausgleichung in einem bestimmten Punkte bie unerläßliche Bedingung für die Entstehung eines bestimmten bauernben Refultats ift. — Allein biefes Gefet bes Gleichgewichts kann überall nur Geltung gewinnen, wenn und fofern ben mirtenben Rraften von Anfang an ein bestimmtes Maaß gefest ift, bas teine zu überschreiten vermag, und bas bem Maaße ber andern bergestalt entspricht, daß aus ihrem Zusammenwirken eine Ausgleichung beiber in einem Mittleren, in welchem fie zur Ruhe

kommen, entspringen kann. Anbrerseits jedoch — und das ist ein Bunkt, ber noch viel zu wenig beachtet worden ift - kann dieß Geset nicht eine starre, bespotische, keine Abweichung, keine Störung gestattende Herrschaft üben; das Gleichgemicht ber Kräfte kann nicht ein- für allemal fixirt seyn, wenigstens nicht in allen Gebieten ber Natur. Denn sonst würde nothwendig eine tobte, schlechthin un= wandelbare Ordnung, eine absolute Unveränderlichkeit ein-Soll dies vermieden werden, so muß es Kräfte geben, welche im Stande sind, das Gleichgewicht, wenigstens momentan, zu fioren, welche also nicht schlechthin vom Gesetze beherrscht werben, und welche boch anderntheils so bestimmt (bemeffen) find, daß sie das Gefes nicht aufzuheben vermögen, weil sonft die Welt in ein Chaos sich auflösen murbe. Gine bewegliche, lebendige Ordnung, eine Ordnung mit veränderlicher, relativ freier Bewegung ber unter ihr befaßten Glieber, ift nur möglich, wenn bas Zünglein ber Wagschaale, in Folge von Beränderungen des Gewichts und Gegengewichts, nach rechts und links abweichen kann, und boch zugleich biefe Beränderungen so bemeffen find, daß fie immer wieber jum Gleichgewicht zurückführen, daß also das Zünglein ber Bage nur oscillirt, niemals aber seinen Schwerpunkt verliert. Eine bewegliche, lebendige Ordnung der Dinge erfordert mithin eine solche Abwägung ber bewegenden Kräfte gegen einander, eine folche primitive Bestimmtbeit und planmäßige Aufammenordnung derfelben nach Maaß und Richtung, daß sie, wenn sie das Gleichgewicht an einzelnen Bunkten ftoren, entweder von felbst zur Berftellung beffelben im Ganzen binwirken ober von andern Kräften, deren Gegenwirkung fie hervorrufen, bazu genöthigt werben.

Dieses Oscilliren, diese planmäßige Aushebung und Wiederhersstellung des Gleichgewichts zeigt sich im Ganzen wie im Einzelnen. Die Atmosphäre würde nicht im Stande seyn, das Athmen und damit den Lebensproceß von Pslanze und Thier zu erhalten, wenn sie nicht gerade so (aus Sauers und Stickstoff) zusammengesett wäre, wie sie zusammengesett ist, und wenn nicht zugleich der Sauerslosseine größere chemische Berwandtschaft mit dem Kohlenstoff besäße als der Stickstoff. Eine geringe Abänderung ihrer Composition — z. B. wenn auch nur ihre beiden Elemente chemisch, statt bloß mechanisch verbunden wären — würde die Respiration der Pslanzen und Thiere unmöglich machen. Gleichwohl gehen die Thiere sortwährend

barauf aus, die Atmosphäre zu becomponiren; denn das Athmen derselben erzeugt fortwährend Rohlensäure, d. h. verdindet den Sauerstoff der Luft mit Kohlenstoff und trennt damit den Sticksoff vom Sauerstoff. Würde dieser Proces nicht aufgehalten und eine Ausgleichung herbeigeführt, so würde die Atmosphäre dalb nur aus Kohlensäure und Sticksoff bestehen, und damit für Pslanzen und Thiere tödtlich werden. Dem ist dadurch vorgedeugt, daß die Pslanzen (dei Tage) den Kohlenstoff aus der Kohlensäure herausziehen und absordiren, was für ihr Wachsen und Bestehen nothwendig ist; damit wird der Sauerstoff wieder frei und mischt sich in der alten Weise mit dem Sticksoff, um von den Thieren absordirt zu werden. Und dieß Zusammenwirken der beiden entgegengesetzen Thätigkeiten ist so demessen, daß sich die Reinheit der Luft, das ursprüngliche Wischungsverhältniß (Gleichgewicht) ihrer beiden Elemente, unter beständigen Schwankungen doch immer wieder herstellt.

Durch einen ähnlichen Proces der Ausgleichung scheint das Wasser des Oceans in dersenigen Mischung erhalten zu werden, die für das Leben und Bestehen seiner Bewohner (Thiere und Wasserpstanzen) nothwendig ist. Wenigstens haben s. g. Aquavivarien dewiesen, daß die durch Pstanzen hervorgerusene Verderbniß des Wassers beseitigt wird, wenn man gewisse Mollusten in das Wasser setzt durch diese Vorstehrung hat sich dasselbe Jahrelang rein und lebensträftig erhalten. Es ist daher mit Sicherheit anzunehmen, daß durch eine ähnliche Ausgleichung der Wirtung und Gegenwirtung des Pstanzens und Thierlebens das Meerwasser unter fortwährenden Schwankungen in seiner natürlichen zum Leben der Geschöpfe nothwendigen Mischung erhalten wird.

Durch eine ähnliche Balancirung ber wirkenben Kräfte wird die Feuchtigkeit in Gestalt des Wassergases vom Lande und Meere gleichssam ausgeathmet und der Luft zugeführt, um in den höheren (kälteren) Regionen derselben zu Wasser sich zu verdichten und als befruchtens der Regen wieder heradzusallen. Durch die Wärme, welche die Erde am Tage von der Sonne empfängt und dei Nacht wieder ausstrahlt, erwärmt sich die Atmosphäre in dem Maaße, daß eine im Wesentslichen sich gleichbleibende, nur geringen Schwankungen ausgesetzte Temperatur (ein Gleichgewicht) entsteht, wie sie für das Gedeichen der lebendigen Wesen nothwendig ist. Sbenso wird die Wärme durch das Gras und die Blätter der Pflanzen am Tage absorbirt, bei

Nacht aber wieder ausgestrahlt, bis die Temperatur des Bflanzenorganismus sich so weit abgekühlt hat, um die in der Luft enthaltenen Wasserdünfte zu Thau zu verdichten, der zu seiner Erfrischung nothwendig ift. — "Der flüchtigste Blid auf die Thierwelt, bemerkt Giebel (a. a. D. S. 192), überzeugt uns von ber überaus verschie benen Befähigung ber einzelnen Thiere, sich zu vermehren. Bahrend einige Arten schon in wenigen Tagen und Wochen ihre Nachkommenschaft nach Millionen gablen können, bedürfen andre Monate und Jahre, um nur einen einzigen bulflofen Sprökling in die Welt zu feten. Ein Kaninchen vermag über eine Million Rachkommen in berfelben Reit zu erzeugen, in welcher die Elephantenmutter ein einziges Junges wirft; eine Blattlaus gablt nach wenigen Wochen schon mehrere tausend Millionen Kinder, Enkel und weitere Spröglinge, ja eine Borticelle schafft nach Ehrenberg in 4 Tagen 140 Billionen. So wäre benn jebem Individuum die Möglichkeit gegeben, die ganze Welt aufzufreffen, wenn keine strenge Ordnung im Haushalte der Natur herrschte, nach welcher Jebem sein Maaß und Ziel nach allen Richtungen hin gesetzt ist. Auch für die Bermehrung übersteigt dieses Maak nie bas natürliche Bedürfnik; und wenn es burch außergemöhnliche Rufalle überschritten wird, führen sofort andre Gegenzufälle das Gleichgewicht wieder ein". -

Ueberblicken wir die Reihe dieser Thatsachen, so werden wir dem berühmten Faraday, einem der ausgezeichnetsten Natursorscher Englands, Recht geben, wenn er gelegentlich demerkt: "Es giebt verschiedene Elemente mit höchst mannichfaltigen Kräften von den entgegengesetzten Tendenzen: einige so träge oder unwirksam (inert), daß ein oberstächlicher Beodachter geneigt seyn würde, sie sür Richts zu rechnen in der großen Resultante der Kräfte, andre dagegen mit so gewaltthätigen Eigenschaften, daß sie den Bestand der Schöpfung zu bedrohen scheinen; dennoch wird man dei genauerer Untersuchung berselben und dei Erwägung der Rolle, die sie zu spielen bestimmt sind, sinden, daß sie mit Einem großen Schema harmonischer Andsstung (adaptation) vollkommen übereinstimmen. Die Kräfte keines einzigen Elements könnten modiscirt werden, ohne sosort das Gleichgewicht der Harmonieen zu zerstören und die Dekonomie der Welt in Ruin zu stützen" (Lectures on Non-metallic Elements, p. 290).

Dieselbe planmäßige Anordnung, welche das Zusammen- und Gegeneinanberwirken der Kräfte bedingt und bestimmt, zeigt sich

ferner in ber Disposition ber Stoffe, in ber Vertheilung ber Massen. Bekanntlich übt ber Ocean einen mächtigen Ginfluk auf die Temperatur der Erde. Diefer Einfluß ist so bebeutend, daß eine mesentliche Beränderung der Größe und Ausdehnung desselben, eine andre Distribution der Land- und Wassermassen, alsbald die gesammte Flora und Fauna auf der Erde vertilgen würde. Die bestebende Bertheilung mithin und keine andre ift allein geeignet zur Erhaltung ber Bflanzen und Thiere. Daffelbe gilt in Betreff ber Masse und ber Schwerfraft unfers Blaneten. Ware die Erbe fo groß wie Rupiter ober Saturn, so wurde die Kraft, mit der sie alle Körper auf ihrer Oberfläche anzieht, so ftart fenn, daß die Bewegung ber jest auf ihr lebenden Thiere unmöglich fenn murbe: ber Safe murbe nicht laufen, sondern nur friechen, der Abler kaum so hoch wie eine Taube fich erheben können, und ber Mensch, wie von einer schweren Last niebergebrückt, wurde bei bem Versuch einer Ortsveranderung ericopft zu Boben finken. Ware bagegen bie Erbe fo klein wie ber Mercur ober ber Mond, so würden unsere Bewegungen so schwantend und unsicher seyn wie die eines Trunkenen, jeder leichte Schlag wurde uns ju Boben ftreden, und die Luft murbe fo bunn fenn, daß sie das thierische Leben nicht mehr zu erhalten vermöchte. (Bal. Whewell's Astronomy and Physics p. 48.)

Wie hier eine planmäßige Harmonie zwischen der Masse, der Gröke und Ausdehnung der verschiedenen Wesen hervortritt, so zeigt fich endlich eine gleiche Uebereinstimmung zwischen ben Zeitraumen, in benen fie entstehen und ihr Dasenn seinen Verlauf hat. Milch ber Mutter fließt gerade zu ber Zeit, in ber es das Bedürfniß ihres neugebornen Kindes verlangt. Die Bahne, die bem Saugling überflüssig und ber Mutter schäblich wären, machsen nicht eber, als bis die Entwidelung bes Kindes eine fraftigere, compactere Nahrung erheischt. Die Geburt aller Thiere, die von einer bestimmten, nicht stets vorhandenen Nahrung leben, fällt genau in diejenige Nahreszeit, in welcher gerade die Pflanzen, die zur Ernährung der Jungen nothwendig find, aufwachsen ober ihre Blüthezeit haben. Obwohl oft die erste Entstehung des Thiers oder die nöthigen Borbereitungen zur Geburt besselben, 3. B. die Gierlegung und ber Larvenzustand vieler Insecten, zu einer gang andren Zeit stattfinden, ober bas Reimen ber Nahrung bes Thiers burch Witterungsverhältniffe und andre Umftande ungewöhnlich aufgehalten wird, so schlüpft doch das Thier nie eher aus, als die Wittel seiner Subsistenz vorhanden sind. U. s. w.

Die Zahl bieser und ähnlicher Thatsachen ließe sich noch anssehnlich vermehren. Ich glaube genug gethan zu haben, um zu beweisen, daß der s. g. Naturlauf im großen Ganzen des Weltbaues wie in der irdischen Schöpfung, von der ersten Entstehung der Erde, durch alle Perioden ihrer Entwicklung hindurch, wie in allen ihren verschiedenen organischen und unorganischen Gebieten, eine harmonische, planmäßige Leitung, Verknüpfung und Disposition der Kräfte und Stoffe bekundet.

Gegenüber ben bargelegten Grundzügen ber naturwissenschaftlichen Kosmologie ist es die Aufgabe ber Philosophie, die feststehenben kosmologischen Thatsachen mit den Ergebnissen der naturwissenschaftlichen Ontologie zu verknüpfen und in Sinklang zu bringen, danach die naturwissenschaftlichen Boraussehungen (Principien) und Grundbegrisse zu berichtigen, die in ihnen liegenden Consequenzen an's Licht zu ziehen, und so dem Ganzen einen sesteren wissenschaftlichen Halt und systematische Abrundung zu geben.

Den Versuch, diese Aufgabe zu lösen und damit zu zeigen, daß das Daseyn Gottes eine nothwendige Forberung und eine durchgängige, wenn auch stillschweigend gemachte Voraussistung der Naturwissenschaft und ihrer Ermittelungen ist, wird der geneigte Leser in den folgenden Abschnitten sinden.

## Dritter Abschnitt.

Gott als nothwendige Boraussetzung der naturwissenschaftlichen Ontologie und Kosmologie.

I. Die ontologischen Beweise für bas Daseyn Gottes.

Fassen wir die Hauptresultate unfrer bisherigen Nachweisungen

turz zusammen, so hat sich uns ergeben:

Die allgemeinen Principien und Motive, auf welche die Naturwissenschaft die einzelnen Erscheinungen zurückführt und welche baber als die Grundbegriffe der naturwissenschaftlichen Ontologie und Rosmologie betrachtet werben muffen, die Begriffe von Stoff und Kraft, von ponderabler und imponderabler, organischer und unorganischer Materie, von mechanischen und chemischen, Massen- und Moleculartraften, von Licht, Barme, Magnetismus und Elettricität, wie namentlich von den Ursachen und Bedingungen der Lebenserscheinungen, ben Wirkungen ber vitalen und psychischen Kräfte, sind noch sehr unklar und unsicher, vielfachen Einwürfen ausgesetzt, und daber ber Berichtigung bedürftig, wenn aus ihnen die gegebenen Erscheinungen wahrhaft "erklärt" werben sollen. Die Naturwissenschaft hat zwar eine große Anzahl bedeutsamer Thatsachen und Einzelgesetze festgeftellt; aber in theoretischer Beziehung ift sie noch weit entfernt. auf den Namen einer "eracten" Wissenschaft vollen Anspruch zu haben; in dieser Beziehung beruht noch das Meiste und Beste auf bloßer Sypothese und vorläufiger Annahme, d. h. auf einem wissenicaftlichen Glauben. (Bal. Glauben und Wiffen ac. S. 275 ff.)

Innerhalb dieser allgemeinen theoretischen Unsicherheit steht nur so viel fest:

1) Das, was wir mit bem Namen Stoff ober Materie bezeichnen, ist nicht Eine continuirliche Größe, Ausbehnung, Masse,

sondern bis in das Feinste und Kleinste hinein getheilt, gegliedert und mannichsach zusammengesetzt, d. h. jede materielle natürliche Existenz besteht aus Atomen: sie sind das Seyende (Substanzielle) in allem natürlichen Daseyn, das "Substrat" aller Naturerscheinungen. Materiell und Atomistisch sind mithin gleich bedeuten de Ausdrücke.

- 2) Die Atome, die in zwei große Klassen, die s. g. ponderabeln und imponderabeln, zu unterscheiden sind, zeigen sämmtlich sowohl als Theile wie in ihrer Verbindung zu größeren Ganzen (Körpern), eine große Beweglichkeit und ihre Bewegungen nehmen die mannichsfachsten Formen, Richtungen, Geschwindigkeiten an.
- 3) Diese verschiedenartigen Bewegungen stehen sowohl hinsichtlich ihrer Modalität, wie in Betreff ihrer Ursachen, b. h. der Kräfte, durch die sie hervorgerusen werden, unter einigen großen allgemeinen Gesehen.
- 4) Dergleichen Gesetze, beren allgemeine Geltung die Naturwissenschaft mit hinlänglicher Gewißheit festgestellt hat, sind:
  - a) Kein Atom, kein Körper vermag durch sich selbst in Bewegung zu kommen, vielmehr wenn eine Bewegung (Kraftäußerung, Wirkung) entstehen soll, sind stets wenigstens zwei
    Stoffe, zwei Factoren ersorderlich, die entweder wechselseitig auf
    einander einwirken (sich sollicitiren zusammenwirken), oder von
    benen der eine die Ursache der Bewegung des andern ist; alle
    Bewegung, alle Wirksamkeit des Stoffes, sey er Atom, Molecül
    oder Körpermasse, geht mithin nach außen, auf Andres neben
    und außer ihm.
  - b) Jebe Bewegung sett sich in ihrer ursprünglichen Richtung und Geschwindigkeit in's Unendliche (continuirlich) fort, wenn keine andre Kraft (Bewegung) hemmend, störend, ablenkend auf sie einwirkt.
  - c) Verschiedene, einander hemmende oder störende Bewegungen (Kräfte) suchen sich gegeneinander in's Sleichgewicht zu setzen, und dauern nur so lange fort, die dies Gleichgewicht gefunden ist. Jebe neue Bewegung ist daher nur durch Aushebung des Gleichsgewichts möglich.
- 5) Unter den Bewegungen sind wiederum zwei große Klassen, die Bewegungen der Atome und Molecüle und die der Körper, und demgemäß Molecular- und Massenkräfte zu unterscheiden.

Die Massenkräfte wirken von Körper zu Körper auf weitere Entsernungen, und ihre Wirkungen (die Bewegungen der Körper) geben sich daher äußerlich kund. Die Molecularkräfte dagegen wirken nur in nächster Nähe von Atom zu Atom, von Molecul zu Molecul; ihre Wirkungen gehen daher im Innern der Körpermassen vor, und sind meist unwahrnehmbar.

- 6) Alle Körper, gleichgültig wie sie componirt sind, ziehen sich gegenseitig an, d. h. bewegen sich zu einander hin mit einer Geschwindigkeit (Kraftgröße), die in geradem Verhältniß zu ihrem Volumen und im umgekehrten Verhältniß zum Quadrate ihrer Entsfernungen steht, allgemeines Gesetz der Gravitation.
- 7) Nur soweit die Atome sich zu Massenganzen (Körpern) verbunden haben, erscheinen fie diesem Gesetz unterworfen. bindung zu Massenganzen geschieht aber durch die ihnen eigenthumlichen Kräfte der Cohafion, der Abhafion und der chemischen Affinität. Sie find ebenfalls Anziehungsfräfte; aber burch die Cohafion werden aleichartige, burch die Abhäfion ungleichartige Atome und Molecule, nachbem sie sich zusammengefunden, vereinigt und zwar burch jene zu gleichartigen, burch biefe zu ungleichartigen Maffen: traft ber chemischen Affinität bagegen bewegen fich unter bestimmten Bedingungen ungleichartige Atome zu einander bin, verbinden fich aber zu Ginem gleichartigen Stoffe und werben babei von ber Cobăsionstraft zusammengeordnet und zusammengehalten. Die Kraft ber Affinität wirkt nach bestimmten Gesetzen, indem die verschiedenen Atome verschiedentlich nach Maaßgabe gewiffer innerer (qualitativer) Beziehungen (ber f. a. Wahlverwandtschaft) eine größere ober geringere (refp. gar feine) demische Anziehung auf einander ausüben, und gemäß benselben Beziehungen meist in festen bestimmten Broportionen sich chemisch vereinigen. Für die Wirkungsweise der Abhäfions- und der Cohäfionstraft find noch teine allgemein gultigen Gesetze aufgefunden worden. Wir wissen in Betreff ber Cobafionstraft nur, daß von ibr, nicht aber wie von ihr die Form und au-Bere Gestalt ber in dieser Beziehung so verschiedenen unoraanischen Körper (ber Kryftalle) abhängt.
- 8) Die Atome und Molecille werden außerbem noch von Kräften bewegt, welche man auf Grund der verschiedenen Phänomene verschieden benannt und als Kräfte des Lichts, der Wärme, des Wagnetismus und der Elektricität bezeichnet hat. Ob sie nur die im-

ponderablen Atome in Bewegung setzen und bloß mittelst ihrer auf bie ponderabeln einwirken, ober unmittelbar auch lettere treffen, ist noch unentschieden. Trot ihrer Berichiedenheit von ber Schwerfraft gehorchen sie sämmtlich wiederum dem allgemeinen Gesetze, daß sie wirksam sind im geraden Verhältniß ihrer Stärke ober Intensität (bie hier bas unerkennbare Bolumen ihrer imponderabeln Stoffe vertritt) und im umgekehrten Verhältniß des Quadrats der Ents fernung zu bem Object, bem ihre Wirkung gilt. Auch hat fich ergeben, daß fie sowohl unter einander wie zu den chemischen und mechanischen Kräften in einer gesetzlichen, nach Maaß und Verhältniß bestimmten Wechselbeziehung stehen, traft beren ihre Wirtungen sich auf einander übertragen, und die eine die Erfolge der andern bervorzubringen ober die andre zu vertreten vermag. Von den sveciellen Gesetzen, nach benen jebe einzelne bieser Kräfte wirkt, find zwar mehrere festgestellt; aber sie geben nur die Bedingungen und die bestimmten Formen der Bewegung an, welche die betreffende Kraft ben imponderabeln Stoffen (ihren Trägern) mittheilt, ohne über Grund und Ursprung berselben Aufschluß zu liefern.

9) Es giebt einen unverkennbaren Unterschied zwischen organischen und unorganischen Körpern, zwischen psychischen und physischen Phänomenen (Krastäußerungen — Thätigkeitsweisen); und wie die unorganischen, so folgen auch die organischen und psychischen Erscheinungen gewissen eigenthümlichen Gesehen und Kormen, von denen einige mit zweiselloser Gewißheit festgestellt sind. Ob aber demgemäß eine besondre Lebenss und Seelenkraft mit principiell verschiedenen Gesehen und Formen ihrer Wirksamkeit anzunehmen sey oder nicht, ist insofern noch streitig, als eine Anzahl von Natursorschern troß der Sigenthümlichkeit jener Gesehe und Kormen die Nothwensbigkeit einer solchen Annahme leugnen.

Aus diesen von der Naturwissenschaft selbst aufgestellten, allgemein anerkannten Sätzen haben wir sodann unsverseits durch Schluß und Folgerung dargethan, daß

1) trop aller Einrebe ber Gegner eine besondre Lebenstraft (und resp. Lebenssubstanz) anzunehmen ist und von ihnen selbst implicite angenommen wird, welche zwar nur unter Mitwirtung ber unorganischen Kräfte sich bethätigt, aber die letzteren dis auf einen gewissen Grad beherrscht und die mannichfaltigen unorganischen Stoffe (die ponderabeln und imponderabeln Atome) in diejenige

Berbinbung, Form und Wirkungsweise setzt, die wir einen Organismus nennen.

- 2) Daß ebenso nothwendig eine besondre, in sich Eine und von Einem Centrum aus wirkende psychische Kraft und Seelensubstanz angenommen werden muß, welche in ihren Aeußerungen zwar wiederum an die Mitwirkung des Organismus gedunden erscheint und nur mit der Lebenskraft zusammen ihre Functionen (zunächst die s. g. morphologischen) übt, aber doch von der Lebenskraft insoweit zu unterscheiden ist, als die psychischen und insbesondre die geistigen Phänomene von den bloßen Lebenserscheinungen unsleugdar differiren.
- 3) Da unzweifelhaft feftsteht, daß mit bem Erlöschen ber Sonne alle Wirkungen der Wärme wie alle demischen Processe aufbören murben (S. 96 f. 174 ff.), und ba für ben Ursprung bes Magnetismus, b. h. für die erste Scheidung der beiben magnetischen Klüssigkeiten, wie für die erste Entstehung einer elektrischen Strömung (einer Bewegung des elektrischen Kluidums) eine lette Ursache angenommen werden muß (S. 128 f. 166 ff.), - so muß nothwendig das Licht als foldes, d. h. die schlechthin selbstleuchtende Rraft, die in der gegenwärtigen Naturordnung nur der Sonne und refp. den Firsternen zukommt, als eine Urkraft angesehen werben, welche nicht unter die Mitwirkung ober Anregung irgend einer andern Naturkraft gestellt werden tann, indem ja vielmehr von ihr die Wirksamkeit aller übrigen Molecularkräfte abhängig erscheint. Eben bamit aber ift eine Rraft angenommen, welche entweder schlechthin felbst thätig wirken und eben damit aufhören würde eine Naturkraft zu senn, oder nur von einer höheren (übernatürlichen) Kraft bedingt, angereat, in Thätiakeit versett und erhalten werden kann.
- 4) Eine solche höhere, schlechthin selbstthätige, unbedingte Kraft erscheint bestimmt gefordert von den Grundlagen der naturwissenschaftlichen Kosmologie, und wird als erste Ursache der Bewegung von der Naturwissenschaft selbst vorausgeset, wo sie den Versuch macht, die Entstehung des Weltgebäudes naturwissenschaftlich zu erstlären (S. 340 ff.).
- 5) Diese erste Ursache aller Bewegung muß aber als eine planmäßig wirkende, regelnde, ordnende Macht gefaßt werben, wenn doch die Naturwissenschaft selbst eine planmäßige Ordnung in den Stellungen und Bewegungen der Himmelskörper, eine

planmäßige Combination der Ursachen und Verhältnisse auf der Erbe, eine planmäßige Reihenfolge der Entwickelungsstadien der organischen Schöpfung und eine durchgängig waltende Zusammenspassung und Uebereinstimmung der wirkenden, organischen wie unsorganischen Kräfte nachweist und anerkennt.

Allein alle diese Ergebnisse, so sest und sicher sie auch auf exacter Forschung und unzweiselhaften Thatsachen ruhen mögen, bleiben wissenschaftlich schwankend, unklar und unverständlich, so lange jenen Grundbegrissen, auf die sie überall zurückweisen, den Begrissen von Stoff und Kraft, Geseh und Erscheinung 2c. die so augenfällige Unssicherheit und Unbestimmtheit anhaftet, in der sie, wie gezeigt, in der naturwissenschaftlichen Theorie noch immer auftreten. Wir müssen daher nothgedrungen den Versuch wagen, ob sich nicht aus den naturwissenschaftlichen Resultaten selbst klarere, haltbarere, unbedenkslichere Begrisse gewinnen und an ihre Stelle sehen lassen.

Was zunächt den Begriff des Stoffes andetrifft, so sieht zwar die atomistische Auffassung, wie demerkt, naturwissenschaftlich unerschüttert fest: es hat die jetzt nichts vorgebracht werden können, was ihre physikalische, chemische, physiologische Geltung zweiselhaft gemacht hätte. Aber gegen den Begriff des Atoms, wie er von der Naturwissenschaft vorausgesetzt wird, sind Einwendungen erhoben worden, welche die Theorie umzustoßen drohen, indem sie behaupten, daß was die Naturwissenschaft unter Atom versteht und hypothetisch aller erscheinenden Materie zu Grunde legt, undenkdar und widersprechend sep. Die Naturwissenschaft hat auf diese Einwürfe nicht geantwortet; philosophische Bersuche, sie zu widerlegen, sind mehr oder minder verunglückt. Und doch ist es klar, daß eine Theorie, welche die zu erklärenden Erscheinungen auf eine und enkbare Borzaussetzung zurücksicht, unmittelbar sich selber widerlegt.

Zunächst leuchtet nun allerdings ein, daß wenn die Naturwissenschaft das Atom nur als den einfachsten, kleinsten, schlechthin unwahrnehmbaren Theil des Körpers saßt, sie eben damit selbst das Atom für undenkbar erklärt. Denn in dieser Fassung ist das Atom kein Begriff, wie z. B. der Begriff des Dreiecks, — der, odwohl nicht anschaubar, doch von uns dadurch gedacht wird, daß er aus seinen Momenten (aus drei beliebigen sich schneidenden Linien) in Gedanken zusammengefügt wird, — sondern das Atom ist eben wegen seiner Einfachseit, wenn überhaupt, nur in der Form der

Anschauung benkbar. Aber bie innere Anschauung vermag Dasjenige, das bloß als das Kleinste und Einsachste bestimmt ist, nicht
zu erfassen, ebenso wenig als die äußere Wahrnehmung, weil sie
niemals sicher ist, ob es das Kleinste und Einsachste ist, ob nicht
noch Kleineres und Einsacheres möglich sey. Hier also fällt das
Unwahrnehmbare mit dem Undenkbaren in Eins zusammen. Dieser Einwand dürste unwiderleglich seyn, so lange die Naturwissenschaft
nicht nachzuweisen vermag, daß, ganz abgesehen von Groß und Klein,
von Ganzem und Theil, und von verschiedenen Graden der Zusammengesetztheit und Einsachheit, einsache Grundelemente überhaupt
für alle materiellen Dinge und sinnlichen Erscheinungen vorausgesetzt
werden müssen.

Sodann scheint es einen Wiberspruch zu involviren, wenn bie Physiker einen leeren Raum zwischen ben Atomen — und zwar im Berbältniß zu letteren einen sehr großen Zwischenraum — annehmen und biesen Leeren Raum mit solcher Entschiedenheit forbern, bak. nach Rechner wenigstens, jede Naturansicht, die zwar den Atomismus anerkennt, aber ben leeren Raum leugnet, nicht für physikalisch gelten könne. Denn "nach ber atomistischen (physikalischen) Ansicht — bebauptet Rechner — ift jeder Körper ein System, sich gliebernd und unteraliebernd in größere, kleinere Gruppen, endlich in Theilchen, bie fich burch wirksame Kräfte gegen einanber in Abstand, Ordnung, Schwebe halten, Alles individualifirt bis in's Einzelnste und boch zugleich verbunden zum baltbarften Ganzen" (Die physikal, Atomenlehre, S. 79). Ist biese Erklärung richtig — und es wird sich schwerlich etwas gegen sie einwenden lassen — so müssen wir zunächst fragen: wenn sich die Atome "durch ihre eignen Kräfte" in Abstand von einander halten, wozu bedarf es bann noch des leeren Raumes, um den Abstand bervorzubringen? Der leere Raum erscheint überflüssig. Denn offenbar muß bie Sonderung, die bestänbige Getrenntheit der Atome von einander irgend eine Ursache haben. Offenbar also können die Atome nur durch irgend eine Kraft auseinander gehalten, getrennt werden und damit Atome bleiben; und biefe Rraft ift die bekannte Repulfionstraft, die jedes Atom gegen das andre übt und vermittelst beren jedes seine Einzelheit und Besonderheit (Sonderung) sich wahrt. Der leere Raum vermag offenbar nicht zu leisten was ihm zugemuthet wird; er vermag die (bewegten) Atome nicht aus einander zu halten, ohne selbst eine scheibende, trennende, entfernende Kraft zu besitzen; und besätze er eine folde Araft, so mare er vielmehr ein Ding, ein Körver ober Stoff. nicht mehr der bloße leere Raum. Nur so weit die Revulsionstraft ber Atome gegen einander reicht, nur so weit können sie von einanber abstehen. Aber nicht nur überflüssig ist ber leere Raum, sondern er steht auch in Widerspruch mit den Grundlehren der physikalischen Atomistif. Denn banach kommt ben Atomen nicht nur Repulsionstraft, sondern auch Attractionstraft zu. Riehen fich aber die Atome Molecule, Rörper, gegenseitig an, so tann es teinen leeren Raum zwischen ihnen geben; vielmehr da der leere Raum sie nicht auseinander zu halten vermag, so muffen sie sich gegenseitig genau bis zu dem Bunkte nähern, wo ihre Repulfionskraft in's Spiel kommt und der Attractionstraft entgegenwirkt: nur fie kann bas Ausammenfallen ber sich anziehenden Atome in Eine continuirliche Masse verhindern; durch sie also und nicht durch einen leeren Raum amischen ihnen können sie getrennt bleiben. Endlich leuchtet ein, bak. wenn zwischen ben Atomen stets und überall ein leerer Raum sich befände, von einem Ausammentreffen berselben nicht die Rebe sewn Es wäre unmöglich daß ein Atom das andre je berührte: es wäre unmöglich, daß ein Atom, ein Molecul, ein Körper, einen Stoß ober Drud auf andre ausüben konnte. Die ganze Natur ware und bliebe nothwendig ein zersplittertes Chaos von Atomen, die wohl in verschiedenster Weise sich neben und durch einander bewegen. niemals aber zu Massen, zu bestimmten Körpern zusammen geben Denn ein solches Zusammengehen setzt die Attractions-(Schwer-)kraft und diese ein gegenseitiges Sich-berühren und Drücken voraus. Rurz ber vorausgesetzte unaufhebbare leere Raum zwiichen den Atomen und damit zwischen den Moleculen und Körpern erscheint als eine so widersprucksvolle Hypothese, daß, wenn sie wirklich der physikalischen Atomiskik nothwendig wäre, — was indeß, wie sich zeigen wird, nicht ber Fall ift, — bieselbe schwerlich aufrecht zu erhalten senn dürfte.

Aber auch in dem Begriff des Atoms — gesetzt auch, es wäre an sich vollkommen denkbar — scheint ein Widerspruch hervorzutreten, sobald er zur Erklärung der Erscheinungen verwerthet werden soll, — ein Widerspruch, der auch oft genug hervorzehoden worden ist. Alle Masse, alle körperlichen Dinge erscheinen ausgedehnt, d. h. haben eine räumliche Größe, einen Umfang. Sollen sie sämmtlich nur ver-

schiebene Aggregate von Atomen seyn, so fragt es sich, ob die Atome ebenfalls noch irgend eine Größe ober Ausdehnung besitzen oder ob sie als völlig unausgedehnt mit dem mathematischen Punkte zu identificiren seyen. Jede dieser Alternativen scheint einen Widerspruch zu involviren. Denn hat das Atom, wenn auch ein schlechthin Kleines, noch irgend eine extensive Größe, so kann es nicht als ein schlechthin Untheilbares, sondern muß als weiter theilbar gefaßt werden, weil es unweigerlich im Begriff jedes Quantums liegt, daß es als in's Unendliche theilbar gedacht werde. Rommt aber dem Atom gar keine Größe, keine Ausdehnung zu, so erscheint es völlig unbegreislich, wie ein Aggregat ausdehnungsloser Punkte die Wirtung haben könne, als eine ausgedehnte Wasse zu erscheinen, eine Erscheinung, die doch die Naturwissenschaft als eine wirkliche Erscheinung bestehen läßt und keineswegs für bloßen Schein gehalten wissen will.\*)

Fechner vertheidigt die Naturwissenschaft gegen diese Argumentation. Er meint zwar, daß man "im Abschluß der physikalischen

<sup>\*)</sup> Man tann biergegen nicht auf die Mathematik fic berufen, die aus ibren ausbehnungstofen Buntten ja auch Linien, Winkel ac., alfo ausgebehnte Figuren entfleben laffe. Thate bas bie Mathematit, betrachtete fie ihre Figuren als jufammengefest aus ausbehnungelofen Buntten, fo verfiele fie unmittelbar bemfelben Wiberfpruch. Aber ber mathematische Buntt ift in Babrbeit nicht unbebingt ausbehnungslos, er ift es vielmehr nur ba, mo er ber Anfang ober bas Enbe einer Linie, also bie Grange ber Ausbehnung ber Linie, ift. Mur als biefe Granze und bamit ale bie Regation ber Ginen, letten, nur nach Giner Richtung bin bestehenden Ausbehnung, betrachtet ihn bie Mathematit als ausbehnungelos. Wenn Rechner bawiber einwenbet, bag ber Buntt nicht als bie Grange einer anbern Raumform, ber Linie, fonbern als eine untere Grange ber Raumformen überbaupt von ben Mathematitern gefaßt werbe, fo anbert biefe Auffaffung in ber Sache felbft gar nichts. Denn es bleibt befteben, baf ber Buntt nur als Grange ber Raumformen und bamit ber Ausbehnung für ausbehnungslos von ber Dathematit erachtet wird und erachtet werben tann. Den Buntt bagegen, in weldem zwei Linien fich schneiben ober berubren, faßt bie Mathematit als ausgebebnt und muß ibn fo faffen: benn er ift ein Theil ber nach Giner Richtung bin ausgebehnten Linie, bat also nothwendig felbst Ausbehnung. Und wenn bie Dathematit einen Buntt fur fich allein nimmt und aus ibm eine Linie entfteben lagt, fo reibt fie teineswegs Buntt an Buntt, Ausbehnungelofes an Ausbehnungs. lofes. - womit nimmermehr eine Ausbehnung entstehen konnte, - fonbern fie läßt ben Buntt fich bewegen, und nicht aus ihm, fonbern aus biefer Bewegung geht ihr bie Linie bervor: bie Linie ift felbft nur bie burch ben Buntt befdriebene und bamit nach Giner Richtung (Ausbehnung) bin gebenbe Bewegung.

Atomistik zu einfachen Wesen komme, die nur noch einen Ort, aber teine Ausbehnung mehr haben", behauptet aber, biefelben murben boch "durch ihre Distanz gestatten, daß die aus ihnen bestehenden Systeme Ausbehnung haben" (Die physitalische und philosophische Atomenlehre, S. 150). Allein zunächst scheint es mehr als zweifelhaft, ob von einem "Ort", einer "Diftanz" völlig ausbehnungs-Lofer Wesen die Rede seyn kann. Denn die Diftang berselben sett einen leeren Raum als realiter gegeben zwischen ihnen voraus. Aber mag es einen solchen leeren Raum geben ober nicht, — das schlechthin Ausbehnungs lofe, bas als solches nichts von dieser Leere ausfüllt, also schlechthin keinen Raum einnimmt, kann offenbar auch nicht im Raume und mithin überhaupt nicht als räumlich gedacht werben: das schlechthin Ausbehnungslose in den Raum und damit in die Ausdehnung zu versetzen, scheint vielmehr eine contradictio in adjecto zu senn. Denn da der Raum doch nur die reine leere Ausdehnung seyn soll, so ist Alles, was im Raume ist. eben damit in der Ausbehnung. Das Ausbehnungslose aber, also bie Negation, bas Nichts ber Ausbehnung, bas boch in ber Ausbehnung wäre, scheint ebenso widersprechend, wie die Finsterniß bie im Lichte, ober bas Licht, bas in ber Finsterniß ware. Jebenfalls ist es eine seltsame Voraussetzung, daß der leere Raum als solcher erscheinen ober eine Erscheinung (Berception) bervorrufen, "fich bemerklich machen" könne, womit ihm eine Wirkung beigelegt wird, die er als schlechthin leerer Raum, als unterichieben von ben Dingen und ihren Kräften (als Richt-Ding. Nicht=Kraft) unmöglich haben tann. Vermag aber ber leere Raum überhaupt nicht zu erscheinen, so kann offenbar auch ein begränztes Stüd beffelben (eine Diftanz) für sich allein nicht erscheinen. Es kann nur mittelbar eine Erscheinung gewinnen ober vielmehr zur Hervorbringung einer solchen beitragen, wenn die es begränzenden Bunkte. awischen benen es als die Größe ihrer Diftanz liegt, zur Erscheinung kommen. Aber von den ausdehmungslosen Atomen ist Letteres unmöglich. Denn einerseits ist die Erscheinung, um die es sich hanbelt, ja eben bie Erscheinung eines Ausgebehnten; andrerseits vermag bas schlechthin Unausgebehnte überhaupt nicht zu erscheis nen, nicht sinnlich mabraenommen zu werben, weil zu allem Erscheinen nicht nur Ausbehnung bes Erscheinenben, sonbern fogar auch eine bestimmte Größe seiner Ausbehnung erforberlich ist, wie die Naturwissenschaft und Fechner selbst ausdrikklich anerkennen, indem sie die Atome als solche, das Atom für sich allein, nur wegen seiner Kleinheit für schlechthin unwahrnehmbar erklären. Können also die Atome als ausdehnungslose Punkte nicht zur Erscheinung kommen, so können sie es auch offenbar nicht zusammen mit den Raumbistanzen zwischen ihnen, weil diese als bloße Raumdistanzen ebensfalls nicht zu erscheinen vermögen.\*)

<sup>\*)</sup> Rechner meint biefem Einwande zu entgeben burch bie Bemertung: "Daß unfere einfachen Befen teine Ausbehnung und Gestalt haben, binbert nicht, bag bie aus ibnen bestebenben Rorber Ausbebnung und Gestalt baben: man bestimmt ja auch bie Ausbehnung und ben Umrif eines Balbes nicht burch bie Ausbehnung und ben Umrif ber Stamme, woraus er beftebt, fonbern bes Blates, ben fie in ibrer Gesammtbeit einnehmen" (S. 153). Allein wenn biefer Blat feine Ausbebnung und Gestalt batte, fo murbe ficherlich auch ber Balb feine baben; unb wenn bie Stamme, aus benen er beftebt, fcblechtbin feine Ausbehnung batten, fo tonnte auch ber Blat, ben fie einnehmen, feine baben, weil fie bann überbaubt teinen Blat (Raum) "einnehmen" wurben. Ebenfo unhaltbar ift es, wenn er bimufligt: "Die einfachen (ausbehnungslofen) Befen mogen feine Dichtigfeit baben, fo binbert bieft boch nicht, bag bie aus ihnen bestehenben Rörper eine Dichtigkeit baben; man mift ja auch bie Dichtigfeit ber Bevölferung nicht nach ber Dichtigfeit ber einzelnen Menfchen, sonbern nach ber Menge berfelben, bie auf einem gegebenen Raum befteben". Denn wenn bie einzelnen Menfchen gar teine Dichtigfeit batten. fo wurde and bie Menge berfelben teine baben, und von Dichtigkeit ber Bevolferung tonnte mithin gar nicht bie Rebe fenn. Mes "Meffen" fest außerbem eine mefibare Grofe, bier bie Ausbehnung bes Canbes, auf bem bie Bevollerung lebt, voraus: batte biefes und bie es bevollternbe Menge ber Menfchen gar feine Ausbehnung, fo konnte wieberum auch von Deffen gar nicht bie Rebe fenn. -R. Soppe scheint zwar mit Rechner übereinzustimmen, wenn er bebaubtet: "In ber Mechanit tritt bie Materie nur in zwei Beziehungen auf, fie bat Maffe unb Rrafte. Die Maffe als bie Fabigleit im rubigen ober bewegten Gebn gu berbarren, ift eine blofe Quantitat, bestimmt burch bie erforberliche Rraft, welche Bewegung in ihr erzeugt ober veranbert, und hat außerbem als Mertmal nur einen Ort im Raume. Die Rraft als bie Fabigleit einer Materie, anziehend ober abftoffend bie Bewegung einer zweiten zu veranbern, ift eine Quantitat und bat Bezug auf zwei Orte, einen von bem aus, und einen auf ben fie wirkt. In feiner biefer Begiehungen ift raumliche Ausbehnung enthalten"; und wenn er bingufügt: "Reine Daffe tann burch fich felbft einer anbern binbernd in ben Weg treten, fonbern nur bnrch abstoffenbe Rrafte; biefe find allein fabig, bie Durchbringung aweier Maffen au verbindern; die Raumerfullung tragt nichts bagu bei" (Ueber Bewegung und Beichaffenheit ber Atome, in Boggenborff's Annalen, LIV, 1856, S. 287). Allein bie Uebereinstimmung ift nur eine fceinbare. Denn wenn Soppe bie Maffe wie bie Rraft unter ben Begriff ber Quantität subsumirt,

Rechner bemerkt im weitern Verlauf seiner Darstellung selber: "Raum und Zeit sind an sich bas absolut Leere, die einfachen Wesen Das, was die Fulle in diese Leere bringt; aber indem sie ben Raum füllen, erfüllen fie ihn boch nicht. — Anstatt baß ber Raum burch die Materie erfüllt würde, kann man aus gewissem (freilich auch nur gewissem) Gesichtspunkte sagen, er bleibt mit ihrem Daseyn so leer als ohne ihr Daseyn, weil alle einfachen Wesen, als Bunkte zusammengenommen, immer wieber nur zu Einem Bunkt zusammengehen, ber keine Ausbehnung repräsentirt; und ebenso wenig als ber Raum wird die Zeit durch bas Daseyn ber Materie er-Obwohl dies vollkommen richtig ist und zwar nicht blok aus "einem gewissen Gefichtspunkte", sonbern an sich, ans jedem Gesichtspunkte, behauptet Jechner bennoch eine Erfüllung von Raum und Zeit, aber nicht burch die einfachen Wesen selbst, sondern burch bie Bewegung berfelben: "nur bie Bewegung bes einfachen Befens erfüllt Zeit und Raum insofern, als sie ein Broduct beiber ift". oder wie er an einer andern Stelle bestimmter sich ausbrückt, "sofern die bewegte Materie oder die concrete Bewegung ein Product aller brei Grundfactoren ber Natur, Raum, Zeit und Materie, ift" (a. a. D. S. 176 f. 183). Allein zunächst erscheint es wiederum unbegreiflich, wie burch die bloße Bewegung eines ausbehnungslosen, teinen Raum erfüllenden Wefens bennoch eine Erfüllung bes Raums

und jene burch biese bergestalt bestimmt febn läßt, bag auch bie Unburchbringlichteit ber Maffe (ber Materie) nur auf abstoffenben "Kräften" beruht, so ibentificirt er offenbar Rraft und Stoff in bem Sinne, bag ber Begriff ber Materie fich in ben ber Rraft verliert (womit wir, wie fich zeigen wirb, gang einverftanben finb). Rach Soppe find es bie "abstoffenben Rrafte" (bie Rraft bes Biberftanbes), worauf bie Undurchbringlichkeit ber Materie und bamit die Bandgreiflichkeit beruht, woburch bie Materie, wie Fechner fagt, "bem Taftgefühl fich bemerklich macht", woburch also bie Erscheinung, die wir Materie nennen, vermittelt ift. Durch bieselben Kräfte wird banach auch bie Erscheinung ber Ausbehnung, bie überall mit ber Sandgreiflichkeit verfnilpft fich zeigt, vermittelt fenn, - b. b. von Soppe's Anficht aus läßt fich bie Erscheinung bes Ausgebehntsepns bes Materiellen — bie wir nun boch einmal haben und burchaus nicht los werben können — baburch erklären, bag bie (angiebenbe wie bie abstogenbe) Rraft als "Quantitat" selbst eine Ausbehnung bat, eine extensive Größe ift, b. h. einen Raum einnimmt, indem fie ibn mit ihrer abstoffenben Rraft erfult. Fechner tann fich biefe Anfichtsweise nicht aneignen, ba er, wie wir gefeben baben, bie Rraft mit bem Befete ibentificirt und gegen bie Auflösung bes Begriffs ber Materie in ben ber Rraft, ber physitalifchen Atome in bloke Rraftecentra, entichieben protestirt.

entstehen soll. Denn Bewegung im Raume ift ja nur Ortsveranberung; aber an welchem Orte bas in Bewegung begriffene einfache Wesen sich auch immer befinden moge, als völlig ausdehnungslos vermag es nie und nirgend einen Raum zu erfüllen und seine Bewegung änbert mithin barin gar nichts. Geben alle einfachen Wesen als Bunkte ...immer wieber zu Einem Bunkte zusammen", so kann auch nur von der Bewegung Gines Bunktes die Rede sewn, und eine folde Bemeaung kann mohl perschiedene Linien beschreiben, niemals aber, selbst wenn fie von unendlich vielen Bunkten vollzogen würde. einen Raum erfüllen, indem ja alle biese Linien nichts Dauernbes. Reelles find, sondern nur die Richtung der Bewegung bezeichnen und daher den Raum so leer lassen, wie er ohne sie ift. wenig vermögen wir einzusehen, in welchem Sinne die Bewegung bes einfachen Wesens ein "Broduct" von Reit und Raum genannt werben, d. h. wie dem "absolut Leeren" irgend eine "producirende" Thätigkeit, eine Mitwirkung zur Entstehung der Bewegung beigemeffen werben kann.

Aber auch vom naturwiffenschaftlichen Standpunkte erheben sich gegen Rechner's Ansicht wie überhaupt gegen die Annahme einer völligen Ausbehnungslosigkeit ber Atome gewichtige Bebenken. George bemerkt mit Recht, die Atome in dem aufgestellten Sinne sepen schlechthin unfähig, Wiberstand zu leisten, weber an sich selbst, noch burch ihre Berbinbung. An sich selbst nicht, weil bas schlechthin Unausgebehnte, der mathematische Punkt, jede Bewegung durch ihn bindurch gestatte, und weil man, wie Fechner selbst zugebe, alle Materie der Welt, wenn sie nur aus Punkten bestände, in Einen Buntt zusammenpreffen könnte, falls feine Rräfte vorhanden maren, bie sie in der Berftreuung erhielten. Durch ihre Berbindung nicht, weil, so wenig sich aus noch so vielen Punkten ein Continuirliches zusammenseben lasse, ebenso wenig baraus die Möglichkeit eines Wiberftandes begreiflich zu machen sen. Denn benken wir uns eine noch so große Anzahl von Bunkten, die immer von einander getrennt bleiben und burch die Kräfte in ber Zerstreuung erhalten werden, so werden sie immer leeren Raum genug zwischen sich finben, in welchem sie ungehindert neben einander vorbeigehen, und es wird ein großer Aufall seyn, wenn einmal ein Atom auf bas andre treffen sollte. Träfen aber zwei Atome wirklich einmal zusammen, so würden sie ebenso leicht durch einander hindurchaehen, wie zwei Linien sich in einem Bunkte burchschneiben. Sen aber gar, wie Rechner behauptet, in der Atomenwelt ein Ausammentreffen unmögs lich, so können auch offenbar die Atome nicht zusammen einen Wiberftand leiften, weil sie ja gar nie zusammenkommen. "Hiermit hängt, fährt George fort, ein andrer Bunkt sehr wesentlich zusammen, burch welchen die Theorie mit der Erfahrung in einen unlösbaren Alle Mechanik sest Maffen voraus, die fich Widerspruch geräth. bewegen, und ohne sie ist ber Beariff ber Bewegung gar nicht real zu benken, sondern wird zu einer leeren Abstraction, so sehr auch zum Theil die Wiffenschaft in ihrer mathematischen Behandlung selbst zu solchen Abstractionen wohl Veranlassung giebt. Bunkte aber sind weder an sich selbst Massen, noch lassen sich aus ihnen irgend wie Massen zusammensetzen, ohne ben Begriff ber Continuität und ber wirklichen Ausbehnung zu Hülfe zu nehmen. So entschwindet benn auch die Möglichkeit, sich Kräfte zwischen ihnen wirkend vorzustellen und Bewegungen baraus abzuleiten. Nehmen wir z. B. bas Gravitationsgeset, so lautet es, daß sich die Rörper anziehen im Berhaltnif ihrer Massen und im umgekehrten Berhältniß ber Quabrate ihrer Entfernungen; die Attraction ist daher ein Broduct aus beiben, und wird ber eine Kactor gleich Null, so muß das ganze Refultat gleich Rull werben. Je größer bie Massen werben, besto mehr ziehen sie sich an bei gleicher Entfernung, je geringer sie werben. besto geringer müßte auch die Entfernung werden, wenn die Kraft ber Anziehung bieselbe bleiben sollte: werden bie Massen unendlich klein, so reicht jede endliche Entfernung hin, um alle Attraction verschwinden zu machen, und bei Bunkten muß sie daber schlechthin gleich Rull werben" (Kritik ber bisherigen Theorie ber Materie, in Ficte's Zeitschr. f. Philosophie 2c. Bb. XXIX, 1856, S. 103 f.).

Fechner hat auf diese Einwürfe zwar geantwortet, aber, wie es mir scheint, die Hauptpunkte nicht widerlegt, sondern umgangen. Er meint, der Widerstand der Körper, den die atomistische Theorie nach George nicht zu erklären vermöge, "repräsentire sich bekanntlich im atomistischen Sinne durch die Repulsion, welche die Atome eines Körpers, einsach oder nicht, auf die eines andern Körpers äußern". Die Masse des Körpers aber "repräsentire sich durch die Zahl der Theilchen oder Atome gleicher Wirkung, die er enthält; die Wasse des Atoms, einsach oder nicht, je nach dem Ausgangspunkte der Betrachtung, durch die Größe der (anziehenden oder abserden von der des Atoms, einsach die Größe der (anziehenden oder abserden von der der der Geschen der Geschen der Geschen der Geschen der Geschen der Geschen der abserden der Geschen der Gesch

stoßenden) Wirkung, die es auf ein gegebenes Theilchen aus gege= bener Entfernung äußert, ober burch ben reciproten Werth ber Beschleunigung, die das Theilchen durch dieselbe bewegende Kraft erfährt". Der Begriff ber Ausbehnung aber "habe mit bem Begriffe ber Maffe nach exacter Abpfit und Mechanik nicht bas Geringfte zu schaffen". Poisson erkläre ja auf ber ersten Seite seines Traité de Mécanique, der als Hauptwerk gelte, wortlich Rolgendes: "On peut regarder un corps de dimensions finies comme un assemblage d'une infinité de points matériels, et sa masse comme la somme de toutes leurs masses infinément petites" (In Sachen ber Atomistik, a. a. D. Bb. XXX, 1857, S. 190 f.). In bieser Gegenrebe fällt zunächft auf, daß Fechner es zweimal babingestellt seyn läßt, ob die Atome "einfach ober nicht" segen, mährend boch George's ganze Argumentation gerade gegen die von ihm (in seiner angeführten Schrift) vertretene Annahme einfacher, unausgebehnter Atome gerichtet mar. Sobann aber handelt es fich gar nicht barum, was die Naturwissenschaft behauptet, annimmt, porausset, sondern darum, ob ibre Annahmen bentbar seven ober nicht. Daß es unendlich kleine, unwahrnehmbare Theilchen (Atome) gebe, ift keineswegs eine Thatsache, ein naturwissenschaftliches (empirisches) "Factum", sondern eine Hypothese, um gegebene Thatsachen zu erklären. Die Gegner biefer Sypothese behaupten, daß fie unbenkbar, widersprechend sey. Ließe sich dieß beweisen, so wäre sie allerdings widerlegt, weil, wenn sie undenkbar ift, nothwendig ihre Annehmbarteit hinwegfällt. Es fragt fich also, ob von jenen "materiellen Buntten", b. h. von ausbehnungslosen Stoffen ober Stofftheilchen, und von ihren "unenblich kleinen Maffen", von benen Boiffon fpricht, überhaupt bie Rebe fenn tann. Es fragt fich, ob es möglich ift, einen Körper von endlicher Ausbehnung wie ein assemblage von unendlich vielen ausbehnungslosen Bunkten. anzusehen. Es fragt sich, ob es bentbar ift, bag bie ausbehnungslosen Atome eines Körpers eine "Repulsion" auf die eines andern "äußern", und daraus der Widerstand des Körpers sich erkläre. Denn es ist ebenfalls keineswegs ein Factum, sonbern wiederum eine bloße Annahme, daß die Atome Repulsionsfraft besitzen und wenn sie bieselbe besitzen, sie auch zu äußern vermögen. erscheint es in der That undenkbar, daß diese ihre Kraft sich jemals äußern könne, wenn die Atome, wie Kechner behauptete, niemals

zusammentreffen, ober wenn stets und überall ein leerer Raum zwischen ihnen bleibt und sie selbst als blose ausdehnungslose Punkte gesast werden. Und ebenso undenkbar ist es, daß die Masse eines Körpers eine Anzahl solcher Punkte "enthalte", und durch die Zahl berselben "sich repräsentire". Denn ausdehnungslose Punkte vermögen eben zu keiner Masse, keinem (ausgedehnten) Körper zusammenzutreten, können also auch nicht in ihm enthalten seyn; und ebenso wenig vermögen sie, weder einzeln noch in einer beliebigen Anzahl, irgend Etwas zu "repräsentiren", weil sie überhaupt nicht zu repräsentiren (nicht zu erscheinen) vermögen, also auch nichts Andres repräsentiren können.

Wir können sonach die obige Segenrede Fechner's nur als das stillschweigende Zugeständniß ansehen, daß den Atomen, physikalisch wenigstens, eine wenn auch unwahrnehmbar kleine Ausdehnung (Größe) beizumessen sey. Und in der That vermögen wir durchaus nicht einzusehen, wie der naturwissenschaftliche Atomismus dieß Zugeständniß verweigern könne, ohne sich in vernichtende Widersprüche zu verstricken. Dann aber scheint auch das zweite Zugeständniß unvermeiblich, daß die Atome nicht als schlechthin untheilbare Elemente gefaßt werden können, sondern als weiter theildar zu denken und somit in Wahrheit keine Atome seyen.

Gegen biesen zweiten Einwand indeß muffen wir die naturwissenschaftliche Theorie in Schutz nehmen. So plausibel es auch klingen mag, bag Alles und Jebes, bas eine Ausbehnung, eine Größe besitzt, als unendlich theilbar gebacht werben muffe, so beruht boch diese Behauptung zunächft, sofern sie gegen ben naturwiffenschaftlichen Atomismus gerichtet ist, nur auf einer Verwechselung ber Beariffe. Allerbinas liegt es im Beariff ber Größe rein als folder, daß fie in's Unendliche theilbar, in's Unendliche (beliebia) vermehr- ober verminderbar ift, und folglich kann von einem untheilbaren, einem kleinsten ober größten Quantum nicht die Rebe Daffelbe gilt von ber Ausbehnung rein als folder: benn fie ift nichts Andres als bloge Raumgröße, b. h. die Entfernung zweier Punkte im Raume, die durch die gahl ber zwischen ihnen benkbaren Bunkte gemeffen wird. Aun giebt es aber kein bloßes, reines Quantum: Die Groke ist immer nur an einem Quale als beffen äußere Bestimmtheit (Gränze). Ja wir vermögen uns auch nicht einmal eine reine Größe zu benten ohne ein Etwas, bas

groß ift, gesett auch, daß wir bieß Etwas gebankenlos bie Rabl, b. h. wiederum nur eine Größe nennen. Ebenso ergeht es uns mit ber Ausdehnung. Es giebt nicht nur realiter keine reine bloke Ausbehnung, sondern wir vermögen sie uns auch nicht porzustellen ohne ein Etwas, das ausgebehnt ift, gesetzt auch, daß wir dieß Etwas ebenso gebankenlos ben leeren Raum, b. h. wiederum nur eine reine Ausbehnung nennen. Nur also wenn bie Dinge bloke Quanta wären. müßten fie als absolut theilbar gebacht werben, und nur wenn die Atome als bloge Quanta gefaßt würden, mare ihr Beariff ebenso widersprechend als ber Begriff einer kleinsten Größe. Allein wie kein Ding ein bloßes Quantum ift, ebenso wenig ift ber Naturwissenschaft bas Atom eine bloße leere Größe. Von einem Quale aber, wenn es auch irgend eine Größe hat und haben muß, läft sich nicht behaupten, weder daß es absolut theilbar seyn, noch daß es so gedacht werden müsse. Vielmehr ob und wie weit es theilbar sey, hängt offenbar von seiner Qualität ab; und es ift baher burchaus kein Widerspruch, Dinge anzunehmen, die zwar als bloke Quanta in's Unendliche theilbar fenn murben, beren Qualität aber biese blok mögliche Theilbarkeit unmöglich macht ober bergestalt beschränkt, daß fie auf einem gewissen Bunkte zur wirklichen Untheilbarkeit wird, b. h. sich Atome vorzustellen, die zwar als bloße Quanta gefaßt immer noch für weiter theilbar erachtet werben müßten, aber weil fie feine blogen Quanta find, realiter untheilbar find. Bielmehr ift es offenbar eine μετάβασις εἰς άλλο yévog, bas was nur vom Begriff bes reinen Quantums gilt, auf die reellen Dinge zu übertragen, die teine reinen Quanta find.

Aber selbst vom Begriff der reinen bloß quantitativen Ausbehnung aus läßt sich die naturwissenschaftliche Annahme, nur wenig modificirt, rechtsertigen. Denn gesetzt auch, daß das Ausgedehnte in's Unendliche theildar wäre, so siele damit zwar die Annahme von Atomen als "kleinster untheildarer" Slemente hinweg, aber ein Ausgedehntes eben als Ausgedehntes bliebe doch immer stehen. Die s. g. Theilung in's Unendliche, wenn sie auch in alle Ewigkeit fortgesetzt würde, kann ja doch immer nur die Größe des Ausgedehnten verringern, niemals aber das Ausgedehnte selbst vernicheten oder ausheben. Denn einerseits ist zur Theilung stets Etwas erforderlich, das getheilt wird; und andrerseits ginge die Theilung

gerade nicht in's Unenbliche, wenn sie schließlich das Ausgedehnte schlechthin negirte, aushöbe, vernichtete, so daß nichts Ausgedehntes mehr da wäre; denn Nichts läßt sich nicht mehr theilen. Die vorsausgesetzt Theilbarkeit in's Unendliche involvirt und bezeugt mithin selbst die Nothwendigkeit, daß, wenn einmal ein Ausgedehntes existirt, auch das Fortbestehen desselben in's Unendliche angenommen werden muß, d. h. daß immer nur unendlich kleine Theile, Ausgebehntes von unendlich kleiner Ausbehnung, niemals aber gar keine Theile, gar keine Ausgedehntheit als Folge der unendlichen Theils barkeit angenommen werden kann.

Sonach aber tann ber Naturwiffenschaft bas Recht nicht bestritten werben, lette, unwahrnehmbar kleine Stofftheilchen, die zwar noch eine (ebenso kleine und daher unmekbare) Ausbehnung besitzen. aber boch schlechthin untheilbar sind, als realiter existirend anzunehmen, wenn die Resultate ihrer Forschung diese Annahme erheiichen. Ra wir muffen sogar noch einen Schritt weiter geben. und behaupten, daß die Annahme solcher Atome nicht nur zulässig, sonbern eine thatsächliche wie begriffliche Rothwendigteit ift. Denn ift es eine unbezweifelbare Thatsache, daß alle erscheinenden Körper als bloge Massen theilbar sind, so folgt ebenso unzweifelhaft, daß fie, weil aus Theilen bestehend, als Ganze gefaßt werben muffen. Nun ift es aber eine logische Unmöglichkeit, weil eine contradictio in adjecto, bak ein Ganzes aus Ganzen bestehe: ein Ganzes bas lieat unmittelbar in seinem Begriff — kann vielmehr nur aus Theilen bestehen. Denn fällt ber Unterschied zwischen bem Theil und bem Ganzen weg, so fällt ber Begriff bes Ganzen mit hinweg. Daraus aber folgt unabweislich, bag jeder mahre wirkliche Theil, jeder Theil rein als solcher nothwendig untheilbar seyn muß. Denn ein Theil, der selbst wieder theilbar ist und somit Theile unter fich begreift, ift in Wahrheit fein Theil, sondern ein Ganzes, und ein Ganzes, das aus folden Theilen bestände, bestände in Wahrheit nicht aus Theilen, sondern aus Ganzen. Mit andern Worten: bas Sanze ift nur Sanzes, sofern es Theile hat und von jedem Theile unterschieben ift. Der Unterschied aber zwischen bem Ganzen und bem Theile — abgesehen von den zufälligen Nebenbestimmungen der Größe, ber Art ber Verbindung 2c., — ber Unterschied zwischen bem Ganzen rein als foldem und bem Theil rein als foldem besteht eben nur barin, baß bas Sanze Theile hat, ber Theil bagegen, weil als folder nicht Ganzes, teine Theile bat,"- bag also auch nur bas Ganze theilbar, ber Theil bagegen nur untheilbar seyn kann. Ueberall mithin, wo wir die Theile eines Ganzen noch weiter theilen können, muffen wir nothwendig annehmen, daß wir auf seine mahren wirklichen Theile noch gar nicht gekommen find. Daraus aber folgt mit unabweislicher Consequenz, bag auch bas bloge Quantum, sobald es als ein Ganges erscheint ober gefaßt wird, also jede bestimmte Größe und somit auch jede bestimmte Raumaröße (Ausbehnung) aus letten, einfachen, nicht weiter theilbaren und boch noch ausgebehnten Theilen bestehen muß. Ru dieser Annahme zwingt uns wiederum nicht nur ber Begriff. sondern auch die Thatsache. Denn bestände jede gegebene Raumgröße aus unendlich vielen, weil in's Unendliche theilbaren Raumtheilen, so hätte Reno offenbar Recht, wenn er behauptete, Achilles die Schildfrote, so gering auch ihr Vorsprung senn moge, in keiner noch so großen Reit einzuholen vermöge, weil eine unendliche Vielheit von Raumgrößen nur in einer unendlichen Zeit sich durchmeffen laffe. Allerdings behauptet der Mathematiker, daß auch eine bestimmte Raumgröße, 3. B. eine bestimmte begränzte Linie, als unendlich theilbar gebacht werden könne; aber er hat mit dieser Behauptung nur barum Recht, weil ber Punkt, bis zu welchem allein bie Theilbarkeit fich fortsetzen läßt, nicht angegeben werben kann, ober weil sich nicht bestimmen läßt, nach wie vielmaliger Theilung jede weitere Theilung unmöglich sey: insofern kann die Theilung als eine beliebig vervielfachte, infofern die Theilbarteit als eine unendliche, als x in der nten b. h. in völlig unbeftimmter Potenz gebacht werben. Soll bagegen bie Behauptung besagen, wie fie häufig genug aufgefaßt wird, — baß eine bestimmt begränzte Linie in's Unendliche theilbar sey, so involvirt sie einen vernichtenben Wiberspruch. Denn ift die Linie in's Unendliche theilbar, so folgt, daß sie unendlich viele Theile habe, da nur Das, was aus unendlich vielen Theilen besteht, unendlich theilbar seyn kann. aber wäre die kleinste Linie mit ber größten, die begränzte mit der unbegränzten Linie ibentisch; jebe quantitative Unterschiedenheit fiele binmea: bas Sandforn mare ebenso groß als bas Universum, benn bie Ausbehnung jedes von beiden bestände in derfelben (unendlichen) Vielheit von Raumtheilen; — ber Begriff ber Raumgröße, ber Ausbehnung, ginge an einem unlösbaren Wiberfpruch in sich selbst zu Grunde. Ulrici, Gott u. Die Ratur. 2. Muft.

Dieß wird man vielleicht zugeben, aber mur in Betreff ber Raumgröße. Die Bahl, wirb man einwenden, g. B. bie Rahl 5 fen boch auch eine bestimmte Größe und laffe sich bennoch in's Unenbliche theilen; täglich hören und sprechen wir ja von 5/100. 5/1000 u. s. w. Die Thatsache ist unleugbar; und doch ist sie im Grunde nur eine Bestätigung der Behauptung, die sie widerlegen Denn faffen wir die Rahl 5 ftreng und genau als bas, was fie ift und besagt, so ift fie bie Summe von fünf Ginern, bas Sanze, zu bem eine bestimmte Anzahl von Ginern zusammengefaßt ift. Als dieses Ganze aber läßt fie sich nicht in's Unendliche. sondern nur in die 5 Einer, d. h. in die 5 Theile, aus benen es besteht, zerlegen, weil sie als bieß Ganze nur biese 5 Theile hat. Wenn wir sie bennoch burch 10, 100 2c. bivibiren, so ift bieß ba= burch. aber auch nur baburch gerechtfertigt, bag es uns vollkommen freisteht, iebe bloß quantitative Einheit und also auch jeden jener fünf Einer, sofern sie rein quantitative Einheiten sinb, wieberum als ein Ganzes und bamit als weiter theilbar zu faffen. Aber inbem wir das thun, faffen wir die Eins nicht als ein bestimmtes Ganzes, eine beftimmte Summe, - benn worin bestände die Anzahl ber Theile, die in ber Eins zusammengefaßt wären? fonbern wir faffen fie als reines Quantum, als Quantum-überhaupt, als völlig unbestimmte Groke (Summe). Als folde läßt fie fich bann freilich in's Unenbliche, b. h. in's Unbestimmte, Beliebige, bivibiren, weil sie, so gefaßt, von keiner andern Größe unterschieden ift, sondern mit bem allgemeinen formalen Begriff ber Quantität-überhaupt in Eins zusammenfällt. — Was von ber Rahlgröße gilt, wird auch auf die Raumgröße anwendbar seyn. Die continuirliche extensive Größe, unter beren Begriff die Raumgröße fällt, läßt fich zwar als continuirliche gar nicht theilen: benn in und kraft ihrer Continuität hat sie keine Theile. Dennoch betrachten wir sie als theilbar, und bas können wir nur, indem wir fie als zusammengesett aus kleineren ertensiven Größen faffen. Dazu find wir wiederum insofern berechtigt, als jede extensive Größe als bloße Größe baffelbe ift mas bie andre, also auch unbeschabet ihrer Ibentität aus andren zusammengesett senn ober als so zusammengesett betrachtet werben tann. Allein inbem wir fie so betrachten, faffen wir sie nicht mehr als continuirliche, sondern als biscrete Größe, als Rahl. Und somit folgt: ift bie ertensive Große

eine bestimmte, so ist sie, wenn zusammengesett ober als biscrete Größe gefaßt, nothwendig auch eine bestimmte Zahlgröße, die eine bestimmte Anzahl von Einern (Theilen) hat und also auch nur in diese Einer sich theilen läßt, — kurz, von ihr gilt ganz dasselbe, was von der bestimmten Zahlgröße der 5 und jeder andern bestimmten Zahlgröße. Die entgegengesette Annahme führt nothwendig zu jenem vernichtenden Widerspruche, in welchem, wie demerkt, der Begriff der Größe überhaupt zu Grunde gehen würde. —

Ueberall, wo wir auf einen solchen Wiberspruch stoken, ist er ein ficheres Zeichen, daß unfre Begriffsbestimmung eine mangelhafte ober irrige ift. Und in der That ergeben sich jene widersinnigen Consequenzen, die in der unendlichen Theilbarkeit jedes Quantums wie sie gemeinhin aufgefaßt wird — liegen, nur aus ber falschen Voraussetzung, daß die Logischen Kategorien die allgemeinen Bräbicamente, oder die allgemeinen Formen, ober gar, wie Segel will, die reinen allgemeinen Wesenheiten der Dinge sepen. Denn wäre bie Quantität rein als solche, in ihrem tategorischen Beariffe, ein allen Dingen zukommenbes Prabicat, ware sie eine allgemeine Form ober Grundwesenheit aller Dinge, so mürbe allerdings mas von ihr gilt, auch von den realen Größen gelten muffen, b. h. auch jede bestimmte reale Größe müßte in's Unendliche theilbar senn und somit aus unendlich vielen Gröketheilen bestehen. bagegen die Kategorien nur als die begrifflichen (ideellen) Normen. nach benen die realen Dinge unterschieden sind und wir sie un= terscheiden müffen, um fie auffassen und vorstellen zu können, so fällt jene widersinnige Consequenz hinweg. Denn die begriffliche Norm. nach welcher jedes erscheinende Quantum gesetzt und von andern unterschieden (bestimmt) ist, ist eben darum etwas von jeder einzelnen bestimmten realen Größe Unterschiebenes; und alle realen Größen sind nur insofern unter ben kategorischen Begriff ber Quantität befaßt, wiefern er in ihnen, weil sie ihm gemäß gesett und bestimmt sind, sich auß-Wie weit der kategorische Begriff in dem nach ihm bestimmten Einzelnen sich auszudrücken vermag, hängt von seiner eignen Form und Beftimmung ab. Nun involvirt aber die allgemeine begriffliche Quantität nur darum eine unendliche, d. h. unbestimmte und unbestimmbare Bielheit (Theilbarkeit) von Theilgrößen, weil sie als allgemeine Größe keine bestimmte Größe ift und also auch keine bestimmte Anzahl von Theilen haben kann. Was in diefer Beziehung von

ihr gilt, kann mithin nicht von der bestimmten, realen Größe gelten; im Gegentheil, eine realiter unendliche (gränzenlose) Größe wäre eine contradictio in adjecto, weil es die Grundbestimmung im Begriff der Größe ist, die Begränzung und resp. Beschränkung eines Quale zu seyn (vgl. Syst. d. Logik, S. 293 f.).

Sonach aber läßt sich gegen die naturwissenschaftliche Annahme einer atomistischen Grundlage und Glieberung des Stoffes — abgesehen von seinem Berhältnisse zur Kraft — nichts einwenden; im Gegentheil, was die Erfahrung lehrt, erhärtet die Logik, bestätigt der Begriff.\*)

Allein bei jener Annahme kann die Naturwissenschaft nicht stehen bleiben; die Annahme von Atomen fordert und involvirt vielmehr bei näherer Betrachtung eine weiter gehende Hypothese. Wir behaupten, aus dem Begriff des Atoms folgt unmittelbar, daß

Gott (bas Absolute) als die nothwendige Boraus-

setzung bes Daseyns ber Atome gebacht werden muß, oder was dasselbe ist, daß es unmöglich ist, ben Begriff bes Atoms zu vollziehen und das Daseyn der Atome in voller Klarheit und Bestimmtheit zu denken, ohne das Daseyn Gottes als ihre Voraussehung mitzubenken.

Der Beweis ist einsach folgender: Sind die Atome die letzten einsachen Elemente oder Theile der Materie, — und nur als solche Theile, als solche Elemente kann die Naturwissenschaft ihr Daseyn behaupten, — so sind sie nur als eine ursprüngliche Vielheit denkbar, aus der — mittelst der s. g. Kräfte — sich die mannichsfaltigen Körper bildeten. Ein einziges Atom, das für sich allein bestände, wäre eine contradictio in adjecto, weil ein Theil von

<sup>\*)</sup> Auch bem allgemeinen (chriftlichen) Gottesbegriffe widerspricht bie atomiftische Naturansicht so wenig, daß sie vielmehr auch von ihm aus mit Nothwenbigkeit sich ergiebt. Denn ist Gott als Schöpfer nothwendig von der Schöpfung verschieden, so folgt unmittelbar, daß im Unterschiede von der Einheit (Einsachbeit, Einzigkeit) des göttlichen Wesens, das Geschaffene ursprünglich nur ein Bieles, Mannichsaltiges, Zusammengesetztes sehn kann, das zwar — mittelst der Kräfte — in unterschiedliche Einheiten eingehen, niemals aber seine ursprüngliche Mannichsaltigkeit ganz verlieren kann. Eben dieß aber behauptet nur die atomistische Naturansicht (vgl. d. Grundprincip d. Philos. 2c. Leipz. 1846, II, S. 308 ff.).

Nichts vielmehr kein Theil (sondern selbst nichts) ift, und weil nur aus einer Bielheit von Elementen bie vielen erscheinenben Dinge entstehen und bestehen können. Kann aber sonach jedes Atom nur ausammen mit andern, keines ohne bas andere existiren, so sind nicht nur ihre f. g. Kräfte, sonbern auch bas Dafeyn jebes Atoms ist durch das Daseyn anderer bedingt. Die Atome bedingen sich mithin gegenseitig: A ist durch B bedingt und B ebenso durch A. Dien behauptet auch die Naturwiffenschaft ausbrücklich; nur bleibt fie entweder babei stehen, ohne zu fragen, ob biese gegenseitige Bebingtheit nicht selbst wieder eine Bedingung fordere, oder sie meint: bas bloße Zugleich- und Zusammensenn der Atome (mit ihren Kräften) sen die Bedingung ihrer Bedingtheit, und sen dieß Augleichund Ausammenseyn ein ursprüngliches, ewiges, — was anzunehmen nichts bindere, — so sen eben bamit auch die Bebinaung von Allem gegeben, was weiter aus den Atomen geworden und burch sie ge-Allein biefe Meinung involvirt einen augenfälligen Widerscheben. iprud. Denn fassen wir sie in eine mathematische Gleichung: io ift

A = Bedingung des Dasenns von B (aber auch)

B = Bedingung bes Dasenns von A.

folglich A =Bedingung ber Bedingung von A, und B =Bedingung ber Bedingung von B.

Was aber Bedingung seiner selbst oder seiner eigenen Bedingtheit und mithin durch nichts Anderes bedingt wäre, ist, wenn übershaupt denkbar, ein Unbedingtes, d. h. die Atome A und B wären an sich, ihrem Begriffe nach (zugleich) bedingt und unbedingt, — was ebenso wenig denkbar ist als ein hölzernes Eisen oder ein vierseckiger Triangel.

Außerbem ist die Bebingung nothwendig das Prius des Bebingten: ist B nur, wenn und sosern A ist, so muß A als das Erste, B als das Zweite gedacht werden. Das Zugleiche und Zussammenseyn der Atome wäre also das Prius ihrer gegenseitigen Bedingtheit. Aber auch dieß involvirt einen Widerspruch. Denn die Atome sind nur als sich gegenseitig bedingend: nur als so bedingt sind sie Atome. Ihr Seyn kann mithin nicht von ihrer Bedingtheit getrennt (abstrahirt) werden: denn in dieser Trennung wäre es nicht das Seyn von Atomen, sondern von irgend etwas Anderm. Ihr Zugleiche und Zusammenseyn als die Bedingung und

bamit als das Prius ihrer gegenseitigen Bedingtheit wäre mithin das Prius ihres eignen Seyns. Das aber ist derselbe Widerspruch, der augenfälliger noch in dem Sate hervortritt, daß A die Bedingung und also das Prius des Seyns von B, aber auch umgekehrt B die Bedingung und damit das Prius des Seyns von A sey, oder was dasselbe ist, daß sedes Atom das Prius seiner eigenen Existenz sey.

Sonach aber ergiebt fich, baß jebe wechselseitige Bebingtheit einer Mehrheit von Segenden noch eine andre Bedingung haben muß, als ihr bloßes Zugleich- und Zusammenseyn. Rur unter ber Boraussetung eines Unbebingten, bas bie Atome felbft als gegenseitig sich bedingend gesett und bestimmt hat, löst sich ber aufgezeigte Wiberspruch. Denn er entsteht nur baburch, daß die Anficht, welche ihn in sich birgt, von einem unvollständigen, unklaren Begriff ber Bebingung ausgeht, indem sie nicht nur verkennt, daß bie Bedingung rein als solde, ihrem Begriffe nach, nothwenbig ein Unbedingtes ift, sondern auch daß die Bedingung, wiederum ihrem Begriffe nach, nicht ein bloges (rubenbes, unthätiges) Senn, sondern nothwendig eine wirkende Kraft, eine Thätigkeit seyn muß. Den letteren Punkt habe ich bereits früher (S. 235) in Beziehung auf den naturmissenschaftlichen Gebrauch bes Worts erörtert. Es wird baher taum noch ber Bemerkung bedürfen, bak ia jede Bebingtheit eine Beziehung zweier Dinge zu einander ausbrückt, traft beren bas Gine, sen es in seiner Stellung ober feiner Beschaffenheit, Wirksamkeit 2c., von dem andern abhängt, eine folche Abhängigkeit aber gar nicht benkbar ift ohne bem Ginen irgend eine Macht, einen Einfluß auf das Andre beizumeffen. Die Bedingung ift nur Bedingung, sofern bie Bedingtheit eines Andern in ihr liegt und aus ihr folgt. Das bloße Seyn rein als solches kann mithin nicht die Bedingung von irgend etwas seyn, weil aus bem blogen Seyn nichts folgt noch gefolgert werben tann. Die Bedingung ift baber ber Grund ber Bedingtheit: beibe fteben in bem Berhältnif von Grund und Kolge (und resp. Ursache und Wirtung). tann zwar ber Grund felbst wieder einen Grund haben, Die Bebingung selbst wieder (durch Andres) bebingt sein. Aber es ist klar. baß wir lauter Folgen ohne einen Grund, lauter Bebingtes ohne eine Bedingung haben murben — mas ein Widerspruch in sich, eine contradictio in adjecto ift. - wenn nicht ber lette Grund nur

Grund und keine Folge, die lette Bedingung nur Bedingung und nicht wieder bedingt ware, b. h. wenn es keinen grundlosen Grund, feine unbedingte Bedingung gabe. Der lette grundlose Grund ift aber offenbar ber mabre alleinige Grund, bie lette unbebingte Bedingung die mahre alleinige Bedingung, weil ihnen gegenüber alles Andre nur Folge, nur Bebingtes ift. Denn jebe bebingte Bedingung ift als bedingt in Wahrheit keine Bedingung, sondern nur ein Amischenglied (Mittel) zwischen ber letten Bedingung und einer entfernten Folge: die Bedingung rein als solche hat keine andre Beziehung als die zu ihrem Bedingten, und da sie von ihm nicht bebingt fenn tann, fo ift fie nothwendig unbebingt. \*) Liegt es aber sonach im Begriffe ber Bebingung, daß fie ein Unbedingtes sen und daß sie nur als Vermögen, Kraft, Thätigkeit gefaßt werben kann, so kann von gegenseitig fich bedingenden Atomen (mit ihren bedingten Kräften) als dem letten, ewigen Grunde ber Naturerscheinungen nicht die Rebe sein. Die gegenseitige Bedingtheit der Atome forbert vielmehr das Dasem einer Bebingung, die nicht in ben Atomen selbst liegen kann, weil die Bedingung nothwendig unbedingt, jedes Atom bagegen ein Bebingtes ist und weil, was von jedem Atom gilt, auch von allen zusammen (von ihrem Rusammenseyn) gelten muß. Die gegenseitige Bedingtheit ber Atome ift daher nur benkbar, wenn ein Unbedingtes als Bedingung berfelben vorausgesett wird. Dieß Unbedingte als Grund ihrer Bedingtheit ift aber nothwendig auch Grund ihres Senns. Denn bas Senn ber Atome kann, wie bemerkt, nicht von ihrem Atomseyn abgetreunt werben: nur als bedingt sind sie Atome.

Unsere Beweisführung läßt sich in folgenden einfachen Schluß zusammenfassen:

<sup>\*)</sup> Die sophistische Resterion wendet bagegen ein, daß die Bedingung rein als solche insofern boch auch bedingt set, als sie nicht Bedingung ware, wenn nicht ein von ihr Bedingtes existirte, wie der Grund nicht Grund ware, wenn er nicht eine Folge hätte, — daß also doch Bedingung und Bedingtes, Grund und Folge sich gegenseitig bedingen. Allein dieser anscheinende Scharssun ist, bei Lichte besehen, wiederum nichts als eine Berwechselung der Begriffe. Denn jenes "Benn" brückt ja bier offendar nicht die reale Abhängigkeit des Grundes von der Folge aus, sondern bezeichnet vielmehr gerade (nur in sprachlich negativer Form) die in dem Grunde liegende begriffliche Nothwendigkeit, daß die Folge ihrem Sehn und ihrer Beschaffenheit nach von dem Grunde und besselchaffenheit abhängig (bedingt und bestimmt) seh.

Alle Bebingtheit sett eine Bebingung voraus, die als solche nothwendig unbedingt ist.

Die Atome sind gegenseitig burch einander bedingt.

Die Bedingung dieser gegenseitigen Bedingtheit kann aber nicht in ihnen selbst liegen, weil sonst das Bedingte zugleich (an sich selbst) ein Unbedingtes senn müßte.

Folglich setzt das Daseyn der Atome ein Unbedingtes voraus, das als Grund ihrer Bedingtheit zugleich nothwendig der Grund ihrer Eristenz ist.

Dieser Schluß beweift allerdings noch nicht das Daseyn Gottes in der gewöhnlichen religiösen Bedeutung des Worts, sondern nur das Daseyn eines Unbedingten (Absoluten) als des Grundes der Grundelemente der Natur. Aber einerseits ist die Unbedingtheit das erste sundamentale Moment im Begriffe Gottes; andrerseits läßt sich aus dem bloßen Seyn der Atome als der einfachen Grundelemente der Materie, abgesehen von allen anderweitigen Bestimmungen der Atome selbst wie der Natur und der einzelnen Naturdinge, unmöglich ein Mehreres solgern als eben die einfache Grundlage im Wesen und Begriffe Gottes. Die weiteren positiven Bestimmungen können sich nur aus weitergehenden Betrachtungen der Atome und des aus ihnen im Ganzen und Einzelnen ausgebauten Weltalls erzaeben.

Berichtigung ber Begriffe von Rraft und Stoff.

Jener Aufbau erfolgt nach naturwissenschaftlicher Annahme nur mittelst der Kräfte, welche den Atomen inhäriren. Damit tritt das vielfach erörterte Problem über das Verhältniß von Kraft und Stoff, das, wie gezeigt, naturwissenschaftlich noch immer ungelöst dasteht, an uns heran. Wir können keinen Schritt weiter thun, ohne wenigstens den Versuch zu einer Lösung desselben gemacht zu haben.

Ich beginne mit dem Begriff der Kraft, weil ich glaube, daß von ihm aus ein leichterer Zugang zu dem Kern der Frage sich darbietet. Was heißt Kraft? Der gemeine wie der wissenschaftliche Sprachgebrauch bezeichnet mit dem Worte ein Doppeltes und versteht darunter balb a) ein bloßes Vermögen, das nicht unmittelbar und von selbst, sondern — wie z. B. die Kraft der Nerven oder die Kraft der Elektricität im Glase und Harze — nur

unter Umftänden (Bebingungen) b. h. unter Mitwirkung ober Anregung andrer Kräfte, in Wirksamkeit übergeht und damit zu einer wirkenben Rraft wirb; balb b) eine Thätigkeit, welche gleichgültig ob an sich bedingt ober unbedingt — zwar in dauernder Wirksamkeit begriffen ift, aber nicht überall äußerlich (wahrnehmbar) bervortritt, wie & B. die Schwerkraft, die ebensowohl im rubenden Steine wie in der Bewegung der Planeten fortwährend wirksam ift. aber am Steine nicht zur Erscheinung kommt. In beiben Bebeutungen ift sonach bas Wort unverständlich, wenn wir nicht wissen, was unter Thätigteit zu verstehen ift. Denn jedes bloße Bermögen ift offenbar eine bedingte Thätigkeit, d. h. eine Thätigkeit, bie als solche gar nicht vorhanden ift, sondern erft entsteht, wenn die Bedingung (die Mit- oder Ginwirfung einer andern Kraft) ein-Rur weil wir annehmen, daß für eine folche Thätigkeit, 3. B. für die Elektricität, ber Grund ihrer Entstehung nicht bloß in ber mitwirkenden Kraft (bem in Bewegung gesetzten Reibzeuge), sondern auch im Glaje und Harze selbst liegen muffe, schreiben wir biesen Dingen die Rraft ber Elektricität zu. Rraft im erften Sinne bes Worts bezeichnet mithin ben Grund ber Entstehung einer bestimmten Thätiakeit ober kurzer eine bedingte und baber nur mit bem Gintreten der Bedingung entstehende (sich äußernde) Thätigkeit, Kraft im zweiten Sinne bagegen eine nicht erst entstehenbe, sonbern gegebene, fortbauernd sich äußernde Thätigkeit.

Sonach erhebt sich nothwendig die Frage: Was ist Thätigkeit? Ich habe bereits an einem andern Orte (Syst. d. Logik, S. 9 f. Compend. d. Logik, S. 77) dargethan, nicht nur daß, sondern auch warum diese Frage sich nicht beantworten läßt. Man kann wohl sagen, Thätigkeit sen Selbstdewegung. Allein Selbstdewegung, Bewegung-üderhaupt, ist nur ein andres Wort für Thätigkeit. Denn sie ist nur denkbar als Bewegung eines Sichdewegenden oder als Bewegung eines von einem Andern Bewegten. Das Sichdewegende aber ist dieß nur durch seine Thätigkeit, das Bewegte ist dieß nur durch die Thätigkeit eines Andern. Bewegung rein als solche ist auch keineswegs nothwendig Ortsveränderung oder räumliche Bewegung: der um sich selbst kreisende Punkt, der um sein Centrum sich dewegende Kreis, wenn auch im s. g. Raume gedacht, verändert doch nicht seinen Ort. Kurz Bewegung ist eben nur Thätigkeit in der Form der Anschauung, an schauliche Thätigkeit. Was von der Bewegung rein als solcher gilt, muß

mithin auch von der Thätiakeit rein als solcher gelten. Nun bat aber Trenbelenburg (in seinen Logischen Untersuchungen) bereits unwiderleglich bargethan, daß alle Definitionen von Bewegung, bie man aufzustellen versucht hat, bas zu Definirende als bereits bekannt voraussehen. Dieser Nachweis schließt zwar nicht aus, daß es nicht in Rufunft gelingen könnte, eine befriedigende Definition zu finden. Allein es läßt fich weiter leicht zeigen, daß und warum jede Definition von Bewegung- ober Thätigkeit-überhaupt unmöglich ift. Alles Definiren nämlich fest voraus, bag fein Object fich von irgend einem andern unterscheiben lasse: benn jede Bestimmtheit ift ein gesetter Unterschied. Run läft fich aber Bewegung rein als folche nur von Rube, Thatigkeit rein als folde nur von Unthatigkeit unterscheiben. Aber Rube und Unthätigkeit laffen sich ihrerseits wiederum nur von Bewegung und Thätigkeit unterscheiden: Rube ift nur Nicht-bewegung, Unthätigkeit nur Nicht-thätigkeit; sie sind negative Begriffe, die als solche das Positive, das sie negiren, zu ihrer Voraussekung haben. Ich muß also bereits wissen, mas Bemeaung ist, um angeben zu können, was Rube sen. Außerdem ift alles Definiren, alles Bestimmen felbst wiederum Thatiakeit. Bare also auch eine Beariffsbestimmung von Thätigkeit-überhaupt möglich, fo ware fie boch nur ihre eigene Selbstbestimmung, b. h. Bestimmung, die das zu Bestimmende poraussest. Daraus aber folgt, baß bie Gewinnung ber Vorstellung von Thätigkeit, moge man sie als Anschauung ober als Begriff fassen, auch nur der eigenen Selbstbestimmung bes Denkens, b. h. ber eigenen Thätigkeit jedes Denkenben überlassen bleiben muß. — Andrerseits — und das ist der zweite Grund jener Unmöglichkeit, — ift Thätiakeit, Bewegung, rein als folde, ein burchaus Ginfaches, fo einfach als Roth ober Blau. Thätigkeit zerfällt keineswegs in Thun und That; man kann nicht ohne Weiteres fagen, sie sen das Uebergeben von Thun in That. An sich lieat vielmehr in ber Thätigkeit rein als solcher auch noch nicht einmal biefer Unterschied. Denn abgesehen bavon, baß bas "Uebergeben" in Thun und That eben die Thätigkeit, die baburch befinirt werden soll, als bekannt vorausset (weil es selbst Thätigkeit ift), so setzt der "Unterschied" von Thun und That die Thätigkeit des Unterscheidens voraus; und folglich muß man entmeder diese Thatiakeit als die Ur- und Grundthatiakeit, eben damit aber als eine schlechthin einfache faffen, weil burch fie erft

aller Unterschied gesetzt wird, ober wenn man fie als eine beftimmte, besondere Thatiateit vom allgemeinen Begriff ber Thätigkeit unterscheiben wollte, mußte man eine bestimmte Thätigkeit vor ber Thatigkeit-überhaupt segen, mas ein Wiberspruch ift. Ebenso ift die Bewegung rein als solche eine burchaus einfache Urund Grundanschauung, die fich schlechterbings nicht in Momente ober Theile zerlegen läßt, weil sie burchaus teine hat. Denn obwohl sie ben Unterschied eines Bewegenden und Bewegten involvirt, so beweist bieß boch einerseits wiederum nur, daß auch ihr eine untericheibende Thätiakeit als die einfache Ur- und Grundthätiakeit porauszusepen ift, andrerseits aber fällt biefer Unterschied nicht in bie Bewegung, sondern vor biefelbe, bebt also bie Einfachheit ber Bewegung keineswegs auf. Jebenfalls ift es entschieben irrig, bie Bewegung rein als solche in Beziehung zu den Begriffen (ober f. g. reinen Anschauungen) von Raum und Zeit zu stellen: sie hat an fich teine Beziehung zu ihnen, wohl aber beziehen fich Raum und Reit insofern auf sie, als ihr Beariff ben Beariff ber Bewegung voraussest. Denn bie leere abstracte Zeit, in welcher vermeintlich die Dinge fich folgen (während sie in Wahrheit nur ihr allgemeines Nach-einander ift), ist eben bamit nur die Bewegung bieses Aufeinanberfolgens; und ber f. g. leere Raum, in welchem vermeintlich bie Dinge sich befinden (mabrend auch er in Babrheit nur ihr allgemeines Reben-einander ift), ist nicht rubende, sondern in's Unendliche sich ausbehnende Leere. Aber selbst die Bewegung in biesem Raume, die räumliche Bewegung als folde ift ein burchaus Ginfaches und involvirt an sich keineswegs ben Unterschied von Hier und Dort, aus welchem Zeno bereits beducirte, daß fie eben bamit einen Wiberspruch involvire. Denn wenn wir fie als bas Uebergeben von hier in Dort faffen, so setzen wir einerseits in biesem "Nebergehen" die Bewegung rein als solche, d. h. Bewegung die mit bem Unterschied von hier und Dort noch nicht behaftet ift, wiederum voraus; andrerseits sind wir es allein, die biesen Unterschied hinzubringen. Wir setzen ein hier und unterscheiden ein Dort, an sich giebt es im leeren Raum weber bas Gine noch bas Andre, und folglich auch nicht in ber räumlichen Bewegung rein als folder. Daffelbe gilt aus benfelben Gründen von der zeitlichen Bewegung. Auch fie ist eine burchaus einfache Anschauung. bie wir bereits haben muffen, wenn wir uns ein Uebergeben von

Ginft in Sett vorstellen wollen; auch bei ihr schieben wir nur ben Unterschied von Jest und Ginft in die Bewegung ein: an fich (abgesehen von den einzelnen Dingen) ist die Reit reine Bewegung, die schlechthin continuirlich, ohne Unterschiedenheit und ohne Unterbrechung fortläuft, - b. h. an sich ift sie basselbe mas die räumliche Bewegung. Die unterscheibenbe Thätigkeit und refp. bie burch sie gesetzte (räumliche und zeitliche) Unterschiedenheit der Dinge ift baber wiederum bie Voraussehung, ber Grund, nicht nur bak es einen Unterschied zwischen räumlicher und zeitlicher Bewegung überhaupt wie zwischen diesen beiben und ber Thätigkeit im engern Sinne, sondern auch, bag es unterschiedliche Raum- und Reitpunkte (ein hier und Dort, Jest und Ginft) giebt. Durch fie also wird bie räumliche Bewegung erft eine Ortsveranberung, die zeitliche ein Reitverlauf, b. h. eine Bewegung amischen zwei verschiebenen Punkten bes Raums und ber Zeit. Aber felbst bie bamit gesette Bewegung wird als Bewegung burch biesen Unterschied keineswegs tangirt ober alterirt: sie verläuft als räumliche wie als zeitliche amischen ben bestimmten Buntten in berfelben unterschiedslosen Ginfachbeit und ununterbrochenen Continuität, die ihr an fich zufommt. -

Der Grund aber, warum sich das schlechthin Einsache nicht desiniren läßt, fällt in Sins zusammen mit der dargelegten Unmöglicheteit, daß und warum die letzten Theile nicht weiter theildar seyn können. Denn unsre einsachen Anschauungen sind im Gediete unsrer Gedanken dasselbe was die Atome im Gediete der Natur, die Grundelemente, aus denen alle unsre übrigen Sedanken, Begriffe, Urstheile 2c. zusammengesetzt, gedildet werden. Alles Definiren wie alles Sprechen überhaupt setzt mithin, weil es eine Gedanken verknüspfung, das Aussprechen eines Sates oder Urtheils involvirt, einssche Anschauungen (Borstellungen — Begriffe) voraus, und was die Boraussetzung und das Mittel alles Definirens ist, kann offendar nicht selbst wieder besinirt werden, weil es unmöglich ist, ein Bermitteltes ohne Mittel, eine Verknüpfung ohne Verknüpstes herzustellen.

Wir wissen nichtsbestoweniger sehr wohl, was Bewegung, Thätigkeit im Unterschied von Ruhe ist: benn wir erfahren es unmittelbar burch die Anschauung und durch unser eignes Thun; aber Jeder erfährt es nur durch die eigne Anschauung und daher wissen wir allerdings nicht zu fagen, mas Thätigkeit an und für fich, fonbern nur, mas fie in ihren Meußerungen ift. Die Naturmiffenschaft ift baber in ihrem Rechte, wenn sie in biesem Falle auf bie Anschauung sich beruft und eine Begriffsbestimmung ablehnt. Allein in ber Naturwissenschaft bandelt es sich nicht sowohl um den Beariff ber Thatigfeit überhaupt, als vielmehr um ben Begriff ber Rraft als bedingter Thätigkeit. Denn es ift, wie wir gesehen haben, allgemein anerkannt, daß in der Natur alles Geschehen, alle Thätiafeit (Bewegung), welcher Art fie auch fen, nur eine bebingte ift. Damit aber tritt ein neuer Wiberspruch hervor, ber seine Lösung forbert. Denn bedingte Thätigkeit ift nur Thätigkeit, wenn bie Bedingung eintritt; so lange lettere fehlt, ift sie unthätig, und eine unthätige Thätigkeit ist offenbar eine contradictio in adjecto. Wollte man ftatt bedingter Thätigkeit etwa fagen, daß das Senende, ber Stoff, sur Thatigfeit erft werbe ober ihm bie Rraft ... sumachie" (Loke), wenn und indem ein Andres hinzutrete, anrege, einwirke, so wäre bas nur ein andrer Ausbruck für denselben Wiberspruch. Denn biefes Werben, biefes Uebergeben bes Unthätigen in Thätigkeit, biefes Rumachsen ber Kraft, ift ja offenbar eine Thätiakeit (Bemeaung), die eintritt, wenn bas Andre hinzutritt, - also bedingte Thätigkeit. Außerdem aber murbe fich weiter fragen, wie aus Unthätigkeit Thätigkeit "werben", wie einem Unthätigen (Kraftlosen) eine Kraft "zuwachsen" könne. — eine Frage, die schwerlich zu beantworten senn dürfte. Der Wiberspruch löft sich, wenn wir ganz im Ginklang mit ben Refultaten ber Naturwissenschaft — jebe Naturtraft als eine Thätigkeit faffen, die an fich nach außen, auf Andres außer ihr gerichtet ift, und beren Bestimmtheit barin besteht, daß sie auf ein bestimmtes Andres geht, die also in einer bestimmten Beziehung zu andern Dingen (Kräften) steht. Gine folche Thätigkeit ift und bleibt zwar an sich Thätigkeit, kann aber als folde fich nur äußern, wenn bas Undre vorhanden ift ober fich einfindet, mag dieß Andre bloß passiv da zu seyn brauchen oder felbst eine Thätigkeit (Mit- oder Einwirkung) binzubringen muffen. Eine solche Thätigkeit, die aber wegen ihrer Bebingtheit sich -temporar - nicht zu äußern (zu wirken), vermag, nennen wir ein blokes Streben, eine Tenbeng. Insofern fallen bie Begriffe von Bermögen als bedingter Thätigkeit und von Streben in Gins zusammen. —

Allein naturwissenschaftlich ist jede Kraft nicht nur eine bebingte, fie foll auch zugleich an einen Stoff gebunden fenn. fragt sich also nothwendig, was unter Stoff zu verstehen sen. Sier kann sich die Raturwissenschaft nicht auf die Anschauung ftüten, weil fie selbst ausbrücklich erklärt, daß bas Stoffliche am Stoffe, das Atom, schlechthin unwahrnehmbar sen. Sie kann sich aber auch nicht in das Gebiet der Abstraction flüchten und etwa (wie von Einigen geschehen) behaupten wollen: ber Stoff sen bas ichlechthin Allgemeinste, bas Senn ober Sevende, an welchem die Kräfte haften, von welchem sie ausgeben 2c. Denn bas Senn in biefer abstracten Allgemeinheit gefaßt, begreift auch die Kraft (Thatiakeit) unter sich: auch die Kraft ist, und somit entweder dasselbe mas ber Stoff, ober, wenn von ihm verschieben, ein Nichtsependes (Nichts), von beffen Seyn und Wirken zu reben ein offenbarer Wiberspruch wäre. Ebenso wenig läßt sich ber Stoff (im Unterschied von Bewegung, Thätigkeit) als ein Rubendes, Unthätiges bezeichnen, bas aber den Grund einer (bedingten) Thätigkeit in sich trage und daher als Kraft sich äußere, wenn die Bedingung, die Mit- ober Einwirkung eines Andern (Stoffes ober Kraft?) ein-Denn abgesehen bavon, daß ber Grund, aus bem eine Folge hervorgeben soll, schon an sich selbst eine Kraft ober Thätigteit senn muß, und sofern er Grund ift, gar nicht anders gedacht werben kann, so ist ja, wie gezeigt, ein Rubenbes, Unthätiges, ein bloß Negatives, das als solches nicht an sich und für sich, sonbern nur an irgend einem Bositiven (als bessen Bestimmtheit. Gränze 2c.) ober unter Voraussetzung bessen, mas es negirt, exiftiren kann. Dieß bloß Regative kann nicht Grund von irgend etwas Positivem sepn. Auch kann ihm die Kraft weber inbäriren. noch es selbst in Kraft und Thätigkeit übergeben, ohne bag es bamit ein völlig Andres würde. Denn im ersten Kalle wäre es eben nur bedingte, bloß mögliche Kraftäußerung, da ihm jede anbermeitige positive Bestimmung fehlt; im zweiten Kalle murbe es selbst zur Kraft ober Thätigkeit, b. h. zu bemjenigen, bas von ihm als bem Stoffe unterschieden senn soll und bas angeblich ohne ben Stoff nicht bestehen fann. In beiben Fällen fiele mithin ber Stoff als solcher (als unterschieden von der Kraft) hinmea und nur ber Beariff der (bedingten) Kraft bliebe als Inhalt der Borstellung übria.

Dasselbe Resultat ergiebt sich, wie bereits bargethan worben. in Betreff ber concreteren Definitionen, welche einzelne Raturforscher vom Stoff aufaestellt baben. Es hat fich (S. 31 f. 39 f.) jur Evibens gezeigt, daß Rechner's Begriffsbestimmung, ber Stoff fen bas "Bandgreifliche" 2c., ben Stoff mit ber Wiberstandstraft ibentificirt. Ebenso klar hat sich erwiesen, dak, wenn Snell im "Träabeitswiberstande" bas Wesen bes Stoffs finbet, er eben bamit nur eine Rraft der Träabeit (die alte vis inertiae) annimmt, die im Widerftande gegen andre andringende Bewegungen ober einwirkende Kräfte sich äußert und baber im Grunde mit der Widerstandstraft in Gins Und gegen Helmholt und Burmeister haben wir bezusammenfällt. reits erinnert, daß die Einheit von Stoff und Kraft als Einheit von unbewegtem wirkungslosen und von bewegtem wirkenden Daseyn eine contradictio in adjecto ift, die eine Lösung forbert; und baß wenn wir jur Renntnig ber Materie, ber Gegenstände nur burch ihre Wirkungen auf unfre Sinne gelangen und also die Kraft bie Ursache aller Erscheinungen an ber Materie ist, offenbar bie Gegenstände kein wirkungsloses Dasenn weber senn noch als solches erscheinen können. Sbenfo einleuchtend ift, wie gezeigt, daß die von ben meisten Naturforschern angenommene Unselbständigkeit der Kraft, bie Gebundenheit derfelben an den Stoff, durch die bloße Untrennbarkeit beider keinesweas bewiesen ist. Denn mas von beiben bas Ru-Grunde-liegende, Tragende, Für-fich-bestehende fen, bleibt burch die Annahme ihrer gegenseitigen Untrennbarteit völlig unentschieben; es läßt fich mit bemfelben Rechte behaupten, daß der Stoff an bie Araft gebunden sen. Das Dogma von der Gelbständigkeit ber Daterie gegenüber ber Unselbständigkeit ber Kraft ift mithin eine willtührliche Boraussehung, — ja es leuchtet ein, daß vielmehr bas Geaentheil folgt, wenn die Naturwissenschaft, wie sie boch muß, anerkennt, daß "bie Kraft die Ursache aller Erscheinungen an der Materie ist". Denn sind alle Erscheinungen an der Materie die Wirtungen der Kraft, so ift offenbar die erscheinende Materie selbst nur Wirkung ber Kraft; und sofern in jeber Wirkung, die erscheint, bie Ursache mit erscheint, so ist die erscheinende Materie eben nur Erscheinung ber Kraft, die Kraft also bas Wesen ber Materie, bas in ihr zur Erscheinung tommt. Alle übrigen Begriffsbestimmungen, welche die Naturwissenschaft versucht hat, trifft das aleiche Schickfal. Denn der Stoff als das "Undurchdringliche" ist dieß nur durch die Kraft bes Wiberstandes, die er jeder Durchbringung entgegensett. Das "Raumerfüllende, einen Raum Einnehmende, Behauptende" vermag nur durch eine Kraft den Raum in Beschlag zu nehmen, zu erfüllen und gegen den Andrang eines Andern zu behaupten. Und das "Ausgedehnte" — wenn es inicht das Richts des bloßen leeren Raums seyn soll, — ist nur ausgedehnt, sosern es sich im Raum ausdreitet; von ihm gilt also dasselbe, was vom Raumerfüllenden, und außerdem kann es nur ausgedehnt bleiben, wenn es eine Kraft besitz, die seine extensive Größe gegen den pressenden Andrang seiner Umgedung schützt. Kurz es ergiebt sich, daß der angebliche Stoffsich in allen seinen Bestimmungen dei näherer Betrachtung in Kraft auslöst; jeder disher ausgestellte Unterschied beider Begriffe erweist sich als unhaltbar.

Es tann nicht anders feyn. Denn ber Stoff mare ichlechthin Nichts, für uns wenigstens gar nicht vorhanden, wenn er sein Daseyn nicht irgendwie, mittel- ober unmittelbar, tundgabe. Dieß vermag er aber nur durch eine Einwirkung auf uns, also burch eine Kraft, burch eine (wenn auch bedingte) Thätigkeit, die er äußert: ohne bieß würden wir nie zu ber Borstellung, geschweige benn zu ber Gewißheit von Dingen außer uns gelangen. Dann aber ist ber Stoff für uns auch nichts Andres, als nur bie Ursache jener Einwirkung, die Kraft, von der sie ausgeht. Aber, wird man sagen, wenn er auch für uns nichts als Kraft ift, so kann er boch an sich noch etwas Andres senn, und eine nähere Erwägung kann uns nöthigen, ein solches An-sich vorauszuseten. Denn die Kraft kann boch nicht in ber Luft schweben, es muß boch Etwas ba seyn, an bem sie haftet und von bem sie ausgeht; und noch klarer ift, baß wir keine Thätigkeit zu benken vermögen ohne ein Stwas, bas fie übt, keinen Infinitiv, wie Bewegen, Wirken, Denken, ohne ein Subftantiv, ein Bewegenbes, Wirkenbes, Denkenbes! Wir könnten barauf erwidern: Aber das Etwas, das die Kraft trägt und hält, kann doch ebenfalls nicht in der Luft schweben; und wenn es boch so schwebte, fo mare es boch wiederum nur die Kraft biefes Schwebens, die Rraft, welche die Kraft hält und trägt. Denn Alles, mas ift, muß boch bie Kraft haben zu eristiren, und biese Eristenzkraft ist eben bas Seyn selber. Das Etwas aber, bas eine Thätigkeit übt, indem es ber Kraft als Haft- ober Ausgangspunkt bient und fie bamit balt. ftütt, trägt, ift eben bamit ein Thätiges und nur als Thäti-

ges übt es biese Thätigkeit. Und wodurch unterscheibet sich ein Thätiges von einer Thätigkeit? Daburch, daß es ber Grund ber Thatiateit ift, daß bie Thatialeit von ihm ausgeht, anhebt, beginnt? Aber als Folge kann ja die Thätigkeit in ihm nur ihren Grund haben, sofern es biefe Folge aus sich erzeugt ober in sie übergeht, b. h. sofern es die Thätigkeit dieses Erzeugens oder Uebergehens ift; und foll von ihm bie Thätigkeit nur in bem Sinne ausgeben, daß sie bloß von ihm anhebt oder beginnt, so wäre es selbst ja nur ber Anfang ber Thätigkeit, also nichts von ber Thätigkeit Berschiebenes, sondern nur die anfangende Thätigkeit selbst! Auch wiffen ja die Vertheibiger des Stoffes durchaus nicht anzugeben, was denn biefes Etwas fen, bas bie Kraft trägt und die Thätigkeit übt; und wir könnten fie baber fragen, ob es nicht ein augenfälliger Biberipruch sen, von einem Etwas, bas als ein reines X, als schlechthin unbekannt, unbestimmt und unbestimmbar, weber in ber Anschauung noch im Beariff erfaßbar, in Wahrheit schlechthin undenkbar ift, von bem also in Wahrheit gar nicht die Rede senn kann, bennoch zu reben, es begrifflich bestimmen und der Wissenschaft zu Grunde legen zu mollen?

Wir könnten so antworten und möchten glauben, daß die Gegner wenig ober nichts zu erwidern haben burften. Aber in Betreff bes reellen Senns erkennen wir principiell bas Recht ber Naturwissenschaft an, nichts gelten zu laffen, was nicht auf ber Erfahrung beruht ober durch die Erfahrung in streng wissenschaftlicher Consequenz geforbert ift. Und allerdings ift es eine Thatfache, daß ber Erfahrung gemäß jede (bestimmte) Thätigkeit von einem Thätigen ausgeht, welches noch andre Bestimmtheiten als die von ihm geübte Thätigkeit hat und daher von letterer noch zu unterscheiben ist; und daß insofern gesagt werden kann, die Kraft hafte an einem sie zwar äußernden und dadurch allein sich kundgebenden, aber doch noch von ihr zu unterscheibenden Etwas. Wir erkennen biese Thatsache an und werben sie zu erklären versuchen. Dafür aber müssen wir bas - ohnehin unumgängliche, burch bie unleugbarsten Thatsachen geforberte — Anerkenntniß verlangen, daß ber Erfahrung gemäß eben dieses Etwas boch nur in seiner Kraft äußerung und somit als Kraft sich kundgiebt, indem alle jene Bestimmtheiten, die dem Thätigen noch außer seiner gegebenen Thätigkeit zukommen, boch wiederum nur in anderweitigen Kraftäußerungen bestehen. Wir verlangen das ebenso Ulrici, Bott u. Die Ratur. 2. Mufl. 30

unumgängliche Anerkenntniß, daß zunächst und vorzugsweise der Stoff gerade als Stoff — wie Fechner mit Recht behauptet — in der "Handgreiflichkeit", d. h. in dem Widerstande, den er einer ans dern auf ihn eindringenden Kraft (Bewegung) entgegensetzt, sich kundsgiedt, daß also die principale Grundbestimmung des Stoffs die Kraftäußerung des Widerstands ist.

Gehen wir von diefer Thatsache aus und verknüpfen damit die andre, daß es schlechthin nichts giebt, das sein Daseyn bloß burch die Kraft des Wiberstandes äußerte und nicht außerdem noch andre Thätigkeiten (Wirkungen) übte, so scheint sich von biesem Bunkte aus ein Weg zu eröffnen, um das Problem, um das es sich hanbelt, ju löfen. Denn junächft leuchtet ein, bag bie Wiberstandstraft rein als solche allen übrigen Kräften insofern antithetisch gegenübertritt, als ihr Wesen nur darin besteht, einer andern Kraft (Bewegung) entgegenzuwirken, mahrend von allen übrigen Raturfräften jebe nur mit einer anbern (gleichen ober ungleichen) qu= sammenwirkt und nur in biefem Zusammenwirken einen Erfolg erreicht. Die Wiberstandstraft für sich allein, ohne Vereinigung mit irgend einer andern Kraft, erscheint baber nothwendig als Materie, genau fo, wie die Brotectoren bes Stoffes fie faffen. Denn als bloke Wiberftanbetraft vermag fie weber eine Bewegung. eine Beränderung hervorzurufen, noch überhaupt irgend etwas positiv zu leiften; sie ift eben nur bas Bermögen, bem Anbrange einer andern Kraft zu trogen, mithin nothwendig ruhend, un= thätia (ohne Aeuherung, ohne Kundgebung ihrer felbst), so lange fie von keiner andern Kraft angegriffen wird, also bloker Trägheitswiderstand, ein Wort, das genau und vollständig das Wesen des reinen Stoffes ausbruckt. Denn einerseits bezeichnet es eine Rraft, bie bloß barin besteht fich selbst in ihrem Seyn zu behaupten, also Rraft ber Selbsterhaltung (Existenzialfraft) ober mas basselbe ift. Kraft der Abwehrung jedes Angriffs und damit jeder Veränderung ihres Seyns. Andrerseits involvirt ber Trägheitswiderstand zugleich bie Ausbehnung ober bas Ausgebehntseyn bes Stoffes (Atoms). Denn Ausgebehntsenn beift überhaupt nur einen Raum erfüllen, irgend eine Stelle im Raum einnehmen und — ba biese Stelle nur eine leere Ausbehnung ift - sich über biese Stelle verbreiten, sie fich aneignen, fie durchbringen, b. h. Ausgebehntseyn ift bie Bebingung ber f. g. Undurchbringlichkeit ber Materie. Denn wo keine

Ausbehnung ift, da kann auch keine Undurchbringlichkeit senn: bas schlechthin Ausbehnungslose, Unräumliche, das als solches überhaupt feinen Raum einnimmt, kann auch keinen Raum (gegen bas Ginbringen eines Andern) behaupten, kann mithin nicht undurchbringlich seyn. Alles Ausgebehntseyn sest mithin eine ihm entsprechende, zu Grunde liegende Kraft voraus, weil es einer Kraft bedarf, um einen Raum zu füllen, eine Stelle im Raum einzunehmen. zu durchdringen, sich über sie zu verbreiten: es reicht nur so weit als diese Kraft reicht, und ist mithin selbst nichts Andres als die Aeuferung dieser Kraft. Diese Aeuferung aber besteht bei ber Materie rein als folder barin, baß fie Biberftand leiftet gegen jebe andre Kraft, die fie aus ihrer Stelle im Raume zu verbrängen fucht. und daß sie, wenn auch dem Andrange weichend, boch immer wieder irgend eine andre Stelle (Räumlichkeit) fich erobert und behauptet. Ja die Widerftandsfraft fällt bei allem Stofflichen unmittelbar in Eins zusammen mit ber Kraft ber Ausbehnung ober bem Ausgebehntseyn. Denn sie muß eben als Widerstandstraft ein bestimmtes Maak, eine Größe, und folglich eine Granze und refv. Schranke haben, weil eine gränzenlose, unendliche Widerstandstraft, d. h. ein Senn, neben welchem als einem unendlichen kein andres bestehen kann, eine contradictio in adjecto ift, indem ein foldes Senn keinem Andern Widerstand leisten, also auch nicht als Widerstandstraft bezeichnet werden könnte. Jebe Granze aber muß irgend Etwas beober umgränzen, weil sie sonst die Gränze von Nichts wäre. Widerstandstraft, die eine Granze hat, muß mithin auch eine (wenngleich noch so geringe) Ausdehnung haben, die eben durch ihre Granze umichlossen und bestimmt ift; ihre bestimmte Ausbehnung, mit ber sie einen bestimmten Raum erfüllt, ift eben bie räumliche, ertensive Größe bes Stoffs (Atoms).

Sonach aber muß die Widerstandskraft nothwendig allem Sependen (wenn auch in verschiedenem Maaße) zukommen, oder vielmehr, sie ist die erste fundamentale Bestimmung des Sependen selbst als Sependen. Denn ohne alle Widerstandsfähigkeit, ohne die Möglichkeit sich in seinem Bestande zu behaupten, würde das Sepende — vorausgesetzt, daß es noch andre Kräfte, Bewegung und Thätigkeit nach außen giebt, — nothwendig aus dem Raume, oder was dasselbe ist, aus dem Umkreis des Seyns verdrängt, im eigentslichen Sinne vernichtet, d. h. zu Richts werden, was ebenso undenks

Digitized by Google

bar als ber Erfahrung wibersprechend ist. Darum ist die Wiberstandskraft als Fundamentalkraft zu betrachten, d. h. als diesenige Kraft, mit der alle andern Kräfte nur verbunden existiren können, ohne die keine andre Kraft bestehen kann, weil eben alles Bestehen auf der Widerstandskraft beruht oder vielmehr Aeußerung derselben ist.\*) Darum erscheinen auch nothwendig alle übrigen Kräfte an die Widerstandskraft gedunden, weil sie eben nur im Bunde mit ihr bestehen können. Das ist der Sinn des Sates:
"keine Kraft ohne Stoff"; nur so gesaßt hat der Sat einen Sinn.\*\*)

Die Naturwissenschaft kann nicht umbin, den verschiedenen Stoffen, Atomen und Atomklassen, z. B. den ponderablen und imponsberablen Atomen, auch verschiedene Grade der Widerstandskraft (des Trägheitswiderstandes) beizumessen: eben in dieser Verschiedensheit besschiedenscheit besschieden in dieser Verschiedenscheit des Stoffes rein als solchen. Nehmen wir eine solche Gradverschiedenheit an, so bedürfen wir nicht des leeren Raumes zwischen den Atomen, den die meisten Ratursforscher ausdrücklich oder stillschweigend als Bedingung der Bewegung derselben voraussesen zu müssen glauben, der uns aber,

<sup>\*)</sup> Auch ben Aetheratomen (ben imponberabeln Stoffen) tommt, wie wir gesehen haben (vgl. oben S. 93. 99 f.), nach ben Resultaten ber neuern Aftronomie eine wenn auch äußerst geringe Widerstandstraft zu; und in der That würden sie ohne alle Widerstandsschigkeit von jedem Anstoß, den sie empfingen, in's Unendliche versprengt, und jede Mittheilung der Bewegung von einem Atom an das andre würde zu einer unausbaltsamen Klucht aller werden.

<sup>\*\*)</sup> Benn &. A. Lange in feinem geiftreichen Berte: Gefcichte bes Daterigliemus, Jerlohn, 1866, G. 380, ben Begriff bes Stoffe babin befinirt: "Stoff nennen wir Dasjenige an einem Dinge (einem ifolirten Complex von Erfceinungen), bas wir nicht mehr in Rrafte auflosen konnen ober wollen und bas wir als ben Grund ber ertannten Rrafte betrachten", - fo nimmt er bamit bas Ergeb. nif ber obigen Erbrterungen implicite an. Denn bie Definition befagt offenbar, baf an fich ber Stoff nur in Rraften bestebe und in Rrafte fich auflofen laffe, und wenn fie ibn ale ben "Grunb" ber ertannten Rrafte bezeichnet, fo ift bas nur ein andrer Rame für "Ausgangspuntt" ber Rrafte ober für bie Biberftanbsfraft als Fundamentalfraft aller übrigen. Nur bas muß ich bestreiten, bag es irgend Etwas am Stoffe giebt, bas wir nicht in Rrafte auflosen "tonnen"; ich tann nur jugeben, bag es noch immer Biele giebt, bie nicht Alles am Stoffe in Rrafte auflosen "wollen", und mit biefen ift bann naturlich nicht weiter gu ftreiten. Wenn Lange feine Bebaubtung aufrecht balten will, fo ift er verpflichtet, tasjenige nambaft zu machen, was am Stoff fich nicht in Rraft auflosen laffe. So lange er bas nicht gethan, ift feine Definition fehlerhaft, weil in biefem Buntte unbegrünbet.

wie aezeiat, eben als folde Bedingung in unlösbare Schwieriakeiten verwickelt. Die Bewegung kann sehr wohl ohne ihn stattfinden, sobalb wir voraussetzen, daß die Wiberstandsfraft der Atome nicht nur extensiv, sondern auch intensiv eine verschiedene sen: extensiv. sofern fie im oben angegebenen Sinne einen größern ober geringern Raum erfüllt, intensiv, sofern sie benselben mit größerer ober geringerer Energie behauptet. Und diese Boraussehung ist keine bloke Voraussetzung. Offenbar vielmehr besitzen die imponderablen ober Aetheratome — nach Allem was die Naturwiffenschaft von ihnen aussaat -- wirklich in ertensiver Beziehung eine sehr große, in intensiver bagegen eine sehr geringe Wiberstandstraft (baber ihre gegenseitige Repulsion und andrerseits ihre große Beweglichkeit und leichte Berdräng- und Berschiebbarkeit); badurch vornehmlich unterscheiben sie sich von den vonderablen Atomen, bei denen das um= gekehrte Berhältniß, wenn auch in ben mannichfaltigsten Graben und Modificationen, ftattfindet. Bewegt sich nun ein Atom a auf ein andres b hin, so wird es auf die Kraft dieser Bewegung, die Stärke bes Andrangs ankommen, ob und wie weit a den Widerstand von b überwinden wird. Ift die bewegende Kraft eine so geringe, daß ihr die ertenfive Größe der Widerstandstraft von b das Gleichaewicht hält, so wird a an der Granze von b steben bleiben. Ift bie bewegende Kraft größer, so wird sie einen verhältnismäßigen Theil ber ertensiven Widerstandsfraft von b bewältigen und also den Raum, ben b bisber einnahm, schmälern. Aft sie so groß, daß sie bie intensive Widerstandskraft von b überwältigt, so wird b durch a aus seinem Ort verbrängt und damit die von a ausgehende Bewegung auf andre Atome übertragen werben. Das Atom a kann aber auch mischen b und einem britten Atom o fich ein- ober hindurchbrangen. ohne daß es dazu eines leeren Raumes zwischen letteren Denn gesetzt bag a von irgend einer Kraft zu einer solchen Bewegung getrieben würde, so würde es nur barauf ankommen, ob die bewegende Kraft groß genug ist, um die extensive Größe ber Wiberstandstraft von b und c so weit zu überwinden und bamit die Ausbehnung jedes von beiben um so viel zu schmä-Iern, als a zu seinem Durchgang zwischen ihnen Raum bedarf. In biesem Kalle würde ber Durchgang erfolgen. Im entgegengesetzten Kalle würde a von b und e zurückgewiesen werden und nur neben ihnen Blat finden können. Bas von drei Atomen gilt, gilt natürlich von allen; solche Bewegungen bes Sich-Ein- und Hindurchbrängens werden unter ihnen um so leichter von Statten gehen, je
größer die Differenz ihrer extensiven und intensiven Widerstandskraft ist. Zugleich scheint damit Das, was die Naturwissenschaft Elasticität nennt und für eine allgemeine allen Körpern, nur
in sehr verschiedenen Graden, zukommende Sigenschaft erachtet, seine
einfachste Erklärung zu sinden. Denn jeder Körper muß elastisch
seyn, sobald seine Atome eine extensive Größe des Widerstands desizen, die (bis auf einen gewissen Punkt) durch Druck verminderbar
ist. Und ein Körper wird um so elastischer seyn, je geringer die
extensive Widerstandskraft seiner Atome ist und je mehr also der
Raum, den jedes einnimmt, durch Druck (Andrang andrer Atome)
sich verengern läßt.\*)

Allein mit dem Momente der Widerstandsfraft ist der Begriff bes Stoffes, wie ihn die Erfahrung barbietet, noch nicht erschöpft; nur die "reine" Materie mare bloker Trägheitswiderstand. Aber in ber Wirklichkeit giebt es keine reine Materie: jeder Stoff, jedes Atom vielmehr äußert nicht nur Wiberstand, sondern besitt noch andre Kräfte, übt noch andre Thätigkeiten. Jedes Atom erscheint baber als ein Bunkt, in welchem mehrere Kräfte fich einigen, als ein Ort, von dem unterschiedliche Kraftäußerungen ausgehen, mithin als ein Centrum, das eine Peripherie von Wirkungen umgiebt. bamit aber erscheint es als bas "Thätige", bas bie mannichfaltigen Thätigkeiten übt und jeder einzelnen als ihr Ausgangspunkt unterschiedlich gegenüberfteht. Es muß fo erscheinen. Denn es ift in ber That als Einigungspunkt der Kräfte nicht nur von jeder einzelnen, sondern auch von der Gesammtheit derfelben verschieben, aber nicht weil es bas Gegentheil ber Kraft (ber f. g. Stoff) ware. sondern vielmehr weil es zugleich noch eine besondre, von allen übrigen verschiedene Rraft ift. Denn bie mannichfaltigen Rräfte, bie in ihm zusammentreffen, können nicht in Einigung senn und bleiben ohne eine Kraft, die sie eint und zusammenhält. Diese Kraft (bie auch jedem Körper zukommen muß, wenn er als eine feste Einbeit

<sup>\*)</sup> Die Eigenschaft mehrerer Rörper, sich burch Bug behnen zu laffen und nach bem Aufhören ber Zugkraft ihr altes Bolumen wieber einzunehmen, die man ebenfalls Elafticität genannt hat, beruht offenbar auf andern Gründen; fie aber tommt keineswegs allen Rörpern zu.

pon Atomen bestehen foll) kann man bie Substang bes Atoms nennen: benn sie substirt allen anberweitigen Kräften besselben, und nur so lange sie besteht, kann bas Atom selbst bestehen. Sie aber wirkt nicht nach außen, sondern nur nach innen, in den von ihr geeinigten Kräften. Nach außen ist und erscheint sie baber nothwendig als unthätige Rube, Trägheit, Beharrlichkeit. Und sofern es verschiebene folche Centra (Atome) giebt, indem in dem einen Centrum andre Kräfte andrermaßen geeinigt find als in dem andern. jo erscheint nothwendig jedes berfelben als ein bestimmter Stoff. bem bestimmte Kräfte inhäriren und von dem unter Umständen beftimmte Thätiakeiten ausgeben. Das naturwissenschaftliche Atom ist ein foldes Centrum, aber nur fofern es zugleich die zu feinem Bestehen unerlägliche Wiberstandskraft besitzt. Es hindert indessen nichts, anzunehmen, daß die Widerstandskraft, diese Fundamentalfraft aller Arafte, mit ber einigenden Centralfraft in Gins zusammenfalle. Denn lettere, indem sie die andern eint und zusammenmenhält, leistet eben damit nothwendig jeder andern Kraft, welche biefe Einigung und bamit die Eriftenz des Atoms bedroht, Wiberstand und schützt bas Bestehen besselben, indem sie ben Bestand biefer Einigung schütt. Zugleich endlich leuchtet ein, daß in jedem Kraftcentrum die Wiberstandstraft, insoweit als sie von Erfolg ift, jur Repulsionstraft wird ober als Repulsionstraft sich äußert (erscheint). Denn eben bamit, daß ein Atom das Andringen eines anbern, die Einiaung mit einem andern, kurz irgend eine von außen kommende Einwirtung (Veränderung seines Zustandes) mit Erfola zurückweist, übt es eine repellirende Thätigkeit aus.

Sonach ergiebt sich: der Stoff ist an sich nichts von der Kraft Berschiedenes, sondern im Gegentheil nur die Erscheinung (Aeußerung) der Kraft, die damit hervorstritt, daß die Kraft in der Natur nicht ein unterschiedssloses Allgemeines, sondern in vielen unterschiedlichen Kraftcentris wirkt, in denen mannichfaltige Kräfte von einer einigenden Centralkraft zusammengehalten und von der Widerstandskraft in ihrem Bestehen ershalten werden.\*)

<sup>\*)</sup> Daffelbe Resultat ergiebt fich von rein logischen Erörterungen aus, wie ich anderswo des Räheren darzuthun gesucht habe (f. Compendium d. Logit, Leipz. 1860, S. 74 ff.).

Nothwendige Disposition und Centralisation ber Massen.

Allein ber Stoff als Wiberftands- und Einigungstraft ift noch nicht Maffe ober Materie im engern Sinne. Dazu wird ber Stoff. wenn er ursprünglich in einer Bielheit von Atomen besteht, nur burch bie Anziehungstraft. Sie ift die erfte von jenen mannichfaltigen besonbern Rräften, die in ben verschiebenen Rraftcentris mit ber allgemeinen Wiberstandstraft verschiedentlich verknüpft erscheinen. Denn es ist weder begrifflich noch thatsächlich nothwendig, daß sie allgemein je bem Sependen beigelegt werbe. \*) Sie ift keineswegs identisch mit der centralen Ginigungsfraft: denn diese betrifft nur die Kräfte des einzelnen Atoms, welche fie in einem Centrum jusammenhält: die Anziehungstraft bagegen geht auf die Kraftcentra selbst und verknüpft sie unter einander zu Einheiten, die als Ganze aus einer Mehrheit von Atomen bestehen. Beide indeß fallen barin aufammen, daß fie einigende, verbindende Rräfte find, und die Centralkraft kann daher zur Anziehungskraft werden oder die anziehende Thätigkeit mit übernehmen, wenn ihr Maaß so weit erhöht wird, daß sie über das Centrum, in welchem sie die eignen Kräfte bes Atoms einiat, hinaus auf andre Centra sich zu erstrecken vermag. Aber an sich sind beibe verschieden, und es kann daber Kraftcentra geben, welche andre weder anziehen noch von ihnen angezogen werben. Diese murben insofern als immateriell zu bezeichnen senn, als sie einer Klasse von Atomen antithetisch gegenübertreten, welche, ba aus ihnen allein alle Materie im engern Sinne sich bilbet und besteht, ihrerseits als materielle betrachtet und bezeichnet merben müffen.

Diese Massen-bilbende Anziehungskraft kann sich verschiedenartig äußern und zeigt sich ersahrungsmäßig in viersacher Gestalt. Die s. g. Cohäsionskraft wirkt, wie wir gesehen haben, nur von Atom zu Atom in nächster Nähe (bei sich berührenden Atomen), und verbindet nicht jedes Atom mit jedem andern, sondern nur die gleichsartigen Atome unter einander. Die s. Abhäsionskraft wirkt

<sup>\*)</sup> Die Naturwissenschaft behanptet ja ausbrildlich, bag bie Aetheratome sich einander nicht anziehen und auch von den ponderabeln Stoffen (Atomen) nur angezogen werben, nicht aber ihrerseits sie anziehen. Auch die ponderabeln Atome der Gase ziehen einander nicht an.

in berfelben Beife, verbindet aber ungleichartige Atome (Molecule) zu einer ungleichartig bleibenden Masse. Obwohl beibe nur als zusammenhaltende Kräfte zu wirken scheinen, so find sie boch eben bamit Anziehungsträfte, weil jedes Zusammenhalten eines Mannichfaltigen ein Anziehen bes Einen an das Andre nicht nur involvirt, sondern selbst nur als ein solches Anziehen gedacht werden kann. Die demische Anziehungsfraft ber f. g. Affinität wirkt ebenfalls nur von Atom zu Atom, verschmelzt aber ungleich artige Atome zu einer gleich artigen Maffe, und nicht jedes Atom zieht jedes andre, sondern nur gewisse andre an und auch diese nur auf sehr geringe Entfernungen in verschiebenen Graben ber Stärke. Mit ihr muß bie Cohäsionsfraft zusammenwirken, wenn die demisch entstandenen "zusammengesetten" Atome ober kleinsten Massentheilchen nicht atomistisch auseinander fallen, sondern eben Massentheilchen bilben, b. h. zu gleichartigen Massen (Körpern) verbunden werden sollen. Auch ift es die Cohäsionskraft, die — wie wir gehört haben, — die Gestalt der so entstehenden Körper (der Kryftalle) bedingt und beftimmt. Diese Anziehungefrafte muffen ber vierten, ber Schwer= traft oder ber Anziehungetraft ber Maffen, wirkend vorausgeben, weil erft, nachbem Maffen sich gebilbet haben, von einer Anziehung berselben unter einander die Rebe fenn tann. Gleichwohl muß auch jedem ponderabeln, d. h. zur Massenbildung befähigten Atome an und für sich die Schwerfraft inhäriren: benn die Maffe, ba fie nur aus Atomen besteht, kann als Maffe keine Kraft besitzen, die ihren Bestandtheilen ganglich fehlte. Jedem ponderabeln Atom ift also eine breifache Anziehungstraft beizumessen, a) die Anziehungstraft ber Gravitation, die auf alle ponderabeln Atome ohne Unterschied geht und die, wenn ihr keine andern Kräfte hindernd entgegentreten, bewirkt, daß alle ponderabeln Atome, unbeschadet ihrer Berschiedenheit, zu Giner Masse sich verbinden, in welcher sie fortwährend weiter wirkt. b) Die Anziehungstraft der Cohafion ober Abhäfion, welche zwar nur in nächfter Rabe wirkt, die Atome aber ftärker und inniger verbindet, als sie durch die bloße Schwerkraft verbunden werden würden und zugleich die Gestalt der durch diese Berbindung entstehenden einzelnen Körper bedingt. Und c) die Anziehungstraft ber Affinität, die in ähnlicher Art ungleichartige Atome, aber mit Auswahl und auf bas Stärkste und Innigste zu gleichartigen kleinsten Theilchen, und diese mit Hülfe der Cobasionstraft

zu Massen vereinigt. Die letzteren Kräfte bewirken mithin, daß insnerhalb der allgemeinen durch die Gravitation sich bilbenden Totalmasse gewisse Atome in engerer Einigung zu bestimmten, von andern unterschiedenen Einzelmassen sich verschmelzen. Die Cohäsionss und insbesondere die chemische Anziehungstraft, wie sie selbst verschieden in den verschiedenen Atomen wirken, können nur den Zweck haben, verschiedenen Atomen wirken, können nur den Zweck haben, verschiedenen artige einzelne Massen, d. h. bestimmte einzelne Körper herzustellen; die Gravitationskraft dagegen nur den Zweck, diese einzelnen Körpermassen wiederum in Einem größeren Ganzen zu zu andern ähnlichen Ganzen in thatkräftige Beziehung (der Wirkung und Wechselwirkung) zu sehen.

Durch die Verbindung der Atome zu Massen wird ihre Wider= standstraft und damit ber Träaheitswiderstand erft so weit verstärkt, daß er für uns in wahrnehmbarer Weise sich zu äußern vermag. Denn mit der Einigung der Atome zu Giner Maffe wird nothwendig die selbständige Beweglichkeit der einzelnen aufgehoben oder boch um so mehr vermindert, je größer die Anziehungstraft ist, die sie zusam-Die Widerstandstraft muß machfen in bemfelben Maaße, in welchem die Maffe des verbundenen Stoffes mächft: denn Widerftand zu Widerstand gefügt, ergiebt nothwendig einen größeren Wis berstand. In bemselben Maake, proportional bem Anwachsen bes verbundenen Stoffes muß aber auch die Schwerkraft machsen, b. h. mit der Vergrößerung der Masse muß auch die Anziehungstraft, die fie auf andre Maffen wie auf ihre eignen Bestandtheile übt, sich vergrößern. Denn die Schwerfraft vereinigt die Atome und resp. die burch die Cohasion und Affinität entstandenen Ginzelmassen ohne alle Beachtung ihrer Gleichheit oder Verschiedenheit, ohne Beziehung zu ihren anderweitigen Kräften und also auch ohne Rücksicht darauf. baß jedes Atom zugleich ein Centralpunkt mannichfaltiger Kräfte ift. Die Schwerkraft mithin wirkt in ihnen nur fofern fie reiner Stoff, bloger Trägheitswiderftand find, b. h. fofern fie alle unterschiedslos Dasselbe und Gleiche sind. Sie wirkt also aleichmäkia und fortwährend in ihnen als gegenseitige Anziehungstraft aller Dann aber muß sie auch mit ber Vergrößerung bes Stoffes nothwendig selber größer werden. Denn wenn die Anziehunastraft bes Atoms A auf alle übrigen = x, die von B ebenfalls = x ift, so ift die Anziehungstraft, welche beibe nach ihrer Bereinigung zu Einer Masse auf alle übrigen ausüben, nothwendig = 2 x, also doppelt so groß als vorher.

Daraus aber folgt: 1) Je größer ein Körper ift, b. h. aus je mehr ponderabeln Atomen er besteht, besto größeren Widerstand wird er einem Drude ober Stoße, ber ihn fortzubewegen sucht, entgegensetzen. Ift er aber einmal burch Ueberwindung seines Trägheitswiberftands in Bewegung gesett, so wird er mit berfelben Große bes Widerstands in dieser Bewegung beharren und sie in gleicher Richtung und Geschwindigkeit fortsetzen. Denn einerseits besteht ber Trägheitswiderstand eben nur barin, daß der Körper jeder ihm zugemutheten von aufen kommenden Beränderung, welcher Art sie auch sem möge, also auch einer Beränderung der Bewegung, in der er sich befindet, widerstrebt. Andrerseits ist dieß erste Grundgeset ber Mechanik nur eine Specification bes logischen Gesetzes ber Ibentität, A = A, b. h. A bleibt A, Bewegung bleibt mas fie ift, so lange keine Urfache ber Beränberung eintritt.\*) Es folgt 2) aus dem bargelegten Wefen ber Schwerkraft bas erfte Gefet ber Gravitation, die Rothwendigkeit nämlich, daß die Wirkung ber Schwerkraft mit ber Vergrößerung ber Maffe bes Körpers zunimmt, mit ber Verringerung berfelben abnimmt, d. h. baß ihre Stärke im geraben Berhältniß zur Größe bes Bolumens ber fich anziehenben Körper steht. Da nun aber Alles was ist, wie gezeigt, eine wenn auch noch so geringe Widerstandstraft besitzen muß, so muß auch bas, was zwischen zwei Körpern fich befindet, bas Mebium, bas beibe trennt, ber Anziehungstraft und der Bewegung der beiden Körper irgend einen Wiberftand entgegenseten. Diefer Wiberftand — weil mit ber Masse machsend — wird nothwendig um so größer seyn, je größer jenes Medium, b. h. die Entfernung ber beiben Körper ift; er wird immer geringer werden, je geringer die Entfernung wird.

<sup>\*)</sup> Aus biesem ersten Gesetze ber Mechanik ergiebt sich von selbst bas zweite, baß die Größe der Kraft, durch welche ber Körper in Bewegung gesetzt worden, nothwendig proportional ist der Größe der Geschwindigkeit, mit der er sich bewegt. Deun die Bewegung und also auch ihre Seschwindigkeit ist eben nur Wirkung der bewegenden Kraft, und die Wirkung ist nur Aeußerung (Ausbruck) ihrer Ursache, muß also ihr auch äußerlich entsprechen. Aber auch das dritte Gesetz, das s. Gesetz vom Barallelogramm der Kräste, solgt wiederum aus den beiden ersten von selbst. Und mithin lassen sich bie Fundamentalgesetze der Mechanik unmittelbar aus dem Begriff des Trägheitswiderstands und der räumlichen Bewegung ableiten.

Wollte man dieß leugnen, so ware schlechterbings nicht einzusehen, warum der Lichtstrahl, um von der Sonne zur Erde zu gelangen. noch 8 Minuten Zeit brauchte: hätte seine Bewegung schlechthin gar keinen Wiberstand zu überwinden, so mußte er in bemselben Domente, in welchem er von der Sonne ausgeht, auch auf der Erde angelangt seyn. (Deshalb muß auch nothwendig angenommen werben, daß die Bewegung des Lichtstrahls anfänglich rascher ift und immer langfamer wird, bis sie endlich in einem Minimum verschwindet ober ganz aufhört, weil sie den mit der Entfernung wachsenden Widerstand nicht mehr zu überwinden vermag: benn sonft müßten wir das Licht der entferntesten Fixsterne in gleicher Helligkeit mahrnehmen wie bas ber Sonne.) Sonach aber ergiebt sich als zweites Gefet ber Schwerkraft: je größer bie Entfernung ber Körper ist und je mehr sie wächft, besto geringer wird die Wirkung ber Schwerkraft senn und besto mehr wird sie abnehmen; je kleiner bagegen die Entfernung ift, besto stärker wird die Anziehungstraft wirken, und je mehr die Entfernung sich vermindert, d. h. je mehr die Körper sich einander nähern, desto größer wird die Geschwindigteit werben, mit welcher ber eine zum andern sich binbewegt. Daß für diese Bewegung, wie die Naturwissenschaft nachgewiesen bat. gerade das bestimmte Berhältniß gesetzliche Geltung hat, welches burch bas Quabrat ber Entfernungen ber Körper ausgebrückt ift, b. h. daß bem Gravitationsgesetze gemäß die Körper im geraden Berbältniß ihrer Massen und im umgekehrten Verbältniß bes Quabrats ihrer Entfernungen fich anziehen, - biefe Bestimmtheit tann nur auf dem bestimmten Maaße des Widerstands beruhen, welches das die Körper trennende Medium gegenüber dem Maaße ihrer Ansiehungefraft befitt, b. h. auf bem Verhältniß zwischen ber Größe ber Widerstandstraft bes Mediums und ber Größe ber Anziehunastraft ber Körper. Mit Nothwendigkeit bagegen ergiebt fich, daß die Wirkung ber Schwerkraft, je größer die Entfernung wird, nicht nur schwächer und schwächer werben, sonbern auch endlich gang aufhören muß, weil sie ben mit ber Entfernung wachsenben Wiberstand nicht mehr zu überwinden vermaa.\*)

<sup>\*)</sup> Rimmt man an, bag auch im folechthin leeren Raum, ohne ben Biberstand irgend eines Mediums (bes Aethers), die Anziehungstraft ber Maffen nach bem Quadrat ber Entfernungen abnehmen würde, so erscheint bas Gravitationsgesetz schlechthin unbegreiflich.

Aus dem Wesen der Schwerkraft und ihrer nothwendigen Wirtunasweise ergiebt sich sonach aber auch, bak, wie früher gezeigt. eine Bielbeit und eine Gravitation verschiedener Beltkörper aegen einander gar nicht bestehen könnte, wenn nicht eine bestimmende, disponirende Urkraft die vonderablen Atome in bestimmte Massen (Sonnensysteme) gesondert und diese in bestimmte Entfernungen geftellt hätte. Denn ohne eine folde Sonderung und awar auf so weite Entfernungen, daß die Anziehungstraft der verschiedenen Maffen nicht barüber hinaus zu wirken vermag, würde bie allgemein wirkende Schwerkraft alle ponderablen Atome zu Einer Maffe verbunden haben. Aber auch die Wirfungsweise ber Schwerfraft zeigt noch eine besondre Gigenthumlichkeit, die aus ibr allein nicht erklärt werben kann. Es zeigt fich nämlich weiter, daß in jeder Masse (Weltkörper), die mittelft der Schwerkraft sich bildet und zusammengehalten wird, ein Central= ober Schwer= punkt angenommen werden muß, nach welchem alle übrigen Atome und Ginzelmaffen fortwährend hinstreben (gravitiren). Denn es fteht thatsächlich fest, daß jeder Körper, jeder Atomcomplex und also auch jedes einzelne ponderable Atom sich direct nach dem Mittelpunkt der Erbe hinbewegen würde, wenn es burch die übrigen nicht davon abgehalten murbe. Die Naturwiffenschaft stellt bieses Phanomen mit auf Rechnung der Schwerkraft. Allein aus der gegenseitigen Anziehungsfraft ber Atome und Körper folgt nur, daß fie fich unter einander zu Giner Masse um so fester vereinigen, je größer ihre Ansiehungstraft ift, keineswegs aber, daß sie alle nach Einem bestimmten Bunkt bieser Masse hinstreben ober hingebrängt werben. ponderable Atom wirkt anziehend nach allen Richtungen bes Raums hin, und bildet insofern ein Centrum, um das sich gleichsam seine anziehende Wirksamkeit wie eine Kugel herumlegt. Aber eben barum weil jebes Atom ein solches Centrum ift, kann es kein einzelnes bestimmtes Centrum für alle geben. Ist ein Atom schwerer als ein andres, so heißt das nur, daß es eine größere Anziehungsfraft befitt als bas andre. Wenn es also ein bestimmtes Centrum ber Schwerkraft giebt, so murben allerbings - wie die naturwissenschaftliche Erdbildungstheorie annimmt — die schwersten Atome sich am meisten diesem Centrum nähern müssen, weil sie ihrerseits die größte Anziehungetraft zu ihm befigen. Aber dieß folgt nur, wenn es ein solches allgemeines Centrum giebt; gabe es keines, so würde jedes schwerere Atom eine Art von Centrum für eine Anzahl andrer bilden. Daß also jede Masse nicht als bloße stoffliche Masse die andre anzieht, sondern in bestimmter Richtung zu ihrem Mittel-punkte hinzieht, kann aus der bloßen gegenseitigen Attraction der Stoffe nicht erklärt werden. Nur wenn man mit den Astronomen ohne Weiteres hinzunimmt, daß die Schwerkraft an sich um so flärsker wirkt, je geringer die Entsernung der beiden Körper von einander ist, sindet die Erscheinung von selbst ihre Erklärung. Denn



wenn ber kleinere Körper A (s. nebenstehende Figur) von dem größeren B, und zwar in der kürzesten Entfernung am stärksten angezogen wird, so ist klar, daß er sich nothwendig nach dem Mittelpunkte m hindewegen muß, weil die Linie Aa, die zu diesem Punkte sührt, kürzer ist als Ab und Ac und als jede andre Linie, die man von A nach der Peripherie von B ziehen möge. Dasselbe gilt von den Punkten b und c in ihrem Verhältniß zu m, und mithin muß auch jedes einzelne Massentheilchen des Körpers B nach dessen Mittelpunkt hingezogen werden. Die Schwerkraft ist sonach

allerdings nothwendig eine centralifirende Rraft, wenn und weil sie um so stärker wirkt, je geringer bie Entfernung ift. Allein biefe Eigenthümlichkeit ber Schwerfraft bedarf felbst einer Erklärung. Denn wenn einmal überhaupt eine Wirkung in die Ferne statuirt wird, so ist nicht einzusehen, wie die Größe der Entfernung rein als folde (abgesehen von ber Wiberftandstraft eines bie Entfernung ausfüllenden Mediums) einen Unterschied machen Im Gegentheil, wenn die Schwerfraft an fich in die Kerne hinauswirkt, so muß fie auch an sich auf jebe beliebige Entfernung in gleicher Stärke mirken, ba ja bie Entfernung rein als folche, fo groß fie auch feyn mag, ihr keinen Widerstand entgegenseten, also auch ihre Stärke nicht verringern kann. Die obige Erklärung ber centralisirenden Wirkungsweise ber Schwerkraft, die ohne Weiteres vorausfest, bag bie Schwerfraft an fich, abgefeben von etwaigem Wiberstand ben sie finbet, um so stärker wirkt, je geringer bie Entfernung ift, ift sonach in Wahrheit teine Erklärung, weil sie den Widerspruch involvirt, daß Eine und dieselbige gleiche Kraft burch die bloße Entfernung eine Beränderung ihrer Wirkfamkeit erleiben soll. Sonach aber erscheint die Wirkungsweise ber Schwertraft nicht nur unerklärlich, sondern um jenes Widerspruchs willen fogar undenkbar. Dagegen erklärt fich Alles von felbft, wenn wir bie Sache umtehren und die Schwertraft an fich als eine centralifirende Rraft betrachten. Denn ift fie eine folche, b. h. wirtt fie überall von Mittelpuntt zu Mittelpuntt, indem fie ftets um Ein Centrum berum alle angezogenen Massen und Massentheilden herumordnet, so muß sie auch nothwendig in der kurzesten Entfernung am ftarksten wirken. Denn einerseits ift die Linie vom Centrum ber einen Masse zum Centrum ber andern immer nothmenbig die fürzeste zwischen ben beiben Massen in ihrer Totalität: andrerseits wird der Körper A zwar auch von dem Bunkte (bem Massentheilchen) b und resp. c angezogen, aber — die centralisi= rende Wirkungsweise vorausgesett — nur darum, weil b und e ihrerseits vom Mittelpunkt m angezogen werben. Eben bekhalb aber muß die Anziehungsfraft in b und c nothwendig schwächer senn als in m, weil ja sonach m, in welchem die gange Rraft sich concentrirt. nur burch b und c hindurch auf A wirken kann, weil also b und e nicht mit der vollen Kraft von m. sondern nur mit berienigen Rraft auf A wirken, mit ber sie selbst von m angezogen Lettere aber hat in b und c nothwendig so viel von ihrer Stärke verloren, als sie bedarf, um eben b und c selbst anauxieben.

Dieser Gigenthumlichkeit ber Schwerkraft entspricht die besondre Art und Weise, wie die beiden andern Anziehungsfräfte, die Cohäsions - und bie demische Rraft, wirken. Die Cobasion zeigt fich nach naturwissenschaftlicher Ansicht in brei verschiebenen Formen. in den festen, den tropfbar-stüssigen und den gasförmigen (elastischflüssigen) Körpern. Allein bei näherer Betrachtung erscheint biese Unterscheidung falsch. Denn die Atome gasförmiger Maffen — bas ift eine feststehende Thatsache - ziehen sich nicht an, sondern stoßen vielmehr einander ab; sie mischen sich nur, ohne unter einander zu cobariren. Die Cobasionskraft wirkt mithin in ihnen gar nicht ober vermag boch nicht ihre Repulsionstraft zu überwinden. Wenn sie bennoch massenweise beisammen sich finden und zusammengehalten werden, so kann bas nur die Wirkung einer andern Kraft senn (3. B. ber Schwerfraft bes Erdförpers bei ber atmosphärischen Luft). Ebenso unhaltbar ift die gangbare Erklärung jener brei f. g. Agaregatzustände der ponderablen Atome (val. oben S. 61 f.). Denn abgesehen bavon, daß ihr, wie gezeigt, einzelne Thatsachen widersprechen, ist es ein innerer Wiberspruch, anzunehmen, daß bei ben tropfbar-flüssigen Körpern die Cobasions- und die Repulsionstraft ihrer Molecule sich das Gleichgewicht halten und daraus die leichte Berschiebbarteit berselben sich ertläre. Denn wenn die Repulsionsfraft sich im Gleichgewichte behauptet gegen die Cohasionstraft, so findet offenbar gar teine Cobasion statt: so gewiß + 1 und - 1 = 0 ist, so gewiß kann auch 1° Cohäsionskraft gegen 1° Repulsionstraft nur Rull ergeben, b. h. es bleibt in diesem Falle Alles beim Alten, die Atome verbinden fich nicht mit einander zu Giner Maffe. sondern bleiben neben einander in dem getrennten Austande, in welchem sie an sich, als Atome, zufolge ber Fundamentalkraft des Wider= ftandes (bie je stärker fie ift, besto mehr als Repulsionskraft sich äußert), fich befinden. Wenn sie bennoch in gleichartiger Menge sich beisammenfänden, so könnte dieß wiederum nur von andern Ursachen berrühren; jebenfalls mußte dieß Beisammen bei jeder geringften Bewegung ober Erschütterung sich auflösen und die Atome auseinanderstäuben. Ebenso wenig genügt die neuere Hypothese, nach welcher die Atome (Molecüle) ber festen Körper von einer geringen, bie ber flüssigen von einer größeren, bie ber gasförmigen von einer noch größeren Aethersphäre umgeben senn, und bemgemäß jene enger aneinander gelagert (also schwer verschiebbar), diese dagegen weiter von einander entfernt (also je größer die Entfernung, besto leichter verschiebbar) senn sollen. Diese Hypothese empfiehlt sich allerdings burch die Leichtigkeit, mit der sich aus ihr das Schmelzen ber Metalle, das Gefrieren des Wassers, das Tropfbarwerden einis ger Gase (bei starkem Druck und hohen Kältegraben) 2c. herleiten läßt; aber die Aggregationszustände der Körper erklärt sie nicht, wenigstens nicht für sich allein. Denn zunächst widerspricht ihr die Thatsache, daß es zwischen dem tropfbar-flüssigen und dem gasförmigen Zustande keinen Uebergang giebt. Und boch müßten nach ihr, wie zwischen ber Festigkeit und Flüssigkeit in ben verschiedenen Graben ber Särte und Weiche Uebergangsstufen bestehen, so auch zwischen ber Fluffigkeit und Gasförmigkeit Uebergange ftattfinben. Außerbem aber fragt es sich: woher kommt es, daß stets ein Gifenatom eine fehr kleine, ein Wassermolecul eine viel größere, ein Luftmolecul eine noch viel größere (bichtere) Atmosphäre von Aetheratomen um sich versammelt? Welche Kraft bewirkt diesen Unterschied?

So lange diese Kraft nicht näher bezeichnet ist, bleibt die Erscheinung unerklärt.

Dennoch enthält die Hypothese ein Element, welches, weiter entwickelt und mit andern combinirt, eine befriedigende Erklärung bes Phanomens, um bas es sich handelt, verspricht. Denn unleugbar brängen bie Licht- und Wärmeerscheinungen mit einer innern Nothwendiakeit zu der Annahme, daß Aethersphären von verschiedener Größe und Dichtigkeit bie verschiebenen ponderabeln Atome umgeben, in ähnlicher Art wie die Photosphäre ben Sonnenkörper, bie Luft- und Dunstatmosphäre bie einzelnen Blaneten. aber demaemäß jedes vonderable Atom oder Molecill als das Centrum einer bestimmten Aethersphäre, so kann die Kraft, durch welche es die Aetherorgane um sich sammelt und festhält, wiederum nur eine Art von Angiehungs fraft feyn. Diese Anziehungsfraft wirkt mit ber Cohäsionstraft zusammen; und beibe zusammen rufen die verschiedenen Aggregatzustände der Körper hervor. bie Cobafionstraft muß bestehen bleiben, weil es sonst unerklärlich erscheint, warum die tropfbar-flüssigen Atome und Molecule trop ihrer größeren Aethersphären boch in Einer Masse (im Tropfen) beifammenbleiben, mahrend bie gasförmigen gar feine Maffe bilben, sondern, wenn sie nicht burch eine andre Kraft baran gehindert werben, jeden noch so großen Raum ausfüllen, d. h. fich mehr und mehr von einander entfernen. Die Atome und Molecule ber festen und tropfbar-flüssigen Körper müssen also nicht nur auf die Aetheratome, sondern auch auf einander selbst eine Anziehungstraft üben, traft beren sie, trot ber fie umgebenben Aethersphären, sich unter einander verbinden und in Rusammenhang (Cobarenz) bleiben. Nur wenn ihre Aethersphären sich burch Zuführung von Wärme bergestalt vergrößern, daß die Cohäsionstraft nicht mehr durch sie hindurchdringen ober über sie hinauswirken kann, lösen sich die festen und resp. tropfbar-flüssigen Körper nothwendig in den gasförmigen Buftand auf, und zwar plöglich, ohne Nebergang, weil ihre gangliche Zerfällung in die einzelnen Atome, aus benen fie besteben, nothwendig in bemselben Momente erfolgen muß, in welchem die Cohäfionstraft unter den Atomen zu wirken aufhört. Aus demselben Grunde kann im umgekehrten Falle — bei Verringerung ber Aethersphären (burch Druck und Wärmeentziehung) — ber Rück-Nebergang vom gasförmigen in ben tropfbar-fluffigen und feften Ufrici, Gott u. Die Ratur. 2. Mufl.

Rustand nur plötlich erfolgen in dem punktuellen Momente, in welchem die vonderabeln Atome sich so weit genähert haben, daß bie Cohäsionskraft zu wirken beginnt. Nur bei den Atomen der perennirenden Gase fehlt biese Anziehungstraft ber Cohafion entweder gänzlich ober ift boch so schwach, daß sie die besonders starke Anziehungsfraft, welche dieselben auf die Aetheratome ausüben, nicht zu überwinden vermag. In Folge dieser Anziehungskraft wächst die Aethersphäre um jedes solches Atom mehr und mehr an, wenn keine andre Rraft dieß Anwachsen hindert; und bemgemäß entfernen sich die gasförmigen Atome immer mehr von einander, d. h. sie füllen jeden gegebenen Raum aus. Sie mischen sich aber auch unter einander und laffen sich auf einen kleinen Raum zusammendrängen, weil ihre Aethersphären jedem leichten Drucke nachgeben und demgemäß sich entweder verbichten ober gang entweichen. fich ber perennirend gasförmige Rustand ohne Schwierigkeit, mährend die Annahme einer besonders hohen Repulsionstraft, die den gasförmigen Körperatomen inhärire, den Widerspruch involvirt, daß fie infolge dieser Repulsionskraft nur sehr schwer mit andern ponberabeln Atomen Verbindungen einzugehen vermögen murden, wovon beim Sauerstoff und Wasserstoff thatsächlich bas gerade Gegentheil stattfindet.

Bei bem festen und tropfbar-flüssigen Aggregatzustande bleibt noch die Frage zu beantworten, woher es komme, daß alle festen Körper, wenn sie in ihrer naturgemäßen Bilbung nicht gestört werben, die Gestalt von Krystallen, die tropfbar-flüsfigen bagegen die Rugel gestalt annehmen. Nach unsern bisberigen Erörterungen werben wir vermuthen bürfen, daß diese Erscheinung ihren Grund haben werbe in bemselben großen Principe der Centralisation, traft bessen jebes vonberable Atom zum Centrum für eine es umgebende Aethersphäre wird, kraft bessen die Schwerkraft von Einem Bunkte aus und zu Ginem Bunkte bin wirkt, kraft beffen jeder Blanet seine Atmosphäre, jedes Sonnenspftem sein Centrum, die Beweaung des ganzen Himmels ihren Mittelpunkt hat. Und in der That haben die mitroffopischen Untersuchungen Shrenberg's ergeben, daß als das erfte Moment bei aller Arystallisation ein fester Buntt sich bildet, der in der durchsichtigen Mutterlauge plötzlich unter Aufblipen eines Kunkens entsteht und sehr rasch durch symmetrische Anlagerung andrer Atome fich vergrößert. Er erscheint als Cen-

tralpunkt bes ganzen Processes. Denn von ihm geht überall bie weitere Molecularbewegung aus, wenn auch mit dem Unterschiede, baß bei ben regelmäßigen Arpstallen die gestaltende Kraft von diefem Centrum aus nach ben verschiebenen Seiten bin aleichmäkia wirkt, bei den übrigen krystallinischen Formen (Systemen) dagegen bie Molecule in der Richtung ber Hauptare auf andre Beise sich anlagern als in ber Richtung nach ben Seiten hin. \*) Ift es aber sonach wiederum die centralisirende Kraft, durch welche bei der Krus ftallisation ein Atom als Centrum die Leitung des Brocesses erhält und durch welche sonach die ganze Krystallbildung bedingt erscheint, so wird auf dieselbe Kraft auch die Kugelgestalt (Tropfenbilbung) der tropfbar-flüssigen Körper zurückzuführen senn. ihnen nämlich find die einzelnen Atome und Molecule sehr leicht verschiebbar ober, mas baffelbe ift, sie besitzen nur eine geringe Cohäsionstraft unter einander. Bei ihrer Bilbung also wirkt bie Cohafionstraft nur negativ, nur insoweit mit, als sie bas Auseinanderfallen der Atome verhindert, mährend sie bei den krystallinischen Bildungen positiv mit der centralisirenden Kraft ausammenwirkt (ober als ibentisch mit ihr betrachtet werden kann) und je nach der verschiedenen Beschaffenheit der Atome die verschiedenen Riguren (Spfteme) und die verschiedene Restigkeit der Arpstalle bervorruft. Bei ben tropfbar-flüssigen Körpern ist es also allein bas centralisirende Brincip, burch bas ihre Gestaltung bebingt ift; und biefes für sich allein wird immer nur nach allen Richtungen bin mit völlig gleicher Stärke (bis in die gleiche Entfernung) wirken und somit die Molecule in Kugelgestalt formiren und zur Kugelgestalt zusammenfaffen.

Dasselbe centralisirende Princip endlich spielt auch bei der Entstehung der organischen Körper eine gleich bedeutsame Rolle. Denn — wie wir bereits gesehen haben — auch die organische Zelle bildet sich nur durch eine Molecularbewegung, welche von einem

<sup>\*)</sup> Es versteht sich von selbst, daß wenn einem bereits in der Bildung begriffenen Arystall nur von Einer bestimmten Seite ber eine Masse entsprechenden Stoffs zugeführt wird, dadurch die Gestalt desselben mit bestimmt wird und er nach dieser Seite hin vorzugsweise anwächst. Die Thatsache, daß bei derselben Arystallart z. B. Octaeder in Wilrselgestalt, aber and in langgezogener stangenartiger Form vorkommen ober boch kunstlich erzeugt werden können, widerspricht daber ber Annahme eines centralistrenden Bildungsprincipes keineswegs.

mitrostopischen Centrum ausgeht und zunächst (offenbar mittelft einer Anziehungstraft biefes Centrums) die Bilbung eines festen Rerns in der Mutterlauge bewirkt; um diesen Kern lagern sich bann fticftoffhaltige und ftidftofffreie Molecule berum, und die äußere Schicht berfelben verbichtet fich meift gleichzeitig jur f. g. Rellenhaut. Damit ist die erste Relle gegeben. Aus ihr geben die folgenden Rellen burch innere Theilung hervor, losen sich aber nicht von ber Centralzelle los, sondern gruppiren sich je nach dem besondern Typus bes entstehenden Organismus um sie herum. Jebe dieser folgenden Rellen wird also wiederum ihr Centralatom haben, zugleich aber stehen sie sämmtlich zu ber ersten centralen Relle in fortwährender immanenter Beziehung. Das centralifirende Princip erscheint also hier in sehr complicirter Gestalt; aber im Wesentlichen wirtt es auf bie gleiche Weise. — Je allgemeiner sonach seine Wirksamkeit sich äußert, besto sicherer werben wir erwarten burfen, baß auch bie pfychische Rraft ihm gemäß wirken, daß also auch bas Berhaltniß ber Seele zu ihrem Leibe burch baffelbe Princip bedingt und beftimmt seyn wird, — eine Erwartung, welche, wie gezeigt, durch die Erfahrung vollkommen bestätigt wird.

Ich habe die vorstehenden Erörterungen nur darum so weit ausgeführt, weil es barauf ankam, zu zeigen, daß einerseits ber Begriff bes Atoms als Centraleinheit von Kräften seine Analogie und Bestätigung findet in dem überall herrschenben Princip ber Centralifirung, in welches er fich gleichsam umfest; und bas andrerseits die Anziehungstraft in ben verschiedensten Formen, als Schwertraft, als Cobasions und Abhafionstraft, als demische Affinität (und weiter als magnetische und elektrische Rraft, so weit fie anziehend wirken), eine Haupt- und Grundkraft im Bilbungsprocesse ber Natur ift. Ihr steht die Widerstands- und resp. Repulsionstraft gleich bedeutsam gegenüber. Denn sie, die durch keine Anziehungsfraft gänzlich übermunden werden tann, bewirkt, daß die Atome trop ber innigsten Ginigung unter einander, boch immer Atome, trennbare Theile bleiben, daß sie, wenn auch unmittelbar fich berührend, doch nicht zu einer continuirlichen Einheit zusammenschmelzen, sondern ihr Außer- und Rebeneinander behaupten. ift bas Princip ber außern Begrangung ber Rorper. Denn nur badurch, daß die Atome und Molecüle, die durch irgend eine Anziehungsfraft zu Einem Körper vereinigt worden, boch ihre Wiberstands- und Repulsionskraft behalten, wird verhindert, daß die durch die verschiedenen Anziehungskräfte gebildeten mannichfaltigen Körper nicht zu Einer Masse haotisch sich mischen, sondern, auch wo sie versunden erscheinen, doch sich bestimmt gegen einander abgränzen. Sie endlich ist die Bedingung aller stofflichen Beränderung (alles Entstehens und Bergehens) der Dinge, indem nur auf ihr die Trennbarkeit der Atome von einander und damit die Möglichkeit einer anderweitigen Berbindung derselben zu neuen Körpern beruht.

Während nun aber die an sich nur negative Widerstandsfraft ibre abstokende Thatigfeit überall felb ftanbig und ohne frembe Beihülfe äußert, wirken, wie fich gezeigt hat, die verschiedenen positiv thatigen Anziehungefrafte nur jufammen mit bem geftaltenden Brincipe ber Centralisation: nur durch dieß Busammenmirten tommen die verschiedenen Körver, ihre Arten und Gattungen zu Stande. Run läßt fich aber tein einzelnes, beftimmtes, von andern irgendwie unterschiedenes Atom nachweisen, bas die besondere Gigenschaft befäße, sich als Schwerpunkt geltend zu machen und bas Centrum gravitirender Massen zu bilden. Es ist ebenso menia ein befondres, von andern unterschiedenes Atom oder Molecül aufzufinden, dem der es auszeichnende Beruf beizulegen märe, die centrale Leitung des Kryftallisationsprocesses, der Tropfenbilbung, ber Rellengestaltung zc., zu vollziehen. Da vielmehr in dieser Beziehung burchaus kein Unterschied zwischen ben Atomen fich findet, so tonnen wir weder einem einzelnen bestimmten Atom noch einer besonbern Art von Atomen die Kraft der Centralisation zuschreiben. Jedenfalls könnten die einzelnen bevorzugten Atome biefe Kraft nicht an und für fich befigen, fondern müßten biefelbe von irgend einer andern Macht erhalten haben. Denn was nicht allen Atomen gukommt. nicht jum Wefen und Begriff bes Atoms überhaupt gehört, kann auch nicht aus dem Dasenn der Atome — gesetzt auch, daß fie von Ewigkeit her beständen — folgen oder hergeleitet werben. Bielmehr muß jene Bevorzugung, jene besondere Qualification einzelner nothwendig auch ihren besondern Grund haben, welcher, da er im Senn und Wesen der Atome selbst nicht liegen kann, in einem andern Wefen, einer andern Kraft liegen muß. Die Annahme aber endlich, daß allen Atomen ohne Unterschied die Kraft der Centra-Lisation inharire und daß nur die zufällige Stellung im Mittelpunkt einer Masse darüber entscheibe, welches einzelne Atom die centralis firende Thätiakeit ausibe, ist schlechthin unmöglich. Denn eine (einzelne, bestimmte) Maffe kann sich nur bilben, wenn und nachbem ein einzelnes Atom jene Thatiakeit bereits ausgeübt hat, weil nur baburch eine bestimmte Maffe von ber allgemeinen Gesammtbeit ber Atome fich auszuscheiben vermag. Und außerdem würde, wenn in einer solchen Maffe alle Atome aleich centralifirend mirtten. offenbar teine Centralisation ftattfinden: benn es lieat ja im Begriff berfelben, daß fie nur Einen Mittelpunkt haben und alfo nur Gin Atom als Centrum und centralifirende Da acht fich geltenb machen kann. Sonach aber kann die überall waltende Centralisation ihren Grund nur in einer über den Atomen waltenden, selbst centralisirend wirkenden Kraft haben, welche entweder felber unmittelbar die centralisirende Thätiakeit vollzieht, oder sie mittelft einzelner bevorzugter Atome ausübt, oder lettere mit dem Bermogen centralisirender Wirksamkeit ursprünglich ausstattet, - b. b. biefe über ober mit ben Atomen wirkende Rraft tann teine phufifche. sondern nur eine metaphysische Rraft fenn.

Aber auch die bloß angiebenben, von der centralifirenben Araft bestimmten und geleiteten Aräfte und beren Wirkungen laffen fich bei näherer Betrachtung nur aus ber gleichen Sypothese erflären. Schon Nemton schrieb an Bentley: "Daß ber Materie bie Schwerfraft angeboren, inhärirend und wesentlich sen, so baß ein Körper auf einen andern in der Ferne durch ein Bacuum wirken könne, scheint mir eine so große Ungereimtheit, daß ich glaube, Reiner ber in naturwissenschaftlichen Dingen eine hinlängliche Kähigkeit bes Denkens besitzt, könne jemals bieselbe annehmen. Gravitation muß burch Gin beftändig nach beftimmten Gefeten wirtendes Agens erzeugt merben" (Newton's Works, edited by Horsley, Lond. 1783, IV. 438). Und in ähnlichem Sinne bemerkt ber berühmte Mathematifer Räftner: "Die Gravitation ift die Wirkung eines simul= tanen ftaten Actes in beiben Körpern, die einander angieben; fie ift ihrem Wefen nach teine Zweiheit, tein Dualismus, fonbern ein Ergriffenfenn beiber von einer bobern Ginbeit" (Höhere Mechanik, III, § 130). Ift aber die anziehende Thätigkeit nur Gine Action, keine Zweiheit, fo kann fie auch nicht von ben verschiebenen getrennten Körpern und resp. Atomen ausgeben: benn fonft müßte fie nothwendig in eine Dehrheit von Acten auseinanderfallen. Sie kann vielmehr nur in Einer Araft ihren letten eigentlichen Grund haben; und mithin wird angenommen werden müssen, daß den verschiedenen Körpern die anziehende Thätigkeit nicht selbständig und unmittelbar zukommt, sondern nur mittelbar, und zwar durch das Medium Siner Kraft (und resp. Siner Substanz), welche die verschiedenen Körper, wie weit sie auch von einander entsernt seyen, umfaßt und durchdringt, das ihnen inhärirende Streben (Vermögen) gegenseitiger Sinigung — worin die Schwerkraft besteht — in Thätigkeit setzt, die Wirkung von einem zum andern überträgt, und so thre Verdindung gemäß dem bekannten Gesetze der Gravitation vermittelt.

Ru demselben Resultate kommen wir — und zwar nicht bloß hinsichtlich der Schwerkraft, sondern auch in Betreff der übrigen Anziehungsträfte — wenn wir ben zweiten Bunkt näher in Betracht ziehen, auf den Newton hinweift. Der große Aftronom und Mathematiker hält es für schlechthin unmöglich anzunehmen, daß "ein Körper auf einen andern in der Ferne durch ein Vacuum hindurch einwirken könne", b. h. er erklärt die f. g. actio in distans für unbenkbar. Und in ber That ist es wie J. H. Fichte mit Recht geltend macht, ein entschiedener Widerspruch, daß ein Körper da wirke, wo er nicht ist, und da sen, wo er nicht wirkt. Es widerspricht bieß zunächst bem naturmiffenschaftlichen Grundsate, baß jebe Rraft an einen Stoff gebunden sey. Denn giebt es eine actio in distans, d. h. eine Wirkung, die jenseits des wirkenden Körpers, Losge= löst von ihm erfolgt, so löst sich mit ber Wirkung nothwendig auch die Kraft von ihm ab, da unmöglich angenommen werden kann, daß die Wirkung jenseits erfolge, die wirkende Kraft aber dieffeits bleibe, d. h. daß die Wirkung ohne eine in ihr wirkende (sich bethätigende, äußernde) Kraft erfolge. Die actio in distans involvirt aber auch in sich selbst einen Wiberspruch, sie ist logisch unbent-Denn indem fie voraussett, daß ein Körper hier fenn, dort aber wirken könne, trennt fie bas Seyn bes Körpers von seiner Thätiakeit (Araft). Aber Senn und Thätiakeit lassen sich nicht trennen, nicht nur weil das bloke Senn rein als foldes eine leere Abstraction, das unterschiedlose, unbestimmte und mithin undenkbare A eines leeren Einerlei ift, sondern weil die Thätigkeit (Kraft) bes Rörpers boch auch zu seinem Senn gehört, auch auf bas Bräbicat bes Seyns Anspruch hat, ja in ihrer Bestimmtheit gerade bas bestimmte concrete Seyn des Körpers felbst bildet, und folglich mit jener Trennung nur Seyn von Seyn getrennt, b. h. bas bestimmte Seyn des Körpers, die Eriftenz deffelben als bestimmten Körpers aufgehoben würde. Endlich tritt die actio in distans auch in Wiberfpruch mit dem Begriffe des Atoms und damit des Stoffes überhaupt. Denn ist bas Atom, wie wir gesehen haben, nur eine Ginigung (Centrum) von bebingten Kräften, beren Salt- und Mittelpunkt die Widerstandskraft mit ihrer bestimmten Ausdehnung (Größe) ift, so leuchtet ein, bak nicht nur feine Rraft von diesem Salt- und Mittelpunkte sich ablösen, sondern auch nicht über ihn binaus wirten tann. Denn wollen wir auch absehen bavon, baft, wie gezeigt. bieß Hinauswirken eine Lostrennung der Kraft von ihrem Centrum und somit eine Theilung des untheilbaren Atoms involvirt, so folat boch jebenfalls aus dem Begriff des Atoms als eines Centralvuntis bedingter Rrafte, baf feine raumliche Große (Ausbehnung) fich ebenso weit erstrecken muß als die Wirksamkeit seiner Kräfte reicht, daß also jede Wirkung der Atome und Atommassen in die Ferne ben Begriff bes Atoms als untheilbaren und unwahrnehmbaren Theils aufhebt.

Gleichwohl muffen alle Anziehungsträfte nothwendig in die Ferne wirken, wenn sie überhaupt einen Erfolg haben sollen. Denn auch die chemische Affinität, die Cohasionskraft, die magnetischen, elektrischen, organischen Attractionskräfte wie die Anziehung zwischen den ponderabeln und imponderabeln Atomen muffen über eine wenn auch noch so geringe Entfernung hinweg ihre Objecte ergreifen, wenn die (zur Bilbung eines bestimmten Arnstalls 2c. erforberlichen) Atome fich zu einander finden und um die centrale Ginheit zu Ginem Körper sich zusammenordnen sollen. Db die Entfernung groß ober klein sey, ist vollkommen gleichgültig. Ift es undenkbar, daß die Wirkung von der Kraft und die Kraft vom Stoffe (Centrum) sich ablose, b. h. baß irgend eine Rraft über die bestimmte Große bes Atoms felbst hinauswirke, so genügt die schlechthin kleinste Entfernung, um jede Wirkung von einem Atom auf bas andere unmöglich zu machen. Ja selbst einander berührende Atome können zwar wohl, wenn sie auf einander treffen, sich gegenseitig abstoßen, nicht aber unmittelbar eine anziehende Wirkung auf einander üben, weil bamit boch jedes berselben das ihm gesetzte Maaß der Ausbehnung burchbrechen, seine bestimmte Größe überschreiten und mit biesem Uebergriff über seine Untheilbarkeit aufhören murbe untheilbar zu seyn. Sind nichtsbestoweniger bem Stoffe gewisse Anziehungsträfte beizulegen, b. h. verbinden fich mit der Widerstandstraft noch andre positive, nach außen gerichtete Kräfte, so muß nothwendig ein Mebium angenommen werben, bas, nicht atomistisch gebrochen, sonbern in sich selbst schlechthin continuirlich, die Wirkung eines Atoms (Körpers) auf bas andre vermittelt, fie von einem zum andern selbstthätig überträgt. Der f. g. leere Raum tann bieß Medium nicht seyn. Denn abgesehen bavon, daß der leere Raum rein als folder, die leere, grenzenlose, schlechthin einerleie, schlechthin unbestimmte Ausbehnung, die Ausbehnung von Nichts zu Nichts, bas caput mortuum ber Abstraction ift, b. h. nur die lette Granze unfres abstrahirenden Denkens bezeichnet, an sich selbst aber in Wahrheit undenkbar ist, \*) — so ist jedenfalls, wie schon bemerkt, ber leere Raum als solcher außer Stande irgend etwas zu leiften. Es ist ein Widerspruch, ihm irgend eine Thätigkeit beizumeffen, ba er ja eben nur die reine, leere, schlechthin rubende, also schlechthin unthätige Ausbehnung fenn foll. Er also tann unmöglich bie Wirtung von einem Atom auf bas andre felbstthätig übertragen; im Gegentheil, in biesem Nichts, in biesem Abgrunde zwischen ben Atomen, wurde die Wirkung, selbst wenn sie sich von einem Atome zum andern fortpflanzen könnte, nothwendig zu Grunde gehen. —

Gott als die die Centralisation der Massen und das Wirken der Welt bilbenden Kräfte vermittelnde Urkraft.

Sonach aber brängt sich uns von allen Seiten die Annahme einer allgemeinen Kraft auf, welche nicht nur die überall hervortretende Thätigkeit der Centralisation mittels oder unmittelbar übt und damit die mannichsaltigen Einzelkörper in's Daseyn ruft, sondern auch alle Wirkung von Atom zu Atom, von Körper zu Körper vermittelt. Wir können uns diese Kraft und ihre Substanz nur als eine schlechthin continuirliche denken. Denn wäre sie selbst wiesderum atomistisch getheilt, so würde von ihr dasselbe gelten, was von den Atomen und ihren Kräften, d. h. sie wäre unfähig, das Mittleramt zwischen ihnen zu üben, und alle und jede Kraftäußes

<sup>\*)</sup> Bgl. fiber ben Begriff bes Raums bie naheren Erörterungen im Spftem b. Log. S. 256 f. und "Glauben und Biffen" 2c. S. 103 f.

rung, alle Thatigkeit, alles Geschehen in ber Natur ware unmöglich. Rualeich aber muß sie schlechthin alle Atome, alle Körpermaffen in sich faffen, und zwar nicht bloß sie umschließen ober nur zwischen ihnen sich befinden — benn damit wäre ihre Continuität in sich aebrochen und jedes Atom (zufolge seiner Widerstandstraft gegen jedes ibm äußerliche Senn) von ihr getrennt, b. h. sie vermöchte wieberum nicht die oben bargelegten Functionen zu vollziehen; - fondern als schlechthin continuirlich muß sie zugleich alle Atome und somit alle Stoffmaffen burchbringen. Sie ift mithin als allaegenwärtig und unendlich (unbegränzt) zu benten, weil sie eben schlechthin Alles (das ganze Weltall) umfaßt und durchdringt, und mithin an nichts Andrem eine Gränze haben kann. Sie ist insofern absolute Wiberstandstraft von absoluter Größe, als ihr, die Alles durchdringt. Nichts zu wiberstehen, Nichts sie abzuwehren vermag. Und mithin kann sie, ba Wiberstandskraft bas Wesen bes Stoffes ift, als bie absolute Substanz bezeichnet werben. Sie ist aber zugleich insofern teine Wiberftanbstraft, weil es eben nichts giebt, bas fie nicht umfaßte und burchdränge, nichts das ihr äußerlich, resistirend ober repellirend gegenüberstände, weil sie also niemals einen Wiberstand Mithin ift fie zugleich als immateriell zu bezeichnen, ein Prädicat, das ihr auch darum schon beigelegt werden muß, weil es ber Materie wefentlich ist, atomistisch getheilt und gegliebert zu fenn, sie bagegen eine schlechthin continuirliche Substanz ist.

Diese über Alles sich ausbehnende, Alles umfassende und durchbringende Substanz, diese absolute Kraft der Expansion scheint in Widerspruch zu stehen mit der physikalischen Lehre von der Undurchbringlichkeit des Körperlichen, Materiellen. Allein ber scheinbare Widerspruch bebt sich bei näherer Betrachtung von selbst. jene Lehre besaat und behauptet nur, daß an Einem und bemselben Orte nicht zwei verschiedene Körver (Atome) sich befinden konnen. Dieß ist auch vollkommen richtig, nicht nur thatsächlich, sonbern auch bearifflich nothwendia. Denn Körperlichkeit, Materialität, ist ja, wie gezeigt, nichts Andres als Trägheitswiberftand. Wiberftands-Und eine Wiberstandstraft ober ein Atom, bessen Centrum bie Wiberstandskraft ift, kann unmöglich eine andre Wiberstandskraft burchbringen. Denn Wiberftanbsträfte, wenn fie an einanber gerathen, leiften fich nothwendig gegenfeitig Widerftand; Atome also, beren Centrum die Wiberstandstraft ift, stoken sich bei ihrem

Bufammentreffen nothwendig ab. Ebenfo wenig kann eine bloke Anziehungstraft eine burchbringende Birtung äußern. Denn jebe Attraction sett zwei Punkte (Atome) voraus, von benen ber eine ben andern ober beibe sich gegenseitig anziehen, b. h. sie setz die Trennung und das Getrenntbleiben ber beiben Bunkte voraus. Bobl aber kann eine Substanz, beren Centrum an sich nicht bie Wiberftandetraft, sondern die Kraft der Expansion und damit der Ansbreitung und Umfaffung alles Sependen ift, die also teine que rudweisenbe, ausschließenbe, sondern eine aufnehmende, einschließende Wirkung übt (und nur barum zugleich unwiderstehlich, gegen jede andere Kraft siegreich ftandhaltende Wiberstandstraft ift), - eine folde Kraft und Substanz kann sehr wohl alles Sepende, alle Atome trop ihrer Biberftanbetraft, auch burchbringen. Denn fie läkt jedem Atom seinen Ort und seine Stelle, sie verdrangt keines aus dem Raum, den es einnimmt, indem sie alle eben nur umfaßt und burchbringt. —

So schwierig es seyn mag, sich von einer solchen Kraft eine klare Borftellung zu bilben. — wir müffen bennoch eine solche Kraft als nothwendige Voraussetzung alles Geschehens, aller Bewegung und Wirksamkeit in ber Ratur hinzubenken. Ja wir müffen sogar ben noch weit schwierigeren Versuch machen, uns biese Kraft nicht nur als Bermittlerin aller Thätigkeiten und Wirkungen ber Naturfräfte, sondern auch als Grund und Voraussetzung (Urheberin) ber Eriftens berfelben zu benten. Denn jo gewiß alle Rräfte ber Ratur nicht schlechthin spontan, selbständig, sondern nur unter Bebingungen wirken, und so gewiß jebes bebingte Seyn, wie wir gesehen haben, ein unbedingtes voraussett, von dem es als seiner Bedingung abhängt, so gewiß sett jede bedingte Thätigkeit eine unbedingte voraus, burch die sie bedingt und bestimmt ist. Es folgt bas mit unabweislicher Nothwendigkeit aus bem logischen Sate ber Denn im Gebiete ber Kraft und Thätigkeit wird bie Causalität. Bedingung zur Ursache: die bedingte Thätigkeit hat zwar, wenn die Bedingung eintritt, eine Wirtung; aber fie ift nur die bebingte Ursache berselben, b. h. sie ist in Wahrheit selbst nur eine Wirtung, weil fie nur in Wirkfamkeit kommt burch ben Ginfluß ber eintretenben (mitwirtenben) Bebingung. Ift lettere felbst wiederum nur eine bebingte Kraft ober Thätigkeit und somit keine Ursache, sondern ebenfalls nur eine Wirtung, so ergiebt eine Reihe folcher

bedinaten Thätiakeiten einen rogrossus in infinitum, in welchem lauter Wirkungen ohne eine Ursache fungiren. Eben biek aber wiberspricht biametral bem Sate ber Causalität, ber als allgemeines logisches Denkgeset uns nöthigt, für alles Wirken und Geschehen schlechthin überall, also auch da eine Ursache anzunehmen, wo sie in der Erfahrung sich nicht aufweisen läßt. Die Totalität der bebingten Kräfte kann die Ursache — die als solche nothwendig unbedingt ist — nicht ersetzen. Diese Annahme wurde vielmehr ganz benselben logischen Wiberspruch involviren, burch ben wir oben bie Meinung widerlegt haben, daß in der Totalität der bedingten Sepenben (Atome) bie - an fich unbedingte - Bedingung ihrer gegenseitigen Bebingtheit gegeben sep. Denn eine bedingte Kraft ober Thätigkeit ist ganz baffelbe mas ein bedinates Seyn, und keine noch so groke Summe bedingter Kräfte kann eine unbedingte Kraft eraeben.

Wir haben sonach, wie Jeber sieht, wiederum einen Beweis für bas Daseyn Gottes gewonnen. Es ist ber alte f. g. kosmologische Beweiß, ber von einem bedingten (entstehenden) Seyn und Geschehen auf eine nothwendige, lette, unbedingte Urfache schließt, - er ift nur in eine neue, auf die Ergebnisse der modernen Raturwissenschaft gegründete Form gebracht und kann von ihnen aus auch als ontologischer bezeichnet werden, da er sich auf den naturwissenschaftlichen Beariff des An-sich-Sependen, der Kraft als Gins mit dem Stoffe. Der Beweis leiftet daher auch mehr als seine ihm verwandten Borganger. Denn er zeigt nicht nur, daß für die bedingten Naturträfte und ihre Wirkungen eine unbedingte Urfache, von ber sie gesest und bestimmt sind, angenommen werden muß, sondern auch, baß diese absolute Ursache alle Wirkungen ber Dinge auf einander, alles Geschehen in der Welt selbstibätig vermittelt, daß also schlechthin Nichts in ber Natur geschieht ohne ihre Mitwirkung und Mitbetheiligung. — Allerdings aber ift auch diefer Beweis insofern noch kein Beweis für das Dasenn Gottes im engern religiösen Sinne bes Worts, als er nur zur nothwendigen Annahme einer absoluten. Alles sependen und bestimmenden, überall mitwirkenden Kraft führt. Bon seiner Prämisse aus, bem naturwissenschaftlichen Begriffe ber Araft und ihrer Wirkungsweise-überhaupt, fann er zu keinem böbern Ergebniffe führen. Man tann baber fagen, daß mit biefem Ergebniffe nur erft bie Raturseite bes gottlichen Befens ober mas man die Natur in Gott genannt hat, gewonnen sey. Denn sofern Gott absolute Rraft und als jene Kraft ber Ausbehnung und Durchbringung zugleich absolute Wiber ftan betraft ift, von biesem Gefichtsvunkt (bem allgemeinen Begriffe ber Kraft und resp. ber Wiberstandstraft) aus, ist Gott bearifflich basselbe mas bie Natur (die Atome) ihrem allgemeinen Wesen nach. (Nur wenn ber Beariff ber ichopferischen, bas Weltall zugleich ordnenden Kraft urgirt und näher entwidelt wird, kann ber zugleich bestehende Unterschied zwischen bem Natursenn Gottes und ber Natur ber Welt bestimmt hervortreten.) Nichtsbestoweniger ist ber gegebene Beweis von einschlagender Wichtigkeit. Denn er erhärtet einige wesentliche Grundbestimmungen (Eigenschaften), die Gott vom religiosen Bewuftsenn beigelegt werben: er beweift die nothwendige Unendlichkeit, Allwirkfamteit und Allgegenwart des absoluten Wesens, indem ja diese religiösen Ausbrucke nur die absolute, unbedingte und unbegränzte. nicht nur schöpferisch setzende, sondern auch überall einwirkende, alles Geschehen in der Welt bedingende und vermittelnde (die Welt erhaltenbe, regierenbe) Thatigfeit Gottes bezeichnen. -

Ru einer concreteren böheren Begriffsbestimmung bes göttlichen Wesens führt zunächst eine genauere Betrachtung jener höheren Naturfräfte, burch welche, wie auf ber Erbe, so mahrscheinlich überall, alle f. a. Naturprocesse, alles Entstehen und Vergeben, alle Gestaltung und Organisation der einzelnen Naturwesen bedingt und bewirkt ericheinen. Unter ihnen fteht die Kraft bes Lichtes oben an. ben Ergebniffen ber Naturwiffenschaft ift, wie wir gesehen haben, die Leuchtfraft der Sonne zugleich die lette Quelle aller Wärme (b. h. ber Atombewegung, die wir als Wärme empfinden), und lettere wiederum die Bedingung nicht nur des Bestehens der Organismen, sondern auch aller in der irdischen Natur vorgehenden physistalischen, chemischen, magnetischen und elettrischen Processe. ber Sonne gelten nur noch die Firsterne für ähnliche ursprüngliche Quellen von Licht und Wärme. Nun beruht aber bas Licht seiner Wirkung nach b. h. als beleuchtend, farbend, chemisch anregend, nur auf einer mannichfach modificirten undulirenden Bewegung ber Aetheratome. Diese Bewegung sett eine Kraft voraus, von der sie bervoraerufen wird und die nicht den Aetheratomen selbst inhäriren kann, weil es bem naturwiffenschaftlichen Begriffe bes Aethers wie bes Stoffs-überhaupt widerspricht, daß irgend ein Atom sich felbst

in Bewegung sete. Wir haben baber bereits oben (S. 98 f.) bargethan, daß das Leuchten ber Sonne und der Firsterne auf eine felb ft thatige, also nicht-natürliche (metaphyfische) Kraft hinweise, welche ben Träaheitswiberstand der Aetheratome überwindend, jenes Ofcilliren und Unduliren berselben und damit die Licht- und Wärmeerscheinungen hervorrufe. Ich halte biefen Beweis für vollkommen ftringent, b. h. für eine unabweisliche Folgerung aus den naturwissenschaftlichen Brämissen. Nach ihnen tann die Photosphäre ber Sonne, die fie umgebende Masse glühender Gase (resp. ber brennende Sonnenkörper felbst) nur in Gluth gesett seyn burch eine conbenfirte, ben Körper ber Sonne umgebende Masse von Aetheratomen. die von irgend einer Kraft in eine mannichfaltige, höchst energische. bem Aethermeere awischen Blaneten und Sonne fich mittbeilenbe Oscillation und Wellenbewegung versetzt und darin erhalten werden. Es scheint auch keineswegs bes Wesens und Begriffs ber Gottheit unwürdig, ihr unmittelbar selbst biese bas Aethermeer bewegende und bamit Licht ichaffende und erhaltende Thatigkeit beizumessen. Denn auch das religiöse Bewuftseyn schreibt das Korthefteben ber Natur, das beständige Entsteben, Bergeben und Wieberentstehen der Dinge, turz die f. g. Erhaltung der Welt — b. h. die Fortbauer ber wirkenben Naturprocesse — ber unmitelbaren Thätiakeit Gottes zu. Die Naturwissenschaft hat in der Kraft bes Lichts und der Wärme nur das Medium diefer erhaltenden Thätigkeit nachgewiesen, eben damit aber zugleich einen Beweis für die Weisbeit (große Awede mit einfachen Mitteln ausführende Thätiakeit) Gottes geliefert.

Denn soll dieß einfache Mittel einer von einem Centrum ausgehenden Bewegung der Aetheratome ausreichen, um die Naturprocesse auf den verschiedenen Planeten des Sonnenspstems im Gang zu erhalten, so ist es ein nothwendiges Erforderniß, daß das ganze System wie die Massen und Massentheilchen der einzelnen Planeten ursprünglich so geordnet, so beschaffen, so bedingt und bestimmt seven, um auf Anregung jener Aethersdewegung ihre ihnen inhärirenden bedingten Kräfte in ein fortsdauerndes, mannichsach wechselndes und doch geregeltes Spiel zu sehen. Der Zweck (Erfolg) muß ebenso sehr dem Mittel (der Ursache) wie das Mittel dem Zwecke entsprechen. Nun ist es aber sowohl an sich undenkbar als den naturwissenschaftlichen Thatsachen

widersprechend, daß der bloke Aufall um die Sonne (und die Kirfterne) jene leuchtende Hulle angehäuft habe, welche die Naturwiffenschaft die Photosphäre derselben nennt, daß die Atome derselben sich selbst (ober etwa zufolge eines Rufalls?) in Gluth, in oscillirende Bewegung versett haben und unaufhörlich barin sich erhalten, mährend doch die burch sie hervorgerufene ganz gleiche Bewegung des Lichtstrahls schwächer wird und allmälig erlischt; daß ferner die ponderabeln Atome zufällig so beschaffen segen, um ibrerfeits von den Aetheratomen in mannichfaltige Bewegungen gefett und zur Entfaltung mannichfaltiger und boch ftreng geregelter, gesetzlich verlaufender Thätigkeiten angeregt zu werden, u. s. w. Wer diese Ansicht geltend machen will, muß nicht nur zeigen, daß, was er Rufall nennt, nicht bloß ein andrer Name für die göttliche schöpferisch wirkende und ordnende Urkraft sen, sondern er muß auch bie naturwissenschaftliche Licht- und Wärmetheorie in ihren wesentlichen Grundzügen umftoken und eine andre an ihre Stelle feten.

Die die Bewegungen der ponderablen Atome regelnde, sie zu bestimmten einzelnen Körpern (Dingen) zusammenordnenbe Kraft ist, wie vielfach ichon bemertt, bie f. g. Cohafionstraft. Darüber wenigstens find alle Naturforscher einig, daß sie in ihrem Ausammenwirken mit ber demischen Affinität bie mannichfaltigen Kryftalle in ihrer bestimmten Gestaltung berstellt. Aber wiederum scheint es undenkbar, bag biefe Kraft gang von felbst, zufällig, in streng mathematischen Formen unter genauer Befolgung ber stereometrischen Gesetze wirke, und mit ber Virtuosität eines mathematischen Genius ersten Ranges in den verschiedenartigen Krystallen genau die aus ebenen Flächen aufammensesbaren regelmäßigen stereometrischen Figuren berftelle. Denn die mathematischen Gesetze und Grundfiguren (Dreied, Kreis) zusammt ben brei Dimensionen bes Raums find an sich Gesetze und nothwendige Grundvorstellungen unsers unterscheibenben Dentens (Bergl. Glauben und Wiffen 2c. S. 109 f. Comp. der Logit, S. 86 f.) Je genauer also überall die troftallinischen Riguren und ihre Systeme diesen Gesetzen und Borstellungen entsprechen, besto mehr werben wir uns genöthigt fühlen, die Kraft, auf welcher im letten Grunde jene Figurenbildung beruht, mit berjenigen Kraft, von welcher unfre Borftellungen und Beariffe gebildet werden, zu identificiren. Und bemgemäß werden wir annehmen muffen, daß entweder die f. a. Cobafionstraft aar nicht ben Atomen unmittelbar inhärirt, sonbern nur die Wirkungsweise ausdrückt, welche eine höhere, geistige, intelligente Kraft auf
die Atome ausübt, oder daß sie zwar eine dem Stosse zukommende
Kraft ist, aber in ihrer Existenz wie in ihren Wirkungen durch eine
höhere intelligente Kraft gesetz und bestimmt ist. Die Ergebnisse
und die auf sie gestützte Anschauungsweise der Naturwissenschaften
mögen uns nöthigen, uns für die letztere Alternative zu entscheiden;
eben damit aber nöthigen sie uns, jene schaffende und erhaltende
Urkraft, auf welche uns schon die naturwissenschaftlichen Grundbez
griffe des Stoss und der Kraft gesührt haben, als eine geistige
intelligente Thätigkeit zu sassen, die nach benselben sundamentalen
Gesehen in analoger Weise wie unser Venken und Vorstellen verfährt.

Noch stringenter wird biese Nothwendigkeit, wenn wir die Lebenstraft - ober wie man fonst bie bie Organismen bervorrufende, gestaltende und erhaltende Kraft bezeichnen will — in ihrer Auch in der organischen Natur Wirkungsweise näber betrachten. herrscht zwar eine strenge Gesetlichkeit: die organischen Functionen, so verschiedenartig sie auch überall erscheinen, sind doch burchweg festbestimmte, unveränderbare Thätigkeitsweisen, welche von den einzelnen Gliebern und refp. Bellen bes Organismus in ftrenger Gesexlichkeit ausgeübt werben, und welche zwar von andern andringenden Kräften geftört und aufgehoben werden konnen, eben bamit aber unmittelbar zur Störung und Auflösung des Organismus felbft führen. Bon biesem Gefichtspunkt aus kann ber Organismus allerdings wie eine kunftreiche Maschine erscheinen, und wir bürfen uns nicht wundern, daß die Naturwiffenschaft den Versuch gemacht hat, ihn nur als einen Mechanismus zu faffen, ber ganz auf benselben physikalischen und chemischen, nur besonders künstlich gruppirten Kräften und Stoffen beruhe, wie jeder andere Mechanismus. Allein wir haben gesehen, daß dieser Mechanismus nicht nur gewisse besondere (auch naturwissenschaftlich anerkannte) Rennzeichen an fich trägt, welche ihn von jedem andern Mechanismus ganz beftimmt unterscheiden und uns nöthigen, eine besondere, nicht mehr bloß mechanisch wirkende Grundfraft in ihm anzunehmen (val. oben S. 233 ff.), sonbern daß in ihm auch ein ganz neues Princip hervortritt, welches gleichermaßen in der unorganischen Natur nirgend au finden ift. Es ift bas Brincip ber immanenten Blanmagigteit.

Es hat fich uns zwar gezeigt, daß auch in ber un organischen Natur überall eine bewundernswürdige Planmäßigkeit der Bewegung, der Gestaltung und Glieberung herrscht. So ist, wie wir gesehen haben, bie Sonne als Centrum ber Gravitation bochft planmäkig in ben Brennvunkt der ellivtischen Bahnen der Planeten gestellt; die Bewegungen ber letteren find böchst planmäßig geordnet, um bas ganze System im Gange zu erhalten; jeber einzelne Planet trägt bazu bas Seinige bei und — nach der Analogie unfrer Erbe zu urtheilen ist zugleich an sich selbst in seiner Stoffmaffe und Körperbilbung höchst angemessen construirt, um bem Ganzen zu bienen und Leben und Bewegung innerhalb seines Bereiches zu erhalten; unfer Sonnensystem selbst endlich ift ohne Aweisel ein ebenso nothwendiges Glied bes Universums als Mittel zu bessen Erhaltung. Schon biese im großen Ganzen ber unorganischen Natur, im himmel wie auf ber Erbe, waltenbe Planmäßigkeit kann unmöglich aus einer zufälligen Combination fich zufällig begegnender Atome erklärt werben. Allein hier erscheint das Blanmäßige in der That nur unter der Form einer scharffinnig erbachten, außerst tunstreichen Maschine, bie zwar die höchste Genialität ihres Erfinders bekundet, doch aber nur Maschine ist, b. h. nur ein Kreislauf von Bewegungen und Thätigkeiten, welcher, einmal in Gang gesett, burch die in ihm wirkenben Kräfte fich erhalt, und wie jede Maschine seinen Zweck nicht in fich selbst trägt, sonbern nur als Mittel für einen von ihm zu unterscheibenben Zwed bient. Wir wenigstens können ber Natur unfres Denkens nach bie Sache nicht anders fassen. Denn in unserm Sonnenspftem — und nur bieses kennen wir etwas näher — ift ja bie Sonne nicht blokes Medium ber Blanetenbewegung; sie ift vielmehr zugleich ber Urquell bes Lichts und ber Wärme und bamit Bebingung (Mittel) aller physitalischen, chemischen, elektrischen, organischen Processe. Auch ohne Licht und Wärme würden die Planeten in ewiger Gesehmäßigkeit um die Sonne kreisen. Wäre also nur die Herstellung biefer Bewegung die Intention des ganzen Systems, fo bedürfte es feiner Leuchtfraft, feiner Photosphare, feines Aethermeers zwischen Sonne und Planeten. Das System, beffen Alles bedingender Mittelpunkt bie leuchten be Sonne ift, muß also noch einer anbern Absicht bienen, b. h. wir werden, wenn uns doch einmal die Thatsachen und die Natur unsers eignen Denkens überall bas Brincip ber Blanmäßigfeit aufnöthigen, annehmen muffen, daß Ulrici, Gott u. b. Ratur. 2. Huft. 32

die Blanetenbewegung um die Sonne nicht selbst Aweck, sondern nur das Mittel sen, um jene physikalischen, chemischen, organischen Brocesse in einer bestimmten Ordnung, in einer wechselnden und boch geregelten Mannichfaltigkeit in Sang zu feten und zu erhalten. Und als ein solches Mittel bewährt fie sich ja auch thatsächlich, auf ber Erbe weniastens, auf ber ja ber Wechsel ber Tages- und Jahreszeiten und bamit eine Kulle anberweitiger Beranberungen an ibre Rotation um fich felbst und um die Sonne gebunden erscheint. - Was aber wieberum ift die Intention eben dieser mannichfaltiaen Processe, welche, von der Sonne angeregt, ihrerseits die unorganische Natur auf Erden nicht zur Rube kommen laffen, sondern in beständiger Aufregung erhalten? Wir werden kaum eine andre Antwort finden, als: sie bienen zum Mittel, damit Leben und Bewegung fen, bamit eine unendliche Mannichfaltigkeit ber Dinge nicht nur bestehe, sondern in einer aleich unendlichen Mannichfaltigteit von Modificationen immer neu fich bilbe, insbesondere bamit organisches, psychisches, geistiges Leben in gleich unendlicher Mannichfaltigkeit entstehe und bestehe. Wir werden kaum eine andre Antwort geben können, wenn wir ermagen, daß nicht nur die Erde und die Planeten ohne jene Processe, ohne Licht und Wärme bestehen, sondern auch diese Processe selbst innerhalb der unorganischen Natur fich vollziehen und fortbefteben konnten, ohne daß ein oraanisches Geschöpf, ein lebenbiges Wefen eriftirte. - was thatsächlich erwiesen ist, da sie alle überall vorkommen, auch da, wo sie in gar keiner Beziehung zu irgend einem lebendigen Wesen steben. Wenn nun bennoch diese Processe offenbar so bestimmt, so geordnet, 10 bemessen und beschaffen sind, daß ohne ihre burch diese Beschaffenbeit bedingte Mitwirtung die organischen Geschöpfe weber entstehen konnten, noch fortbestehen würden, so brangt sich uns mit Nothwenbigkeit ber Gebanke auf, bag eben bas Entstehen und Bestehen organischen (psychischen, geistigen) Lebens ber Grund jener besonbern Beschaffenheit, ber Grund jener planmäßigen Geftaltung und Disposition sen.

Dieser Gebanke bestätigt sich uns, wenn wir sehen, wie im Organismus eine planmäßige Selbstthätigkeit und damit nicht bloß eine äußere, sondern eine innere Planmäßigkeit auftritt, die ihn als selbst Zweck und nicht mehr als bloßes Wittel bekundet und die ihn eben damit über Wesen und Begriff einer bloßen Maschine

binausbebt. Der Organismus — so hat uns Lote belehrt — ist fein blokes Syftem von Bewegungen, wie bas Sonnenfpftem, in welchem die combinirten Körper unveränderlich dieselben bleiben ober boch nur Beränderungen leiben, die für das Syftem selbst burchaus gleichgültig find. Mit ber beständigen Bewegung feiner Organe und Molecule find vielmehr beständige Formverandes rungen verknüpft, welche nicht nur nach bestimmten Gesetzen, sonbern auch nach einem festen Plane erfolgen und baber eine syste= matische, periodisch geordnete Reibefolge pon Entwidelungen bilden, von der im Sonnenspftem fich teine Spur zeigt. Durch eine folde planmäßige Entwickelung entsteht, mächft, bilbet sich ber Drganismus und empfängt jugleich eine bestimmte, bem System seiner inneren Glieberung entsprechende außere Gestalt, bie, nach einem für jede Gattung aufgestellten Typus geformt, zwar mannichfach sich modificirt, aber im Wesentlichen unwandelbar festgehalten wird. Mittelft jener planmäßigen Entwickelungen und inneren spftematischen Formveränderungen erhält fich auch ber Organismus, — b. h. er übt vom ersten Anfang bis zum Ende seines Bestehens eine innere Thätigkeit, welche, wenn sie auch immer nur auf einwirkende Reize antwortet, boch im Unterschied von jeder unorganischen Kraftäußerung als Selbstthätigkeit bezeichnet werden muß, weil fie der Organismus nur auf eignen innern Antrieb übt ober. was baffelbe ift, weil er nicht nur von außen, sondern in sich selbst, in und mittelft seiner eignen Glieberung Reize erfährt, die ihn zu Thätigkeiten sollicitiren und jene ihm wesentlichen Kunctionen beständiger Entwidelung und Formveränderung hervorrufen\*) (vgl. oben S. 241 f.).

Diese Selbstthätigkeit ist nun aber eine so augenfällig harmonische, plan- und zweckmäßige, daß selbst die Vertreter des extremen Materialismus nicht umhin können, im Gebiete der organischen Natur nicht nur von Plan und Ordnung, sondern auch von Zwecken und Mitteln zu reden. Denn mittelst jener Thätigkeit ist, wie wir gesehen haben, jedes lebendige Geschöpf zunächst an sich selbst so organisirt, daß jedes Glied, jede einzelne Function, wie die Bildung und Beschaffenheit des Ganzen genau derjenigen bestimmten Lebens-

<sup>\*)</sup> hunger, Durft, Geschlechtstrieb find Regungen, die bem Organismus nicht von außen tommen, sondern die er rein in sich felbst erzeugt. Je höher bas lebendige Wesen steht, besto mehr handelt es nur auf solche Antriebe.

weise entspricht, burch welche allein bas Geschöpf bestehen und sich erhalten kann; mit andern Worten, jeder Organismus ist so angelegt und burchgeführt, daß zugleich dem Geschöpfe eine ganz bestimmte Lebensweise vorgezeichnet ist, und diese Lebensweise wiederum ift so beschaffen, bak es im großen Ganzen ber Natur seine Stelle einzunehmen und in ihm fortzubestehen befähigt ist. Rene ben Drganismus bilbende und erhaltende Selbstthätigkeit steht aber auch in einem so angemessenen Verhältniß zur ganzen übrigen Natur und den wirkenden Kräften berfelben, daß der Organismus nicht nur in harmonischer Wechselwirkung mit letteren sich befindet, sonbern auch die mannichfaltigen physitalischen, chemischen, elettrischen Brocesse sich und seiner Lebensweise, seinen Bedürfnissen und Zweden bienstbar zu machen im Stande ift (val. oben S. 248. 418 f.). Nichtsbestoweniger ist diese Thätiakeit nur eine bedingte: sie ist nur möglich unter einer entsprechenben Mitwirkung aller übrigen Naturfräfte. Sie sett voraus, daß diese Kräfte und ihre Wirtungsweisen gerade so beschaffen sepen, wie es die Selbstthätigkeit des Drganismus fordert, um fie zu seiner Bildung und Erhaltung zu ver-Das Daseyn bes Organismus wie sein Verhältniß zur unorganischen Natur nöthigt uns mithin anzunehmen, daß jene ichaffende und erhaltende Urfraft ihrerfeits planmähig bas Ganze ber Welt so gesett, bestimmt und geordnet habe, damit organisches. psychisches, geistiges Leben entstehe und bestehe und bie Schöpfung felbst als beren vollkommenstes Gebilde kröne und vollende.

Gegen diese Annahme ist von Alters her eingewendet worden, daß sowohl im Bau der Organismen als namentlich im Verhältniß derselben zur unorganischen Natur neben aller Planmäßigkeit doch sast ebenso viel Zufälliges, Planloses, ja Planwidriges hervortrete, welches entschieden verdiete, das Planmäßige als ein allgeme in waltendes Princip anzusehen. Wir drauchen die Thatsachen, auf die sich dieser Einwand stützt, nicht näher zu erörtern. Soweit sie den Bau der Organismen betreffen, genügt es, ihnen die andre Thatsache entgegenzustellen, daß sich der Kreis jener vermeintlich unzwecknäßigen Sinrichtungen in demselben Maaße constant verengert hat, in welchem die wissenschaftliche Erkenntniß des vegetabilischen und animalischen Ledens gewachsen ist, und daß, wenn man auch bei einzelnen Organen den Sinn und Zweck ihrer Functionen nicht zu ermitteln vermocht hat, wenn auch einige derselben nur eine ar-

chitektonische (formale) Bedeutung zu haben scheinen, doch eine ausgemachte Amed widrig teit in ber Bilbung ber Organe nicht nachmeisbar ober boch bisher nicht nachgewiesen worden ift. Und mas biejenigen Thatsachen betrifft, welche bas Berhältniß ber Drganismen zur unorganischen Natur als ein plan- und zwedwibriges erscheinen lassen, so leugnen wir nicht, daß sich ihrer eine große Anzahl anführen läßt. Denn hier seben wir alle Tage, wie die gewaltigen elementaren Kräfte, aufgeregt burch (vielfach noch unbefannte) Brocesse im Schooke ber unorganischen Natur, die Entwickelung ber Organismen hemmen und ftoren, ihr Fortbefteben bedroben, Arankheit und Tod herbeiführen, wie also ihnen gegenüber kein Organismus Stärke und Ausbauer genug befigt, um ihrem ftorenden und vernichtenden Andrange Widerstand zu leisten. Taufende und aber Taufende von Reimen und Samen nicht nur des Bflanzensondern auch des Thierreichs (namentlich der s. g. Entozoen) werden täglich ausgestreut, blok um zu Grunde zu geben; sie scheinen von Anfang an dem Untergange geweiht, weil sie die zu ihrer Entwides lung nothwendigen Bedingungen nicht finden und finden können; fie werden nicht sowohl von feindlichen Gewalten zerftort, sondern zerfallen gleichsam in sich selbst, weil ihnen die Mittel zum Leben. zum Wachsthum, zur Ernährung nicht ausreichend gewährt find. Das Verhältniß zwischen ben Kräften ber organischen und unorganischen Natur scheint sonach vielmehr ein Digverhältniß zu seyn; und eben auf dieses anscheinende Mikverhältnif reduciren sich auch bie noch stehen gebliebenen Unangemeffenheiten im Bau der Organismen. Weber die Thatsachen lassen sich leugnen, noch wilrbe es hier gestattet seyn, in das Asyl ber Unwissenheit zu flüchten und bie menfoliche Aurzsichtiakeit porzuschüten. Wohl aber läft fich bebaupten, daß jenes icheinbare Migverhältniß bei näherer Betrachtung vielmehr gerade die höchste Planmäßigkeit des Verhaltens bekundet. Denn die störenden und vernichtenden Ginflusse der elementaren Kräfte und Processe sind, wie die Naturwissenschaft bargethan hat, nur die Folge von Störungen ihres Gleichgewichts. Diese Störungen aber, das steht ebenfalls naturwissenschaftlich fest, sind durchaus nothwendig, wenn es Leben und Bewegung, wenn es physikalische, demische, organische Processe auf Erben geben soll. Ohne sie würde eine schlechthinnige Unthätigfeit, eine ftarre tobte Rube eintreten; ohne fie würden alle die Bebingungen wegfallen, unter benen allein

ein Entstehen und Bestehen von Draanismen möglich erscheint und burch die eben alles irdische (creatürliche) Leben ein bedingtes ift; ohne fie alfo wurde es nur ein ichlechthin unbebingtes Leben geben Nur ein Spftem von Kräften, welches fo balancirt ift, bak es ein Gleichgewicht ber Störungen und Wiederherstellungen bes Gleichgewichts ergiebt, - nur ein foldes außerft tunftreiches Syftem ift, wie wir oben (S. 421 f.) gesehen haben, im Stande, ben Organismen die Bedingungen und Mittel ihrer Eristen zu gewähren. Und selbst wo die Störungen des Gleichgewichts im einzelnen Falle einen Böbegrad erreichen, daß fie das organische Leben hemmen und vernichten, selbst ba erscheinen diese Excesse boch nur wie nothwendige Bräventip-Makregeln, um der Ueberwucherung des organischen Lebens vorzubeugen und bas rechte Maak besselben zu erhalten, oder dienen als neue außergewöhnliche Reizmittel, um, bei ben höheren Organismen wenigstens, Kräfte und Thätigkeiten zu weden, die sonst unbenutt und unentwickelt bleiben mürden. letter Instanz aber grunden fie fich auf bas große Brincip ber Freiheit innerhalb ber gefeglichen Rothwendigteit, der Andividualifirung innerhalb der typischen Allgemeinheit, welches als Princip burch die ganze Natur sich hinzieht und auf welchem alle Mannichfaltiakeit, weil alle Gigenthümlichkeit ber Bilbung und Organisation beruht. Denn nur in einem Snftem, welches nicht blok Störungen bes Gleichgewichts ber Rräfte, sondern auch Ueberschreitungen des allgemeinen Maaßes derselben gestattet, ohne boch selbst aufgehoben zu werden. — nur in einem so balancirten System ber wirkenden Kräfte ift bas Brincip der Freiheit und Individualisirung ausführbar, weil einerseits nur in einem solchen Spftem eine Mannichfaltigkeit von Wirkungen und Wechselwirkungen zwischen ben einzelnen Kräften möglich ift, und weil andrerseits nur da, wo das Gleichgewicht berselben nicht ein für alle Mal firirt, sondern störbar, veränderlich, beweglich ist, eine einzelne Rraft ihrer Gigenthumlichkeit gemäß wirken, ein einzelnes Wesen durch ein Wirken nach außen sich und seine Gigenthümlichkeit geltend machen und damit, wenn auch nur in einem beschränkten Kreise, selbstthätig, d. h. frei thätig seyn kann. Nur ein solches System erscheint baber plan- und zwedgemäß, wenn es barauf antam, jedem Geschöpfe theils einen bestimmten, bis zu einem gewiffen Grade ausdehnbaren Spielraum individueller Bilbung und Ent-

widelung, theils ein von seiner Individualität abbangiges Maak selbsteigner Thätigkeit (Freiheit) zu gewähren. Denn bie Freiheit ift nur Folge und Ausbruck ber Individualität, sie steigt und fällt mit ihr: je größer die Individualität des einzelnen Eremplars gegenüber ber Macht bes Gattungsbegriffs, besto größer ift überall ber Spielraum ber Freiheit, ber Selbständigkeit und Unabhängiakeit bes Eremplars von den Bildungs- und Eristenzialgeseben ber Gattung. Und soll das Brincip der Individuation und Freiheit als Brincip walten, fo tann es nicht bloß für einzelne Gebiete gelten, weil Freiheit und Individualität nicht an einzelnen Stellen besteben fonnen, mahrend im Sangen ber Natur ihr Gegentheil, Rothwendiakeit und Allgemeinheit (Uniformität), berrscht, so muk also auch schon den elementaren Rräften der unorganischen Ratur. trot ber allgemeinen Gesetlichkeit ihres Wirkens, ebenfalls ein Moment ber Freiheit und Individualität (Verschiedenheit - Gegenfählichkeit), eine Möglichkeit, eine Neigung zur Abweichung vom Gesetze inhäriren: — b. h. aus bem Brincip ber Freiheit allein erklärt sich jene Aufhebung und Wiederherstellung, jenes bewegliche Dscilliren bes Gleichgemichts. - Gin foldes Syftem zu schaffen, erforbert aber offenbar eine tiefere, burchdachtere Weisheit, als die Erfindung eines Mechanismus, ber, auf einem abgeschlossenen Gleichgewicht der wirkenden Kräfte beruhend, im ewigen Einerlei einen Kreislauf von Bewegungen so eract vollzieht, daß jede Möglichkeit einer Semmung ober Störung hinwegfällt.

Ueberhaupt ift die in der Natur waltende Plans und Zweckmäßigkeit nicht zu messen, zu vergleichen, zu parallelisiren mit der Zweckmäßigkeit des menschlichen Wollens und Thuns. Der Mensch muß die dürstigen Mittel, die ihm seine beschränkte Kraft gewährt, zu Rathe halten; er muß auf möglichst directem Wege zum Ziele zu gelangen suchen; er muß jede Berzögerung, jede Complicirtheit zu vermeiden suchen, schon um der geringen Spanne von Zeit willen, die ihm zugemessen ist. Der kürzeste Weg zum Ziele, das einsachste Mittel zum Zweck ist aber der Mechanismus: der Mensch vermag baher nur Maschinen zu ersinden, weil er im Grunde nur Maschinen, nicht aber freiwaltende Kräfte brauchen kann. Die Natur dagegen oder vielmehr ihr allmächtiger Urheber, der keine Maschine, sondern eine Lebendige, frei thätige, und doch geregelte und geordnete Welt will, und der über unerschöpssliche Kräfte und Mittel gebietet, braucht die (anscheinende) Verschwendung, die Umwege, die Jahrtausende fordernde Langsamkeit der Wirkung, nicht zu scheuen. Im Gegentheile, die Anwendung solcher Mittel und Wege, die für menschliche Awede höchst unzwedmäkig erscheinen, ist gerade erforberlich, wenn ber Aweck, die Herstellung einer unendlichen Mannichfaltiakeit mehr ober minder frei wirkender, und boch planmäßig zusammenwirkender Wesen, erreicht werden sollte. Denn je größer die Fülle und Mannichfaltigkeit ber auf-, mit- und gegeneinander wirkenben Kräfte, je größer ber Wechsel ber Lebensbedingungen, je beftiger und bringender "ber Kampf um die Eriftenz", je größer bie Kille ausgestreuten Samens, besto reicher, verschiedenartiger, vollkommener wird sich das Leben entwickeln, weil einerseits nur durch Mannichfaltigkeit ber Gin- und Gegenwirkungen wie burch vielseitige Uebung und Anstrengung die bedingten und damit gebundenen Lebensträfte fich entfalten, fich stärken und erhöhen können, und weil andrerseits nur durch einen großen Reichthum von Reimen und Samen im Allgemeinen bie größtmögliche Mannichfaltigkeit ber Abarten (Barietäten — Racen) wie die größtmögliche Individualisirung ber Eremplare, im Besondern (wie bei den Entozoen) nur badurch bie Erhaltung ber Gattung selber möglich ift. Das Princip ber größtmöglichen Mannichfaltigkeit, b. h. bas Princip, baß schlechthin überall, wo unter ben obwaltenben mannichfach wechselnben Bebingungen nur überhaupt Leben möglich ist, auch eine ben Bebingungen angepaßte Anzahl von Eremplaren organischer Wesen entftebe, - gefett auch daß sie nur entstehen und bestehen konnten, wenn fortwährend zahllose Massen ihrer Sprößlinge unentwickelt zu Grunde gingen, — ift allerbings das allgemeine, fundamentale Geset ber organischen Schöpfung. Aber es ist nur Geset, weil es bas alleinige, bem Zwede entsprechende Mittel zur Berftellung, Erhaltung und Förderung natürlichen Lebens, d. h. einer bedingten, werbenben, fich entwidelnben, vom Nieberen jum Soberen fortschreitenben Lebenstraft und Lebensäußerung ift. in bem Mittel eingeschlossenen Consequenzen, — mögen sie auch vom menschlichen Standpunkt höchft unzwedmäßig als Störungen und Hemmungen, als Uebel und Plagen erscheinen, — find boch nur Confequenzen bes 3weds felbft, bie eben barum auch zur Erreichung bes Riels - bas nicht nothwendig innerhalb ber irbischen Natur liegt, — sicher hinführen.

## II. Die kosmologischen Beweise für bas Daseyn Gottes.

Diese Betrachtungen leiten uns von selbst hinfiber zu ben Ergebniffen ber naturwiffenschaftlichen Rosmologie, bie wir im zweiten Abschnitte bargelegt haben. Ueberall zeigte sich uns bort, bak die Naturwissenschaft in der Erklärung der Entstehung und Gestaltung des Weltgangen keinen Schritt thun kann, ohne die Wirkfamteit einer bewegenden, meffenden, ordnenden, planmäßig maltenben Urfache stillschweigenb vorauszuseten. Vom Ursprung ber ersten Bewegung ber in gasförmigem Zustand ben Weltraum erfüllenden Materie bis zur Entstehung der Erdrinde und ihrer Bestandtheile. von der Disposition der Gestirne im himmelsraume bis zur Bertheilung der Land- und Wassermassen auf der Erde, von der Construction des Erdganzen bis zur Bilbung des Sandkorns und bes Waffertropfens hinab, und wiederum burch die ganze Stufenfolge ber Dinge hindurch vom Sandforne, bas im chemischen Verhalten des humus zur Begetation mitwirkt, bis zum Menschen hinauf, ber die einzelnen Dinge wie die allgemeinen Kräfte und Processe der Natur fich bienstbar macht: — überall zeigt fich ein Fortschritt, eine Stufenfolge ber Bilbung und Entwidelung, in melcher bas Erste zur Bafis bes Aweiten, bas Niedrigere zum Mittel ber Erifteng bes Höheren bient; — überall herricht eine Gefets lichkeit und Ordnung, eine Blanmäßigkeit und Sarmonie, welche bas Bestehen bes Ganzen sichert und boch zugleich bem einzelnen Gliebe eine seiner eignen Natur wie bem Ganzen angemeffene Freiheit und Selbständigkeit gewährt. Der Materialismus mit seiner rein mechanischen Weltanschauung behauptet freilich, baß biefe Orbnung und Harmonie fich nur burch Zufall gebilbet habe, nachbem unzählige andre Combinationen ber Elemente (Atome) ftattaefunden, aber wegen innerer Unangemessenheit sich wieder aufgelöft hatten, und daß die gegenwärtig herrschende Ordnung nur darum Bestand gewonnen, weil die ihr zu Grunde liegende Combination ber Elemente zufällig ein gegenseitiges Zusammenpaffen berfelben, ein ihren Rräften und Gigenschaften entsprechenbes Berhältniß inpolvire. Allein wollten wir auch das Undenkbare zugeben, daß ein Darcheinanderwirbeln der Elemente trot der sabllosen Bielbeit und Mannichfaltigfeit berfelben burch bloken Rufall zu bem Refultate einer überall berrichenben Ordnung jemals habe führen können. — immer bleibt die Ansicht in sich selbst widersprechend. Denn sie sett voraus, daß ben Elementen an sich und ursprünglich eine Beschaffenheit inhärire, nach welcher nothwendiger Weise die baltlosen unvassenden Combinationen zu Grunde geben mußten und nur die passenden, in sich übereinstimmenden Verbindungen besteben Woher aber diese ursprüngliche Beschaffenheit ber Elemente, bieser Unterschied zwischen haltbaren und unhaltbaren Combinationen berselben? Warum gingen die zufällig entstandenen barmonischen Verbindungen nicht ebenso wieder zu Grunde wie die dis harmonischen? Warum trat nicht ein regelloser, willführlicher Bechfel zwischen beiben ein, wie es die Theorie des Aufalls forbert? Neberall, wo ber s. g. Zufall herrscht, wo also bas Eine so aut möglich ift wie bas Andre, kann nicht bloß, sondern muß offenbar ein Wechsel zwischen beiben stattfinden. Die harmonischen Verbinbungen, die der Rufall berbeigeführt, mußten den disharmonischen, benen sie gefolgt waren, wieder Plat machen; sie konnten nicht fortbauernd bestehen. Denn auch sie lösen sich ja beständig wieder auf; bamit werben die Elemente, aus benen sie bestehen, wieder frei und bamit bem Spiele bes Zufalls wieber unterworfen, bas fie nur aufällig, gelegentlich, vielleicht nach Sahrtausenben, wieder einmal in harmonische Berbindungen zusammenführen kann. Die Theorie widerspricht mithin sich selbst: benn indem sie von dauernden, weil barmonischen Verbindungen spricht, sest sie voraus, daß die Elemente zur Eingehung folder gesehmäßiger, geordneter, harmonischer Bereinigungen und Blieberungen von Anfang an bestimmt, angelegt waren. — Sie steht außerbem in offenbarem Wiberspruch mit ben Thatfachen ber geologischen Forschung, nach benen, wie gezeigt, nirgend rein zufällige, in fich unhaltbare Combinationen ber Stoffe eintraten, sondern von Anfang an die noch jest berrschenden chemischen und physikalischen Gesetze einen regelmäßig fortschreitenben Brocek einleiteten. Aus ihm ging allmälig die gegenwärtige Erdbildung mit innerer Nothwendigkeit hervor; seinen einzelnen Stufen entsprach überall eine nach den noch gegenwärtig herrschenden allgemeinen Gesetzen und Typen organisirte, wenn auch im Einzelnen vielfach abweichende Flora und Fauna; und diese urweltliche Fauna und Alora ging keineswegs zu Grunde, weil sie auf einer unpassenben, an fich hinfälligen Combination ber Stoffe beruht hätte, - fie

bestand ja vielmehr auf jeder Stufe des Processes viele Tausende von Jahren in regelmäßiger Regeneration, — sondern weil sie durch die weiteren Fortschritte des Processes aufgehoben ward und mit den höheren Phasen der Erdbildung nicht mehr zusammenstimmte. Nur darum, um stufenweise einer immer reicheren, mannichsfaltigeren, höherentwickelten Flora und Fauna Platzu machen, gingen die älteren Thiers und Pslanzengeschlechter zu Grunde.

Endlich hat ber Materialismus bisher noch immer nachzuweisen vergeffen, mober benn jene erste Bewegung ber Atome, burch melde die mannichfaltigen zufälligen Combinationen ber Stoffe ents standen senn sollen, ursprünglich berrühre? Naturwissenschaftlich steht feft, bag tein Stoff fich felbft bewegt, bag teine Naturtraft von felbst ohne Anrequng ober Mitwirkung andrer Kräfte wirkt. Daraus aber folgt: so gewiß tein Stoff sich selbst bewegt, so gewiß vielmehr ber Träaheitswiderstand (bie vis inertiae) die Grundeigenschaft aller Materie bilbet, so gewiß kann ber erste Anstoß zur Bewegung ber Atome und damit zur Entstehung der Welt nur von einer Kraft der Selbstbewegung ausgehen, die als Kraft, wie bemertt, zwar bearifflich baffelbe mit jeber Naturtraft, als Selbst bewegung bagegen zugleich von jeder weltlichen natürlichen Kraft verschieben, also eine nicht-weltliche, nicht-natürliche ift. Und so gewiß, wie gezeigt, alle Kräfte ber Natur und alles natürliche Geschehen als bebinat eine unbebinate selbständige, von selbst wirkende Urfache vorausseten, so gewiß ift diese unbedingte, absolute Selbftthätigkeit nicht nur verschieben von jeder bedingten Thätigkeit, von jeder Naturfraft und also nicht bloß negativ ein Nichtnatürliches, Nichtweltliches, sondern auch zugleich positiv ein Bor- ober Uebernatürliches. weil die nothwendige Voraussetzung alles natürlichen Geschehens. So gewiß endlich biefe absolute Urkraft die Urfache aller bedingten natürlichen Kräfte ift, so gewiß ist fie zugleich die ichöpferische Urfache bes Dasenns ber Welt überhaupt. nur als bedingte Rrafte find die Naturfrafte natürliche. Das. was fie zu bedingten macht, die Bedingung, macht fie mithin zugleich zu natürlichen; bas Seyn ihrer Bedingtheit läßt sich von ihrem eignen Seyn burchaus nicht abtrennen, weil es ihre mesentliche Bestimmtheit ift, mit beren Wegfall sie aufhören würden natürliche Kräfte zu seyn, weil also mit beren Wegfall ihre Existenz selbst wegfallen und es teine' natürlichen Kräfte geben mürbe. Mit anbern

Worten: die Bedingtheit kann zu dem Senn und Wirken, dem sie zukommt, nicht erst nachträalich binzutreten. Denn biek würde involviren, daß das Seyn und Wirken ein an fich unbedingtes mare und nur durch einen besondern Act seiner eignen Thätigkeit ober burch die Einwirkung irgend einer andern Kraft, zu einem bedingten Eben barin aber liegt eine contradictio in adgemacht würde. jecto. Denn das Bedingte ift nur Bedingtes, sofern es eine Bebingung hat, die als solche nothwendig das Brius seines Senns und Wirkens ift. Das an sich Unbebingte, bas sich selbst, burch eigne Thätigkeit zu einem Bedingten machte, wurde also nicht nur sich selbst aufheben ober sich spalten und theilen, sondern auch sich selber zu seinem eignen Brius, zu seiner eignen Voraussetzung machen müssen, — was offenbar ebenso unbenkbar ist wie eine Scheere, bie fich selber zerschneibet, ober ein Heute, das sich selber zu seinem eignen Gestern macht. Das Unbedingte kann aber auch burch keine anbre Rraft zu einem Bebingten gemacht werben, theils weil es neben bem schlechthin Unbebingten nichts geben kann, bas nicht von ihm bedingt wäre, theils weil es unbenkbar (widersprechend) ift, daß ein Unbedingtes fich felber zum Prius eines andern Unbedingten Was nicht an sich die Voraussetzung eines Andern ist, kann sich niemals bazu machen, ohne bamit bas Anbre selbst erft zu setzen; und was an sich keine Bebingung hat, weil es ein Unbebingtes ift, kann fich felber in keinerlei Weise zu einem Bedingten machen, ohne bamit vielmehr ein Andres, von ihm Verschiedenes schöpferisch zu setzen. — Gleichwohl verfallen in diesen Widerspruch eines Unbebingten, bas fich felber zum Bebingten macht, alle Diejenigen, welche pantheistisch die Welt aus Gott, aus ber Wesenheit (Substanz) bes Absoluten hervorgehen laffen. Denn wie man sich auch bieß Gervorgehen benken möge, sen es als s. g. Selbstdiremtion, Selbstuntericheidung, Selbstbestimmung bes Absoluten, sey es als f. g. Selbstentäukerung. Selbstmanifestation 2c., ober gar nur als ein unwillführliches Absließen eines verborgenen Inhalts, als ein Ueberquellen bes Unenblichen. — immer involvirt biefer Proces, daß bas Unbebingte sich felber, gang ober theilweise, zu einem Bebingten mache.

Sonach aber ergiebt sich: die unbedingte Urkraft, so gewiß sie nicht nur das primum movens der weltbildenden Atome, sondern die nothwendige Bedingung des Seyns und Wirkens der natürlichen Kräfte überhaupt ist, so gewiß ist sie zugleich die schöpferische Urheberin bes Naturganzen (Weltalls) felber, ichopferisch im engen und ftrengen Sinne bes Worts. Und ba fie als unbedingte Urfraft und Ursubstanz, als absolute Voraussetung bes natürlichen Senns und seiner Elemente, nothwendig ein Richtnatürliches. Bor- ober Uebernatürliches ift, also als wesentlich verschieden von allem natürlichen Senn gefaßt werben muß, so involvirt ber Act ber Schöpfung nothwendig zugleich einen bopvelten Act der Untericheibung. Nur indem das Absolute fich felbst von einem Anbern, bas es nicht ift, unterscheibet, kann es ein Anbres schöpferisch seken, und nur indem es zugleich biefen Act ber Sekung, ber mit bem Senn bes Gesetten in Gins zusammenfällt, von fich bem Setenben unterscheibet, kann es ben Act selber vollziehen. Denn ohne ben Unterschied ber Ursache von der Wirkung, des Thuns von der That, fallen Beide in Gins zusammen; ohne ienen Unterschied giebt es also teine Ursache und Wirkung, tein Thun und keine That. Diefe Selbstunterscheidung von einem Andern und von der eignen That (Bestimmtheit), dieses Sich-in-sich-Unterscheiden ift nun aber die geistige Urthätigkeit, durch welche der Geist Geist, weil Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn ift. \*) Eben bamit aber ist erwiesen. daß die unbedingte Urkraft als die absolute Ursache des weltlichen Daseyns zugleich als geistige, in ihrem Thun Bewußtseyn und Selbstbewußtsenn involvirende Thätiakeit gefaßt werden muß.

Ift es so, ist jene unterscheibende Selbstthätigkeit das Wesen des Geistes, so leuchtet ferner zugleich ein, warum die Natur ihrersseits nicht durch und aus sich selbst ein Andres, von ihr Berschiedenes, ein geistiges, bewußtes (freies, moralisches) Wesen zu erzeugen vermag, warum es also der Naturwissenschaft nicht gelingen konnte, den Geist als ein Product der Natur, die geistige Thätigkeit (Bewußtseyn und Selbstdewußtseyn) als bloße Function natürlicher Kräste oder Stosscombinationen zu erweisen. Denn die Natur könnte ein solches Andres nur setzen, indem sie sich selbst von ihm und ihrer That unterschiede; eben damit aber wäre sie nicht mehr Natur, sondern selbst Geist, selbst Bewußtseyn. Endlich ergiebt sich zugleich ein neuer schlagender Grund, warum das Ganze der wirkenden

<sup>\*)</sup> Diesen Sat habe ich früher (Glauben und Wiffen 2c. S. 30 ff.) und neuerbings wiederum (Psychologie, S. 293 ff.) des Näheren darzuthun gesucht, ohne bisher irgend eine Widerlegung ersahren zu haben, so daß ich ihn als erwiesen annehmen zu burfen glaube.

Naturfräfte (die Totalität der bedingten Bedingungen) nicht als bas Unbedingte ber letten Urfache gefaßt werden kann. Denn bas Sanze als solches ift bedingt burch seine Theile und beren Beschaffenheit, also nichts Unbedingtes. Soll es selbst die unbedingte Bebinauna, die lette Ursache seiner Theile seyn, so hört es auf ein Ganzes zu senn. Denn wenn es als lette Ursache seine Theile felbstthätig feste und bestimmte, fo mare es fraft ber barin liegenden Selbstunterscheidung seiner Theile von einander und von sich selbst nicht mehr Naturganzes, sondern geistiges Wesen, andrerseits wäre es eben damit das Prius, weil die Ursache seiner Theile. aber ift ein Wiberspruch in sich: bas Ganze ist nur Ganzes in und mit seinen Theilen. Nur im Wesen bes absoluten Geiftes liegt es, daß er, indem er seine Gedanken producirt und sie von einander wie von fich felbst unterscheibet, eben bamit sich selbst als bie setenbe absolute Einheit seinen Gedanken in ihrer Totalität als ber gesetten Bielheit immanent gegenüberftellt. Das mas er damit sest, find zunächst nur seine Gedanken, Bestimmtheiten (gesetzte Unterschiede) seines eignen absoluten Denkens. Es kommt mithin auf den Inhalt dieser Gedanken an, ob damit ein vom absoluten Geiste unterschiebenes, also nicht geistiges, naturliches, materielles Seyn gesett Wird aber ein solches als gegeben angenommen, so muß zugleich angenommen werden, daß es vom absoluten Geifte, als ber allein möglichen Urfache seiner Eriftenz, gesett sen.

Dieses Resultat wird bestätigt und besestigt durch den Begriff des Naturgesets, aus dem ein neuer Beweis sür das Daseyn Gottes sich ergiedt, und zwar unabhängig von der Annahme, daß die unterscheidende Selbstthätigkeit Bewußtseyn und Selbstdewußtseyn involvire. Alle einzelnen Naturgesets, die wir kennen gelernt haben, gründen sich auf den allgemeinen Begriff des Gesets übershaupt, der Gesetlickeit als solcher; und umgekehrt, dieser Begriff ergiedt und manifestirt sich aus und in den einzelnen Gesetzen: in ihnen hat er seine Realität und Objectivität. Gesetlich überhaupt ist das, was allgemein und insosen nothwendig geschieht oder das unter den gleichen Umständen stets und überall gleiche Geschehen. Dieser Begriff des Gesetze ist zugleich das universelle Urs und Grundgeset der Natur. Denn dieses Grundgeset lautet nach Fechner, daß, "wann und wo dieselben Umstände wiederkehren, welches auch diese Umstände seyn mögen, stets und überall auch

biefelben Erfolge wieberkehren, unter andern Umftänden aber andre Erfolge" (Rechner: Bend-Avesta I. 343 f.).\*) Dieses allgemeine Grundgeset, das sogar die Bertheidiger ber materialistischen Rufallstheorie anerkennen und burch bas alle übrigen Gesetze erst Gesetze find und Gesetzestraft haben, ist nun aber offenbar nur ber Ausbrud des logischen Gesetzes ber Identität und des Widerspruchs in beffen Anwendung auf den Beariff bes Geschehens, der Thätiateit ober Urfächlichkeit. Denn aus bem Sate A = A folgt unmittelbar, daß aleiche Ursachen aleiche Wirkungen, verschiedene Ursachen verschiedene Wirkungen haben müffen, und daß mithin unter gleichen Umftänden, b. h. unter benfelben innern und äußern Bebingungen (zusammenwirkenden Kräften) Gleiches, unter verschiedenen Berschiebenes geschehe. Zunächst also zeigt sich, daß die Natur und ihre Kräfte schlechthin allgemein gemäß einem Gesete bes Dentens und seiner Thätigkeit wirken. Demnächst aber ift klar, daß dieses allgemeine Grundgeset, welches die gesammte Wirklichkeit ber Dinge bedingt und bestimmt, weil Alles, was geschieht, was entsteht und entstanden ist, was wirft und gewirft wird, nur ihm gemäß geschieht und geschehen ift. — bak eben biefes Geset selbst unmög-

<sup>\*)</sup> D. Lote fpricht baffelbe etwas genauer aber auch weitläufiger aus, wenn er bemertt: "Steben zwei reale Elemente in Beziehung zu einander, welche fo veranderlich find, daß die verschiedenen Werthe berfelben nach einem gemeinsamen Magftabe megbar find; tonnen ferner jene Elemente Buftanbe ober Eigenschaften erfahren ober annehmen, bie gleichfalls veränderlich Reihen von vergleichbaren Bliebern mit mefibaren Unterschieben biefer Glieber bilben; ift enblich überhaupt mit ber Menberung jener Begiebungen eine Menberung in ben Buftanben ober Eigenschaften ber Wesen verbunben: so wird es entweber eine constante Formel geben, nach welcher unmittelbar bie Grofe ber Menberung ber Buftanbe von ber Größe ber Aenberung in ben Beziehungen abhängt, ober eine anbre conftante Formel, nach welcher ber Dafftab biefer Abbangigteit felbft gefetlich mit ber Beranderung irgend einer abstufbaren Bebingung wechselt", - und wenn er bingufügt, bag auf "biefen allgemeinen Ausbrud jebes allgemeine Raturgefet gurildfuhrbar fenn werbe" (Difrotosmus, III, 224). Denn auch hiernach befteht ein Raturgefet boch nur ba, wo "mit ber Aenberung ber Beziehungen eine Aenberung in ben Buftanben ober Gigenschaften ber Wefen verbunben ifi", und ber Ausbrud "Beziehungen" ift boch nur ein andres Wort für bie Fechner'ichen "Umftanbe", mabrent in bem eingeschobenen "überhaupt" angebeutet ift, bag in allen gleichen Rallen mit ber einen Menberung auch bie anbre erfolge, alfo bas Moment ber Allgemeinheit, ohne welches von einem "allgemeinen Raturgeset" und von Befet überhaupt nicht bie Rebe feyn tann.

lich bestehen und nichts ihm gemäß geschehen könnte, wenn bie ursprüngliche Beschaffenheit ber Elemente ber Natur ibm nicht entspräche, wenn die wirkenden Kräfte nicht ursprünglich so beftimmt waren, daß sie ihm gemäß wirten muffen. Das Gefet ware kein Geset, ungültig, nichtig, wenn die Atome und ihre Kräfte jo beschaffen wären, daß unter gleichen Umftanben auch Ungleiches. unter ungleichen Gleiches geschehen könnte. Was wir bereits oben (S. 420 ff.) bargelegt haben in Betreff ber einzelnen Naturgesetze, - baß fie zu ihrem Bestehen überall eine bestimmte Beschaffenheit. Anordnung und Zusammenpassung der Elemente und wirkenden Rrafte vorausseten, - baffelbe ergiebt fich sonach auch hinfichtlich bes allgemeinen Grundgesetes ber Natur. Die Elemente und wirtenden Rrafte muffen ibm gemäß bestimmt fenn, fie muffen uriprünglich fo bestimmt feyn, bag ein ihm gemäßes Beschehen, ein gesetzliches Geschehen die nothwendige Rolge ift. Ober wenn man lieber will, die Gesetze bruden selbst nur die gegebene Bestimmtheit ber Natur ober Beschaffenheit ber Dinge (Kräfte) in ihren Beziehungen und Verhältnissen zu einander aus. Aber eben barum muß diese Beschaffenheit, müssen diese Verhältnisse so beftimmt fenn, daß das Verhalten ber Dinge ein gesetliches wird, als ein gesetliches erscheint, ein Geset in ihm sich ausbrückt, d. h. sie muffen dem Gefete gemäß beftimmt feyn. Gine folde Beftimmtbeit fest aber nothwendig voraus, daß bas Gefet die Rorm, nach welcher bie Elemente bestimmt worben, ben Grund, warum fie so und nicht anders bestimmt worden, abgegeben habe. Norm und ber Grund ift aber nothwendig das Prius ber ihm gemäß erfolgenden Bestimmtheit, bas Gefet mithin bas Brius ber Bestimmtheit ber Elemente (Kräfte), bie ihm gemäß wirken. Und da nicht nur eine Bielheit von Gegenständen ohne Unterschiedenheit (Bestimmtheit) berselben, sondern auch das schlechthin Unbestimmte überhaupt ebenso unbenkbar ist wie das reine Richts (vgl. Compenbium b. Logik, S. 34), so ist bas Geset nothwendig auch bas Brius bes Dasenns ber Elemente, folglich bas Brius ber Natur überhaupt. Als dieses Prius kann es weder selbst ein Ens naturale fenn, noch einem folden Seyn inhäriren: benn fonft ware Natur schon vor ber Natur vorhanden. Gleichwohl nuß ihm als Grund und Norm aller Naturbestimmtheit ein Seyn überhaupt zufommen. Und mithin muß es entweder mit der schöpferischen Urkraft — auf

bie uns unfre Erörterungen überall geführt haben — in Gins zufammenfallen, b. b. es muß felbst als schöpferische Urfraft gefakt werben; ober es kann nur immanentes Moment einer solchen senn. b. h. Norm einer schöpferischen Urkraft, die zwar ihm gemäß thätig ift, die aber zugleich es selber geset, es zum Gesete ihrer Thätigfeit gemacht haben muß, weil es ja fonft wieberum bas Brius ihrer selbst, also ein Senn vor bem Urfenn wäre. Im erften Falle ift das Gefet, das ihm selber gemäß die Elemente ber Natur beftimmt, nothwendig geistige, weil vorstellende, bewußte Thätigkeit. Denn es kann ihm selber gemäß ein Anbres, Mannichfaltiges nur segen und bestimmen, wenn ihm die Norm seines Thuns, d. h. wenn es sich selber immanent gegenständlich ift, also wenn es seiner selbst als Norm seiner Thätigkeit wie seines ihr gemäßen Thuns sich bewußt ift. Allein, streng genommen, fällt diese erste Alternative bin-Denn das Geset ift an sich, seinem reinen Begriffe nach, nur bie Norm eines ihm gemäßen Thuns ober Geschehens, mithin kein Gefet ohne das Dasenn einer von ihm verschiedenen Kraft, welche ihm gemäß thätig ift. Außerdem aber widerspricht jener Alternative die Mehrheit ber waltenben Raturgesetze und ihr gesetliches Ineinandergreifen und Bufammen wirten. Diefe Mehrheit fchließt ben Gebanken, als konne jedes Gefet die in fein Bereich fallenden Elemente ber Natur felber geset und bestimmt haben, schlechthin Es bleibt mithin nur ber zweite Fall übrig; und in biesem aus. Kalle leuchtet von selbst ein, daß die schöpferische Urtraft, die bas Gefet fich felber giebt, um ihm gemäß zu verfahren, nothwenbig geiftige, porftellende, bewufte Thätigkeit seyn muß. Denn sie kann bas Geset sich nur geben, sofern sie es als Rorm ihres Thuns von sich und ihrem Thun unterscheibet, und sie kann ihm gemäß ein Andres nur setzen und bestimmen, sofern es ihr als Norm ihres Thuns immanent gegenständlich ift, also sofern sie sich bes Gesetzes wie ihres eignen Thuns bewußt ift. Mithin kann, so gewiß es Naturgesetze giebt, die Natur nur gesaßt werden als begründet in dem Gedanken eines benkenden, selbstbewußten Urwesens, als gesetzt burch ben geistigen Urheber ihrer Gesetze.

Mit bem Begriffe des Gesetzes sieht der Begriff der Ordsnung in unmittelbarem Zusammenhange: nur wo die wirkenden Kräfte nach bestimmten Gesetzen wirksam sind, kann eine bestimmte Ordnung des Geschehens walten. Denn Ordnung ist nur die Sons

Ufrici, Bott u. Die Ratur. 2. Auff.

berung und Verbindung, also die Ausammenstellung, Disposition, Reihenfolge einer Mannichfaltigkeit von Dingen, Erscheinungen, Ereignissen gemäß Ginem bestimmten Brincipe. Kür eine complicirte Mannichfaltiakeit bes Senns und Geschens können zwar mehrere, verschiedene Ordnungsprincipien zur Anwenbung kommen; aber boch nur unter ber Boraussetzung, daß bie Mannichfaltigkeit in bestimmte, unter einander zusammenhängende Abtheilungen, Gebiete, Sphären gegliebert fen, in benen bie verschiebenen Orbnungsprincipien malten, b. h. nur unter ber Boraussehung, daß das Sanze boch wiederum nach Einem seine Glieberung bestimmenden Principe bisponirt sep. So ist es in der Natur. Jebes Sonnenspftem, jeber Weltkörper, aber auch jebes Geftein (Arnstallart), jedes organische Geschöpf, und wiederum die drei s. a. Naturreiche, das Minerals, Bflanzens und Thierreich, sind ebenso viel verschiedene Systeme ober Ordnungen, in deren jedem eine beftimmte Mannichfaltigkeit von Elementen und Thätigkeiten (Ereignissen) nach einem bestimmten Brincipe verknüpft erscheint; in jedem also waltet ein besondres Ordnungsprincip. Aber diese mannichfaltigen Systeme sind selbst wiederum dergestalt bezogen und verbunden unter einander, daß die Gesammtheit berselben boch wiederum burch Ein oberstes Ordnungsprincip bestimmt erscheint.

Jenes allgemeine Ur- und Grundgeset alles Geschehens in der Natur kann dieses Princip nicht seyn. Denn ihm gemäß geschieht zwar unter den gleichen Umständen stets das Gleiche; ihm gemäß würde also zwar eine bestimmte Ordnung, aber auch eine schlechthinnige Ginerleiheit, eine unwandelbare Gleich sörmigkeit sich bilden, wenn die Umstände stets die gleichen blieben. Allein die Umstände sind in keinem einzelnen Falle ganz dieselben. Selbst in dem so regelmäßigen System der Bewegungen der Weltkörper zeigen sich nicht nur Abweichungen und Beränderungen, sondern auch außerordentliche Erscheinungen.\*) Richtsbestoweniger — das geben

<sup>\*)</sup> Herher gehören bie noch unerklärten Phänomene einiger Fixfterne, von benen es sessischet, baß sie plötzlich erschienen ober heller geworden und meist — ebenso rasch — wieder verschwunden sind (Mäbler a. a. O. S. 442). Ferner die Kometen, welche zuweilen einzelnen Planeten so nahe kommen, daß sie durch die Anziehungstraft berselben "in eine ganz verschiedene Bahn gelenkt werden". Der von 1770 erlitt durch Jupiter "eine Beränderung seiner Bahn, bei welcher er klinstig stets weiter als Ceres von der Erde entfernt bleiben muß, so daß teine

wiederum selbst die Anhänger der Aufallstheorie zu — herrscht gegenwärtig am himmel wie auf Erben eine feste, trop aller Schmantungen sich stetig erhaltenbe Ordnung, ber alles Geschehene in ber Natur unterworfen erscheint. Ihr Brincip fällt, im großen Ganzen wie in jedem einzelnen Gebiete, ohne Ameifel in Eins zusammen mit dem Principe jenes beweglichen Gleichgewichts ber Kräfte, das, einer Bagichale mit beständig oscillirendem Zunglein vergleichbar, zwar fortwährend hin- und herschwankt, aber gerade in der Regelmäßigkeit biefer Dicillation sich als bie tunftreichste Orbnung ber wirkenden Kräfte bewährt. Die letten Gründe biefer regelmäßigen Bewegung und die Regel selbst, nach welcher sie erfolgt, liegen zwar noch in tiefem Dunkel und merben vielleicht bem menschlichen Blicke stets verborgen bleiben; aber die Thatsache selbst steht unbestreitbar fest, und tritt, wie gezeigt, mit folder Klarheit im Gebiete ber organischen Natur hervor, daß hier offenbar die stetige Herstellung und Aufbebung des Gleichgewichts der wirkenden Kräfte geradezu als die Bedingung ber Bilbung und Entwidelung, bes Entstehens und Bestehens der Organismen. — jene kunstreiche Ordnung mithin als recht eigentliche Lebensbebingung erscheint.

Das Princip, worin es auch bestehen möge, ist nun aber nothwendig wiederum das Prius der ihm gemäß hergestellten Ordnung; und soll die Ordnung selber herstellbar seyn, so müssen ihrem Principe entsprechend die mannichsaltigen Elemente und wirkenden Kräste ursprünglich so beschaffen seyn, daß sie in die bestimmte Ordnung eingehen. Das Ordnungsprincip ist mithin nicht nur das Prius der geordneten Natur, sondern auch das Prius der Bestim micht und damit des Dasens ihrer Elemente, — mithin unmöglich selbst ein natürliches, materielles, sondern nothwendig ein immaterielles, ideelles Seyn, eine vorgestellte Norm, nach welcher eine schöpferische Urthätigkeit versuhr und Seyn und Beschaffenheit der Elemente setze; — solglich die Natur als ein geordnetes Ganzes gegründet in dem Gebanken eines geistigen Urwesens, gesetzt durch den selbstewußten Urbeder des Princips übrer Ordnung.

Hoffnung bleibt, ibn jemals wiederzusehen" (Mäbler a. a. D. S. 335). Eine ähnliche Beränderung muß der von 1680 erlitten haben, indem er der Sonne bis auf 32000 Meilen sich näherte (Mäbler, S. 325). Der Ente'sche Komet beschleunigt seine Bewegung bei jedem Umlauf um etwa 6 Stunden; der Biela'sche spaltete sich in zwei selbständige Theile, u. s. (Mäbler, S. 349 f.).

Läkt fich die Gesetlichkeit und Ordnung der Naturerscheinungen nicht leugnen, so wird sich auch nicht leugnen lassen, daß die maltenden Gesetze die Mittel, die herzustellende Ordnung der Zweck gewesen, welcher die schöpferische Urtraft in ihrer Thätigkeit leitete. Denn bezeichnet das Gefet die bestimmte Art und Weise. in welcher eine wirkenbe Kraft ober ein Compler von Kräften stets und überall thatia ift, so muß offenbar biese Art und Weise bem Ordnungsprincipe gemäß bestimmt seyn, wenn ein geordnetes Geschehen, ein geordnetes Rusammenwirken ber Kräfte Blat greifen soll. Und ebenso offenbar ift umgekehrt ein geordnetes Rusammenwirken nur möglich, wenn die Art und Weise ber wirkenden Kräfte eine fest beftimmte, b. h. eine gesetliche ift. Gine Natur- ober Weltordnung ift mithin nur benkbar, wenn die Geseglichkeit ber wirkenden Rrafte als das Mittel, die Ordnung als der Awed gefaßt wird, der burch bas Mittel verwirklicht wird. Insofern herrscht in der Natur so gewiß eine burchgangige, allgemeine Zwedmäßigkeit bes Seyns und Geschens, ber Beschaffenheit wie ber Wirksamkeit ber Dinge, so gewiß es Naturaesete und eine allaemeine Naturordnung giebt. Aber die herrschende Ordnung kann zugleich selbst wiederum einen Awed haben, für ben fie nur als Mittel seiner Berwirklichung bient. Daß es so ist, haben wir bereits barzuthun gesucht, indem wir zeigten, daß wir kaum umbin können, jenes oscillirende Gleichgewicht ber elementaren Kräfte ber Natur, bas offenbar bie Grundbedingung des Entstehens und Bestehens der Organismen ift, als das Mittel ju faffen, beffen 3med es ift, eben biefes Entfteben und Befteben zu ermöglichen. Das Princip und Motiv jener oscillirenden Bewegung fällt nun aber, wie bemerkt, nothwendig in Eins zusammen mit dem Princip der herrschenden Naturordnung: denn die Regels mäßigkeit jener ist selbst ein Hauptmoment ber letteren. lich würde auch bas Entflehen und Bestehen organischen, psychischen, geistigen Lebens - auf ber Erbe und analoger Beise auf anderen Weltkörpern — als ber Zweck ber allgemein waltenden Naturordnung anzusehen senn. Wenn nun auch die feststehenden Ergebniffe ber Naturwiffenschaften uns biefe Ansicht nicht unmittelbar aufnöthigen, so leuchtet boch ein, baß bieselben nicht nur in keiner Beziehung ihr widersprechen, sondern auch in naturgemäßer Entwidelung ihrer Consequenzen zu jener Anficht hinführen. Denn je mehr die Bahl der waltenden Naturgesetze burch immer neue Entbeckungen in jedem Gediete sich vergrößert hat, besto klarer hat sich das harmonische Jusammenwirken und eine allgemeine gleiche Bestimmtheit derselben herausgestellt (s. oben S. 183 f. 431 f.), d. h. desto klarer hat sich ergeben, daß im Ganzen wie in jedem einzelnen Gediete der Natur eine bestimmte Ordnung waltet, welcher die Gesetze zum Mittel ihrer Berwirklichung dienen. Eben damit aber hat sich, wie gezeigt, implicite erwiesen, daß eine allgemeine Zweckmäßigsteit des Seyns und Geschehens in der Natur bestehe; und folglich kann die Naturwissenschaft die teleologische Betrachtung fortan nicht mehr zurückweisen, sondern muß sie selbst fordern. Teleologisch des trachtet kann aber die allgemeine elementare Naturordnung nicht wohl einen andern Zweck haben, als das Entstehen und Bestehen lebens diger (psychischer, geistiger) Geschöpse zu vermitteln.

Wir kommen mithin vom Beariff ber Ordnung aus zu bemfelben Refultate, zu welchem und oben die Betrachtung des Wirkens der Lebenstraft und die offenbare Plan- und Zweckmäßigkeit nicht nur im Bau und in ber Lebensthätigkeit und in ben Lebensbedingungen der Organismen, sondern auch im Verhalten der unorganischen Natur und ihrer Kräfte zu ben lebendigen Geschöpfen binführte. In der That involvirt ja alle Blanmäßigkeit infofern zugleich Zweckmäßigkeit, als die Aus- und Durchführung des Plans bas Riel ber ihn verwirklichenden und somit planmäßig wirkenden ober verwendeten Rrafte ift, die Rrafte die Mittel zur Erreichung bes Riels find. Und die Blanmäßigfeit wird zur ausgesprochenen, offentunbigen Zwedmäßigkeit, wo ber Plan in seiner Ausführung selber nur als Mittel zur Berwirklichung eines noch von ihm zu unterscheibenden höheren Awecks bient. Können wir also nicht umbin, die überall, in der organischen wie unorganischen Schöpfung fich bekundende Planmäßigkeit ber Bilbung, Glieberung und Disposition ber Dinge wie des Wirkens und Waltens ber Kräfte und ihrer Gesetze als das Mittel zu fassen, das angewendet ift, damit Bewegung und Thätigkeit, Werben und Wandelung, Entwidelung und Fortschritt fen, und insbesondre bamit lebenbige, beseelte, geiftige Wesen entstehen und bestehen und eine Stätte ihrer Selbstthätigkeit, Selbstentwicklung und Selbstbilbung finden, — so müffen wir auch eine nicht nur zu Grunde liegende, sondern offen porliegende Zwedmäßigfeit ber gefammten Entwidelung, Geftaltung und Beschaffenheit ber Natur anerkennen. Und endlich, weil sonach in diesem Ganzen und seiner planmäßigen Anlage ein System von Mitteln und Zwecken sich kundgiebt oder vielmehr das Ganze selbst als ein wohlgegliedertes System sich darstellt, in welchem Zwecke von verschiedenem Werth sich dergestalt zusammenordnen, daß der niedere Zweck, indem er sich verwirklicht, zum Mittel für die Erreichung eines höhern Ziels, einer höhern Vildungsstufe des Ganzen verwendet wird, so sind wir berechtigt anzunehmen, daß das System nicht in der irdischen Eristenz, in der es sich entwickelt, auch seinen Abschluß sinde, sondern über das irdische Daseyn hinaus in eine höhere unwahrnehmbare Sphäre hinüberreichen dürste.

Doch lassen wir diese Bermuthungen und Hoffnungen. Hier kam es zunächst nur darauf an, darzuthun, daß nicht nur im Einzelnen, sondern im Ganzen und Allgemeinen, in der gesammten Natur eine so durchgängige und offenbare Zweckmäßigkeit waltet, daß nur die Berblendung des Vorurtheils sie leugnen kann.

Giebt es nun aber sonach ein zwedmäßiges Geschehen in ber Natur. so folgt mit unabweislicher Consequenz, daß entweder bie es ausführenden Naturfrafte felbft geiftige, mit Bewußtseyn thatige Kräfte senn, ober von einer andern, geiftigen, selbstbewußten Kraft so gesett und bestimmt fenn muffen, um als Mittel gur Bermirtlichung bes Zwecks zu bienen. Denn in jedem zweckmäßigen Thun und Geschehen ift ber Amed basjenige, mas bie wirkenben Rrafte berftellen sollen, also eine bestimmte Wirtung, die mit der Bermirklichung bes 3wecks eintritt, die aber, fo lange bie wirkenben Krafte noch an ihrer Herstellung arbeiten ober (was baffelbe ift) auf bie Verwirklichung bes Zweds als bas Ziel ihrer Thätigkeit hinwirken, diese ihre Thätigkeit zugleich bestimmt und leitet. menn ber Zwed burch bas zwedmäßige Thun erreichbar ist und idlieklich erreicht wird, ift baffelbe ein zwedmäßiges. tann aber nur erreicht werben, wenn bie mirtenben Rrafte fo beftimmt und bemgemäß so wirksam sind, daß die Berwirklichung bes Zwecks ber reelle Erfolg ihrer Wirkungsweise ift, b. h. wenn bieser Erfolg selber bas bestimmende Motiv und Ziel der wirkenden Aräfte und ihrer Thätigkeit ist. Eine Sache ober Kraft, die zur Berwirklichung eines Zwecks wirkt ober mitwirkt, b. h. beren Thatigkeit burch einen zu verwirklichenden Zwed bestimmt wird, nennen wir ein Mittel. Diejenige Kraft bagegen, welche ben 3med selber sest, um ihn burch ihre eigne Thätigkeit ober burch andre

İ

ibm gemäß bestimmte (gewählte) Kräfte zu verwirklichen, ift eine f. g. Die den Awed setsende Endursache und die ihn ver-Enburfade. wirklichenden Mittel find nicht nothwendig verfchiebene Rräfte: bie Endursache kann vielmehr ben Aweck auch burch eigne Thatigteit ausführen und also sich selbst zum Mittel seiner Verwirklichung In beiben Källen aber ift immer ber Awed als bas beftimmende Motiv und Riel ber ihn ausführenden Kräfte (ber zwedmäßigen Thätigkeit) das Brius seiner eigenen Berwirklichung. folglich auch jeder von Naturfräften auszuführende Aweck das Brius seiner Verwirklichung in ber Natur. Als biefes Brius kann er kein natürliches reelles Daseyn haben: benn er ist noch nicht realifirt, noch nicht in ben Umfreis des natürlichen Senns einge-Gleichwohl muß ihm ein Seyn zukommen : benn er bestimmt und leitet die wirkenden Kräfte zu seiner Berwirklichung. tann er nur ein ibeelles Sem haben, b. h. er ift nothwendia Gebante, vorgestellte Norm, nach welcher die Endursache selber wie die zur Ausführung des Zwecks verwendeten Mittel thätig seyn muffen, wenn ber Zwed erreicht werben foll.

Daffelbe ergiebt fich vom Begriffe ber Enbursache aus. Sie sett ben Awed. aber nicht als eine unmittelbar hervortretende (erscheinende) Wirkung, in welche fie überginge und sich objectivirte (äußerte), - benn bann mare fie nur eine einfache Urfache, keine Endurfache. - fonbern zunächst immanent in fich als ein erft burch ihre eigne Thätigkeit ober burch die verwendeten Mittel auszuführendes Werk. So lange ber Zwed noch nicht realisirt ist, bilbet er bemnach mit ber Endursache eine in sich unterschiedene Einheit, b. h. er ift eben so Eins mit ihr wie unterschieden von ihr: Eins, weil die Endursache vielmehr bloßes Mittel wäre, wenn der ihr Thun bestimmende und leitende Zwed eine andre, von ihr verichiebene Thätiakeit mare: unterschieben, weil die Endursache wieberum nicht Endursache wäre, wenn ber Zweck als von ihr gesetzt mit ihr schlechthin ibentisch wäre (benn bann wäre überhaupt kein Segendes und Gesettes, teine Endursache und tein Zwed vorhan-Daffelbe würde folgen, wenn man annehmen wollte, daß der Amed burch eigne Selbstthätigkeit sich felber realisire; benn immer würde er boch sich in sich als Thätigkeit und That, als Ausführung und Auszuführendes unterscheiben muffen. In diesem Sicheinfich-Unterscheiben liegt aber unmittelbar, bag ber Awed ber ihn seigenben und aussührenden Endursache immanent gegenständ = lich sey. Sie könnte ihn nicht aussühren, sie könnte nicht ihm gemäß thätig seyn, die Mittel bestimmen und handhaben, wenn er nicht als Norm und Ziel ihres Thuns ihr immanent gegenständlich wäre. Eben damit aber ist er ihre Vorstellung, sie ist sich seiner bewußt: — nur eine bewußte vorstellende geistige Thätigkeit kann Zwecke sich segen und mittels oder unmittelbar aussühren (Bal. Syst. d. Logik S. 407 f.).

Folglich ist die Natur, sofern sie ein zwedmäßiges Seyn und Geschehen zeigt, nothwendig bedingt und bestimmt durch den Gedanken eines benkenden, Zwecke setzenden und von ihnen sich unterscheiden-

ben, felbfibewußten Wefens, einer geiftigen Urfraft.

So lange es ber Stand ber Naturwissenschaften gestattete, bie Materie-an-sich (die f. g. reine ober Urmaterie) zu fassen als Einen continuirlichen, in's Unendliche sich ausbreitenben Stoff, ber nur durch die Bestimmungen einer in ober über ihm waltenden Kraft bie mannichfaltige Form und Beschaffenheit ber verschiebenen Dinge erhalte, so lange war es möglich, jene geistige Urfraft pantheistisch als eine felbst natürliche, ber Materie inhärirende, aus ihr bie mannichfaltigen Naturgebilbe formirende Kraft zu betrachten, b. h. Gott als bloge Weltseele ober Weltgeift zu faffen. Seithem es bagegen naturwissenschaftlich feststeht, baß ber Stoff an sich in einer unermeglichen Bielheit geschiedener und verschiedener Atome besteht, ift naturwissenschaftlich jebe pantheistische Weltanschauung unmöglich und kann nur noch von der Gebankenlosiakeit festgehalten werden. Gegenwärtig hat man nur noch die Wahl zwischen jenem extremen Materialismus, ber bie Entstehung ber Welt aus einer harmonischen, burch einen glücklichen Bufall gefundenen Berbindung ber Atome erklärt, und bem f. g. Sbealismus, ber fie auf bie icopferische Thätiakeit eines geistigen, selbstbewußten, nach Zwecken (Ibeen) maltenden absoluten Urwesens zurückführt (- und biese Ruspitzung bes metaphysischen Problems zu bieser schroffen Alternative ift u. E. ein unschätzbarer Gewinn). Denn die pantheistische Grundannahme von ber substanziellen Ibentität bes natürlichen und bes göttlichen Seuns und Wesens, — biese Annahme, nach welcher Gott nur aus seiner eignen Substanz und Wesenheit die Welt gebildet habe ober im Processe seiner eignen Selbstverwirklichung in die Mannichfaltigkeit bes weltlichen Daseyns eingegangen sen, nach welcher also die ab-

folute Substanz, der Träger der göttlichen Geisteskraft, mit der Urmaterie als der Substanz der Welt und der natürlichen Dinge Gine und dieselbe ift. - diese Annahme wird zu einem Widerspruch in fich, wenn sie auf die Materie im naturwissenschaftlichen Sinne, auf die Bielheit der Atome und ihrer bedingten Kräfte übertragen wird. Es ist undenkbar, weil in sich widersprechend, eine Masse von einander getrennter und mannichfach verschiedener Atome als ben Trager ber Ginen, geiftigen, im Selbft bewußtfeyn ihre Ginbeit setzenden und festhaltenden Urkraft zu fassen. Es ist nicht minber unbenkbar, weil ebenso widersprechend, vorauszuseten, daß die göttliche Substanz zwar ursprünglich Gine in sich continuirliche sen, aber (behufs ber Weltbilbung) burch einen Act göttlicher Selbstbeftimmung in die Vielheit der mannichfaltigen Atome fich zersvalten Denn abgesehen bavon, ob ein solcher Vorgang überhaupt benkbar ift, murbe infolge ber eingetretenen Scheibung bie Gine gottliche Geisteskraft mit ber Einheit ihres Selbstbewußtsenns boch wieberum nur die vielen, geschiedenen und verschiedenen Atome zu ihrem Träger haben: — ber Wiberspruch bliebe berselbe. Es ist endlich ebenso unmöglich, sich (wie man versucht hat) mit der Annahme zu helfen, daß die Atome nicht materielle Bunkte, sondern an sich geistige Wesen und zwar von gleicher geistiger Wesenheit, und baher von Einem Gebanken befeelt, in gemeinsamer Thätigkeit wie eine unenbliche Bielheit kleiner Götter von felber ben Aufbau bes Beltalls betrieben haben. Denn es steht nicht nur im Wiberspruch mit aller Erfahrung, ben Atomen ohne Unterschied Berception, Bewußtseyn, Gedanken beizumeffen, sondern es ift auch in sich selbst widerfprechend, baf getrennte qualitativ verfchiebene, mit verschiebenen bedingten Rräften ausgestattete Wefen von Ginem und bem = felben Gebanten bewegt, jur Berwirtlichung Gines 3meds, jur Herstellung Gines Ganzen zusammengewirkt haben könnten. — Wollen wir also nicht ber materialistischen Zufallstheorie uns in die Arme werfen, so bleibt nur jene idealistische Annahme übrig, nach welcher die Welt bas Werk eines geistigen, nach Blan und Zweck wirkenben absoluten Urwesens ist.

Gegen biese Annahme wandte indeß Kant bereits ein, daß, wenn man auch den zweckmäßigen Bau der Welt und das zwecksmäßige Walten der Naturkräfte zugebe, der teleologische Beweisdoch nur das Daseyn eines selbstbewußten Demiurgen, d. h. eines

einen gegebenen Stoff nur zwedmäßig bearbeitenben Weltbaumeifters, nicht aber bas Dafem eines ich opferischen Gottes verbürge Allein biefer Einwand beweift nur, bak Kant ben Unterichied awischen immanenten und transeunten Zweden nicht icharf genug in's Auge gefaßt hatte. In ber Natur giebt es nur immanente Awede, b. h. die Dinge, die Kräfte, die Atome erscheinen so bestimmt, daß fie felber ber Ordnung, ben 3meden und Gesetzen ber Natur gemäß wirken, daß fie also nicht als tobte Instrumente von einer fremben Kraft gehandhabt, sonbern felber burch eigene Thätigkeit die Amede ausführen, zu beren Berwirklichung fie als Mittel bienen. \*) Lassen wir also auch die unhaltbare Scheibung von Stoff und Kraft (Qualität) und bie Moalichfeit eines blogen Stoffes ober einer reinen Materie, die Rant bier festbalt ober zu Gunften seines Einwands voraussett, gelten, so folgt boch: Sind die Dinge wesentlich so bestimmt, daß fie, mit zweckund planmäßig wirkenben Rraften ausgestattet, selber zwed- unb planmäßig wirken, so kann ber Urheber ber betreffenben Ordnung und Zwedmäßigkeit nicht bloß einen gegebenen Stoff zwedgemäß bearbeitet haben, sondern muß nothwendig ber Schöpfer bes Stoffes fem. Denn einem Stoffe feine mefentliche Bestimmtheit, feine fubstangielle Beschaffenheit, seine Rrafte außerlich anheften, ift eine contradictio in adjecto. Seine Rraft, seine Wesensbestimmtheit (Qualität) ist ja basjenige, burch bas er felber ist mas er ift; und ein Stoff ohne alle ftoffliche Bestimmtheit ift ebenfo unbenkbar wie ein Ding, bas nur ift ohne irgend Etwas zu fenn: bas schlechthin Unbestimmte ift das schlechthin Unbenkbare - Richts, das Ende einer sich selbst aufhebenden Abstraction. Derjenige also, ber bem Stoffe seine Bestimmtheit, seine Rraft und Wirkamkeit einem Amede gemäß verlieben, muß ben Stoff felbft icopferifch gefest baben. —

<sup>\*)</sup> Diesem naturwissenschaftlichen Sate wiberspricht es keineswegs, baß, wie wir oben gezeigt haben, bie actio in distans und somit bas Zusammen- und Auseinanderwirken der Dinge nur bentbar ift, wenn wir eine Uebertragung (Fortleitung) der Wirtung von einem auf das andre durch die göttliche Urtrast annehmen. Denn diese Uebertragung ift eben nur Uebertragung und trot berselben bleibt daher nicht nur die wenn auch bedingte Thätigkeit der Dinge (der wirkenden Kräfte) bestehn, sondern auch die Wirtung ist und bleibt die eigne That (Kraftäußerung) der wirkenden Dinge.

Dieß erkennend und ben sich täglich mehrenden Thatsachen gegenüber nicht mehr im Stanbe, alles zwedmäßige Geschehen in ber Natur schlechthin abzuleugnen, sucht ber moderne Materialismus bem teleologischen Beweise baburch bie Spite abzubrechen, baß er behauptet: Jenes Prius ber Realität, jenes ibeelle Seyn, bas bem Zwed zukomme, fen nicht nothwendig ber bemußte Gebanke; es ohne Beiteres mit letterem ibentificiren, sen eine bloße potitio prin-Bielmehr könne jenes ibeelle Prius sehr wohl nur ein blindwirkenber Inftinct, ein unbewußter Impuls fenn, ber, wie bie Seele in innigster Ginheit mit bem Leibe, immanent bie mirtenben Kräfte lette und bestimme. Dafür spreche Alles, was die Naturwissenschaft von den Instincten und Kunsttrieben der Thiere ermit-Dafür sprechen jene dunkeln vegetativen Processe im Innern ber Organismen, Säfte- und Blutumlauf, Respiration, Verbauung 2c., die sogar der Mensch unwillführlich und unbewußt vollziehe und die nichtsbestoweniger durchaus zweckmäßig sepen. spreche endlich die ebenfalls bloß instinctiv und boch höchst zwedmäßig wirkende Thätigkeit bes bichterischen und fünstlerischen Genies. - Allein was zunächst ben letteren Punkt betrifft, so muffen wir seine angebliche Thatsächlichkeit schlechtweg leugnen. Der Dichter und Künstler — bas bezeugen zahlreiche Selbstbekenntniffe ber größten Meister — ift nie blog inftinctiv thatig; seine aufgeregte, begeisterte Phantasie wird vielmehr stets von der Ibee des Werks, ber Absicht es auszuführen und damit vom Bewußtseyn des Zwecks geleitet. Diefe Ibee erfüllt allerbings feine ganze Seele bergeftalt, baß nicht (wie bei andern Menschen, im gewöhnlichen Zustande) noch andre Gebanten, Perceptionen, Reflexionen neben ihr Blat haben; fie beherrscht vielmehr sein Empfinden und Rühlen, sein Streben und Wollen, seine Imagination und Restexion, und von selbst ent= widelt fich baher aus ihr alles Einzelne (ohne vorher im Bewußtseyn erfaßt und ausgeprägt ju seyn), von selbst fügen sich bie einzelnen Glieber (Momente ber Ibee) ihr gemäß zusammen, von selbst reiht sich Wort an Wort, Vers an Vers, Linie an Linie. Nichtsbestoweniger aber ift und bleibt fie felbstbewufter Gebanke von mehr ober minder beutlicher Bestimmtheit, - weit verschieden vom bloken Instincte der Thiere. In letterem begegnen wir allerdings anscheinend einer unbewußt wirkenden Zweckthätigkeit. Allein der bloße Instinct ift als solcher nur ein Antrieb, ein Impuls.

folder kann wohl eine bedingte Rraft follicitiren, in Thatiakeit setzen; aber mare biese Kraft an sich eine völlig unbestimmte, so fann er allein unmöglich ihr Thun bergestalt leiten und bestim = men, bag es einen Zwed erfüllt, b. h. bag es eine vorausbestimmte Wirkung bat. Denn bazu wurde erforberlich fenn, baß ber Instinct gemäß biefer erft zu realisirenden Wirtung, alfo gemäß biefem ibeellen Prius felbstthätig mare: bas ibeelle Prius müßte bie Norm seyn, welcher gemäß er seine eigene antreis benbe Thatigkeit vollzöge. Damit aber ift ber Begriff bes Inftincts aufgehoben. Denn der bloße Trieb ift eben felbst nur eine mirkenbe Urfache, die eine andere Kraft in Bewegung fest, nicht aber eine gemäß einer ibeellen Rorm wirkende Urfache, feine En burfache. Gleichwohl wirkt ber Instinct gemäß einer bestimmten Und da diese Norm boch einen Grund ihrer Eristenz und Bestimmtheit haben muß, so muß ber Instinct ober die instinctio wirkende Seele (Lebenskraft), so gewiß sie zwedmäßig thätig ift, so gewiß die Norm als Richtschnur ihres Thuns entweder fich felbst gesetzt und sie immanent gegenständlich por sich haben, ober sie muß ihrerseits von einem andren geiftigen, mit Bewußtseyn thatigen Wefen fo gebilbet und beftimmt fenn, bag fie gemäß ber Norm, bie bem geistigen Wesen vorschwebt, unwillfürlich und unbewußt thatia ift. Eine ibeelle Norm als felbst gesette und felbst befolgte Richtschnur einer blind wirkenden und also nur reellen Thätigkeit ist eine contradictio in adjecto. — Sonach aber haben wir nur die Wahl, entweder die Thiere wie überhaupt alle organischen Wesen wegen ihrer Instincte und ihrer zwedmäßigen Begetations- und Reproductionsprocesse für geiftige, bochst begabte, nach felbstaefesten Ameden mit Bewuftfenn wirkende Befen zu erklären. - ober anzuerkennen, daß das zwedmäßige Geschehen zwar burch bie f. g. Instincte vermittelt sey, in letter Instanz aber auf ber schöpferischen Thätigkeit einer geistigen selbstbewußten Urkraft berube, welche die Thiere mit ihren Instincten, die organischen Körper mit ihren Kräften ursprünglich so gesett und bestimmt habe, daß sie bie zwedmäßige Thätigkeit selbst vollziehen, indem der Zwed zwar nicht von ihnen selbst gesett, sondern ihrer Wesenheit und deren Kräften als ursprüngliche Bestimmtheit nur inhärirend, eben barum aber nicht außer, sondern in ihnen waltende Richtschnur ihrer Wirksamkeit ist (veral. Psychologie S. 255 f. 260 f.).

Im Begriff bes immanenten Zwecks liegt enblich auch bie Antwort auf einen britten Einwand, ben man bem teleologischen Beweise entgegenzuhalten pflegt. "Zwecke, meint man, könne nur berjenige Wille haben, bessen Wollen nicht zugleich Vollbringen ift. bessen Absicht vielmehr burch ben Widerstand einer von ihm unabbangigen Natur ber Dinge verzögert, fich in ein Ziel verwandelt, nach welchem bin es noch einen Weg zurückzulegen giebt; zweckmäßiges Sandeln fen alfo nicht zu finden, wo eine unbedingte Gestaltungstraft Alles unmittelbar aus fich gebiert, sondern nur ba, wo ein eingeschränttes Wirten Mittel ju feinem Erfolge bebarf, Mittel, die es seinem Zwede nur um ben Preis bienftbar machen tann, daß es umgekehrt sich in ber Form seiner eignen Entwürfe nach ber Natur bieses ihm frembartigen Materials bequemt" (Lope, Mitrotosmus II. S. 10). Es foll sonach ein Wiberspruch gegen ben Beariff einer unbedingten Kraft, eines absoluten (allmächtigen) Wesens senn, ihm Awede und eine zwedmäßige Thätigkeit beizulegen. — Ich leugne nicht, daß gegen jeden pantheistischen Gottesbegriff biefer Einwand schwer in's Gewicht fallt. Denn die pantheistische Weltanschauung kann nicht umbin, die Gestaltung und Entwidelung ber Welt in irgend einer Form als ein Moment bes göttlichen Wefens felbst zu faffen, sen es baß sie biefelbe als Mobis fication ber absoluten Substanz, Erscheinung ber absoluten Wefenheit, ober als ben Organismus eines absoluten Lebensprincips, die Leiblichkeit einer absoluten Pfyche, ben Selbstverwirklichungsproceß eines absoluten Geistes betrachte. Nach ber pantheistischen Weltanschauung giebt es baber schlechthin keine Selbständigkeit und Selbstthätigkeit ber einzelnen Wefen; nach ihr ift es nur bas Absolute, Sott felbst, ber schlechthin Alles burch eigne Thätigkeit wirkt und Damit will es allerdings nicht stimmen, wenn bem Absoluten, obwohl es eine absolute und somit von keiner Bebingung, von keiner Schranke, von keinem Wiberstande gehemmte Kraft seyn foll, boch zugleich Zwecke beigemeffen werben und von Mitteln bei bem, was es thut, gerebet wirb. Gine folde Kraft bedarf offenbar feiner Mittel, feines Zeitverlaufs, feines Raceinanders von Acten und Erfolgen, um zu verwirklichen was fie will, ober was aus ihrem Senn und Wesen folgt. Das Ziel, das fie sich sett, ift vielmehr in bemfelben Momente, in bem es gefett wird, nothwendig auch erreicht. Bon einem Zwed, der zunächst bloßer Gebanke, burch

ein ihm gemäßes Sandeln und Wirken erft zu realisiren wäre, kann mithin nicht die Rede fenn. Das absolute Wesen an fich felbft ist vielmehr, was es ist, nothwendig burch Einen (ewigen) Act absoluter Selbstfetung und Selbstbestimmung; beim Absoluten von einer fortschreiten ben Geftaltung ober Entwickelung (wie fie bie Natur zeigt), von einem Biele ober Amede, zu bem es felbft erft ju gelangen hatte, ju fprechen, ift eine pure Bedankenlofigkeit, weil im Grunde eine contradictio in adjecto. — Allein damit zeigt fich nur von Neuem, daß eine eracte miffenschaftliche Verständigung über bas Wesen ber Natur allen Pantheismus gründlich widerlegt. Reinesweas aber wird burch jenen Ginwand ber theistische (driftliche) Gottesbegriff getroffen. Denn ihm ift Gott ber Schöpfer ber Welt, die Welt nicht Moment seiner eignen Wesenheit, sondern seine freie That, ein von ihm verschiebenes Wert seiner ichopferischen Willenstraft. Die Zwede, die Gott den weltlichen Dingen fest, find baber nur Zwede Gottes, fofern fie ursprünglich von ihm gefest ober vielmehr ihnen gemäß die weltlichen Dinge (Kräfte) bestimmt find; keineswegs aber betreffen fie fein eignes Wefen, keineswegs involviren sie Etwas, bas er für sich felbst erreichen will, ja sie werben nicht einmal unmittelbar von ihm selbst ausgeführt. S find vielmehr immanente Awecke, b. h. Awecke, welche nicht nur bie geschaffenen Wesen selbst durch ihre eigenen Kräfte zu verwirtlichen haben, sondern die auch nur das Ziel ihrer eignen Entmidelung bezeichnen, nur ihr eignes Seyn und Wefen, ihr eignes Berhalten, ihre eigne Bohlfahrt betreffen. Enbliche Befen, bedingte Rrafte aber konnen einen Zwed nur im Berlauf ber Reit, durch ein Zusammenwirken mit andern Kräften (b. h. burch Benutung der sich darbietenden Mittel), durch Ueberwindung von Wiberstand und hemmungen, turz nur burch eine fortschreitende Reihe von Acten und Erfolgen zur Ausführung bringen. andrerseits tann bas Weltliche, als von Gott verschieben, nur ein Endliches und Reitliches, ein Werbenbes, Sichentwickelnbes fenn. Wenn also biese Entwickelung zu einem bestimmten Riele führen foll, so kann baffelbe wiederum nur durch einen bestimmten Berlauf von Wirkungen und Erfolgen erreicht werben. Und gesetzt endlich auch, bag bieß Ziel nur erreichbar wäre, sofern Gott selbst beständig ober an einzelnen Punkten in den Sang der Greignisse selbstthätig eingriffe, immer stände Er bamit keineswegs in bem

Wiberspruche einer unbedingten Ursache zu bedingten, an Mittel und Wege gebundenen Wirkungen. Denn bieses Gingreifen (religiös ausgebrückt: bie göttliche Borfehung) kann boch nur gefaßt werben als ein Leiten und Richten, ein Disponiren ober bochstens Mobificiren ber natürlichen Wirkungen und ihrer Rräfte; lettere bleiben immer die unmittelbaren Urfachen bes natürlichen Geschehens. tann außerbem fich nur auf die Leitung freier geistiger Wefen beziehen (weil die Naturkräfte von felbst, ohne Anleitung den gesetsten Zweden bienen), und hinsichtlich ihrer hat fich Gott allerbings eine Schranke seiner Thätigkeit gesett, weil er sie geschaffen mit ber Bestimmung, burch freie Selbstthätigkeit ben Zwed ihres Dasenns zu verwirklichen: bei ihnen also kann er nur hinsichtlich bes Amecks. nicht aber hinfichtlich ber Mittel und seiner Ausführung ursprünglich setzend und bestimmend wirken, hier kann er nur leitend eingreis fen, um fie auf bie Bahn gur Erreichung bes Biels gurudzulenten. Aber die in dieser blok leitenden durch die Natur der geiftigen Wesen bedingten, sich ihr anpassenden Thätigkeit liegende Schranke hat fich Gott felbft gefest, weil fie burch ben von Ihm gefesten Amed ber Welt geforbert mar; fie ift freie Selbft beschränfung, und mithin keine Aufhebung seiner Absolutheit, seiner Allmacht, sonbern eine indirecte mittelbare Bestätigung und Bewährung berfelben. Denn Gott mare in Wahrheit nicht allmächtig, wenn er nicht auch seiner Allmacht selber mächtig, sie zu bestimmen, zu richten, zu beschränken im Stande wäre. Der unmittelbare Ausbruck göttlicher Allmacht ift eben nur bie Schöpfung ber Welt und ber geistigen Wesen, und gegen biesen Act unbedingter Kraft und Thätigkeit ift ber obige Einwand ohne Sinn und Bebeutung, indem ja grade in ber Schöpfung und nur in ihr die Unbedinatheit ber göttlichen Wirksamkeit ihren vollständigen Ausbruck findet. Denn einer folechthin unbedingten Rraft entspricht begrifflich nur eine unbedingte b. h. icopferische Thätigkeit; jebe anbre fteht im Biberfpruch mit ihr und tann ihr nur burch Gebankenlosigkeit ober burch eine willkührliche fich felbft wiberfprechenbe Abichmachung bes Beariffs bes Absoluten beigelegt werben.

Freilich aber fragt es sich, ob ber Gebanke ber Weltschöpfung, auf den wir naturwissenschaftlich von allen Seiten hingebrängt werben, nicht wiederum bei näherer Betrachtung verborgene Wider-

iprüche involviren bürfte, welche ben theiftischen Gottesbegriff ebenso in sich selbst auflösen, wie die dargelegten offenbaren Widersprüche bie materialistische und vantheistische Weltanschauung unmöglich Die Gegner behaupten es, und die Einwände, die fie aufgestellt, scheinen so unwiderleglich zu seyn, daß der streng theistische Gottesbegriff faft um allen wiffenschaftlichen Crebit gekommen ift. Lassen wir die Frage vorläufig dahin gestellt seyn, um sie im letten Abschnitt aus dem Zusammenhange sämmtlicher Resultate, die wir gewonnen, gründlicher erwägen zu können. Für jest kam es nur barauf an, aus bem Stanbe und ben Ergebniffen ber mobernen Naturwissenschaft die Nothwendigkeit der Annahme eines göttlichen Urwesens, einer selbstbewußten, Alles bedingenden und bestimmenben Urkraft barzuthun, abgesehen bavon wie der Begriff berselben zu formuliren und ob die allgemeine Vorstellung überbaupt in einen bestimmten haltbaren Begriff zu bringen seyn möge. Die Hinweifungen auf den theistischen Gottesbegriff eines absoluten Weltschöpfers, die uns dabei von selbst entgegentraten, konnen wir deshalb nur als vorläufige, nebenbei gewonnene Ergebnisse betrachten. beren wissenschaftliche Feststellung eine besondre, eingehende Erörterung forbert.

Che wir an bieselbe geben, haben wir ben eingeschlagenen Beg noch einige Schritte weiter zu verfolgen.

Das zwedmäßige Geschehen in ber Natur erhebt sich im menfolichen Wefen zu einer Zwed-fegenben, enburfachlichen Thätigkeit, welche nicht nur ber Awede, die fie verfolgt, fich klar bewußt ist, sondern auch die Mittel zu ihrer Verwirklichung mit Bewußtseyn und Verständniß auswählt und zwedentsprechend verwendet. Das nächste und im Grund alleinige Mittel aber, bas bem Menschen zur Verwirklichung seiner Amede zu Gebote steht, ift sein eigner Leib: burch ihn, burch seine Kräfte und Bewegungen - soweit sie dem bewußten Willen gehorchen — vermag der Mensch erft ber anderweitigen Mittel, welche bie Natur ihm barbietet, sich zu bemächtigen und fie (als Wertzeuge, Inftrumente 2c.) ber Ausführung seiner Awede bienstbar zu machen. Hier also baben wir ein Naturgebilbe, einen Complex von Atomen und Kräften, besien Thätigkeit und Bewegung vom bewuften Gebanken geleitet wird und ihm gehorsam Folge leistet. Ja ber menschliche Leib erscheint selbst (namentlich burch seine aufrechte Stellung und ben baburch ermög-

lichten freien Gebrauch ber Arme und Hande) höchft zweckmäßig conftruirt, um ben im menschlichen Wefen gegründeten Zielpunkten menschlicher Strebungen als Mittel ihrer Erreichung zu bienen. Hier also liegt in einem einzelnen Naturgebilbe, in einem beschräntten Kreise von Stoffen und Kräften, thatfächlich vor Augen, mas bie teleologische Weltanschauung für bas große Sanze ber Natur in Anspruch nimmt. Die Möglichkeit, daß auch bie ganze übrige Natur nach ihrer Beschaffenheit und Wirksamkeit von einer geistigen zwedsetenden und zwedmäßig wirkenden Kraft bestimmt und geleitet seyn fonne, ift mithin thatfacilich ermiefen. Es ift ermiefen, bak zwischen ber Natur und dem bewußten Gedanken an sich keine unübersteigliche Kluft, kein trennender Widerspruch befestigt ift. Mag immerhin jene Wirksamkeit bes menschlichen Willens auf ben mensch= lichen Organismus an bas Nervenspstem gebunden erscheinen; mag es immerhin feststehen, daß mit der Verletung ober Rerstörung defselben die Herrschaft des Geistes über den Leib gehemmt und aufgehoben wird, — die Nerven sind boch berselben stofflichen Natur wie die Atome, die den Pflanzenkörper, den Kryftall, das Wasser 2c. Es ist mithin fehr wohl benkbar, daß eine — wenn auch andersgeartete - selbstbewußte und damit geistige Kraft bestehe, welche ohne Vermittelung alle ftofflichen Elemente (Kräfte) ber Natur in ihrer Gewalt hat und sie zweckmäßig zu bestimmen, zu disponiren, zu leiten und zu richten vermag.

Rugleich ift die Existenz des menschlichen Wesens als eines Gliedes des Naturganzen ein neuer Beweis für die Nothwendig= teit, bas Daseyn und Wirken einer folden geistigen Urkraft anzunehmen. Denn der Mensch entsteht; ber menschliche Organismus - bas hat die Geologie bewiesen - ist kein ursprüngliches Gebilde, sondern erst spät, nachdem der Broces der Erdbildung im Wesentlichen vollendet war, in's Daseyn getreten. Durch welche Umftande und Bedingungen, durch welche Zwischenstufen und Uebergange auch immerhin bas Auftreten ber ersten Menschen vermittelt gewesen senn mag, - soviel steht (wie wir gesehen haben) fest, baß bie specifisch psychischen Erscheinungen, schon die einfache Empfinbung und Sinnesperception, namentlich aber das Bewußtseyn und Selbstbewußtsenn, sich aus keiner blogen Combination ber Stoffe, aus keiner Bewegung und Wirksamkeit ber elementaren (materiellen) Atome erklären läßt, daß mithin nothwendig eine befonbre Ulrici, Gott u. Die Ratur. 2. Muft. 34

pfychische Kraft angenommen werden muß. Diese Kraft steht nicht nur in unmittelbarer Beziehung mit der Lebenskraft, d. h. mit dersjenigen besondern Kraft, welche sich überall kundgiedt als mitwirzende Ursache der Berwandlung der unorganischen Stosse in organische Materie, der Berbindung derselben zur Zelle und der Zellen unter einander, sondern sie leitet auch die Lebenskraft ursprünglich und von Ansang an, indem ihr, wie wir gesehen haben, die s. g. morphologische, den Leid ausbauende, gestaltende, gliedernde Thätigkeit beigemessen werden muß. Und diese psychische Kraft kann, wie sich behnfalls bereits gezeigt hat, nicht an ein einzelnes (ponderables oder imponderables) Atom noch an irgend einen Complex von Atomen gebunden seyn, sondern es muß ein besondere psychischer Stoss, eine besondere Seelensubstanz angenommen werden, von welcher als einigendem Centrum der psychischen Kräfte die Thätigkeiten der Seele ausgehen.

Gemäß diesen Ergebnissen werden wir auch schon bei der Entstehung der Pflanzen eine Wirksamkeit der psychischen Kraft voraussetzen müssen. Sie erscheint bei ihnen zwar nur als vis plastica thätig. Allein ber Umftanb, baß, soweit wir seben können, bei ben Pflanzen biejenigen Phänomene, welche wir nach der Kenntniß unseres eignen Seelenlebens als bie specififch psychischen zu betrachten pflegen, namentlich die Empfindung und die freie Bewegung, sich nicht zeigen, kann jene Voraussetzung nicht umftoßen. Denn einerseigt sich, trot aller Verschiedenheit, doch auch eine so nabe Berwandtschaft zwischen ber pflanzlichen und thierischen Organisation. daß es, wie wir gesehen haben, schwer, wenn nicht unmöglich ift, eine scharfe sichere Granze zwischen bem Pflanzen- und Thierreiche zu ziehen (vergl. oben S. 405 f.); es finden sich - in ben f. g. Roophyten — Uebergänge von bem einen zum andern, welche die Unnahme einer Wirkfamkeit wesentlich andrer Kräfte kaum ftatthaft erscheinen laffen; es treten einzelne Phänomene hervor, z. B. daß bie Bflanzen nach bem Lichte fich wenben, baß sie ihre Wurzeln nach ben im Boben verborgenen Nahrungsstoffen hinftreden, daß bie Sensitiven bei ber Berührung ihre Blätter zusammenfalten zc., welche wenigstens ein Analogen ber Empfindung und freien Bewegung barbieten. Fechner, der alle Umftande, welche für die Beseeltheit ber Pflanzen sprechen, in scharffinnigster Weise zusammengestellt hat (vornehmlich in seinem Werte "Neber bie Seelenfrage", S. 23 ff.),

hat zwar mannichfachen Widerspruch, aber bisher noch keine Widerleaung gefunden (vergl. Binchologie. S. 346 ff.). Andrerseits gilt bas große allgemeine, auf der Bedingtheit aller Raturfräfte beruhende Geset, daß jede Kraft ihre volle Wirkung nur ba äußert und bie bochste Stufe ihrer Entwickelung (Thätigkeit) nur ba erreicht, mo die Umstände und Bedingungen, d. h. die übrigen mitwirkenden Naturfräfte ihr ihre volle Gunst zuwenden, auch für die psychische Ihre Wirksamkeit insbesondere ist an die Lebenskraft gebun-Diese aber hat im Gebiete ber vegetabilischen Organisation ben. eine andre Aufaabe als innerhalb des Thierreichs. Dort hat sie bie unorganischen Stoffe zunächst erst in organische Materie zu verwandeln und muß diese Berwandlung fortbauernd vollziehen, wenn ein Thierreich entstehen und thierisches Leben fortbestehen soll. Rur aus ben bereits vegetabilisch organisirten Stoffen vermag fie burch neue Combination berselben bie Elemente best thierischen Organismus zu erzeugen, den erzeugten zu erhalten und allgemach auf höhere Stufen der Bildung zu erheben. Die eine Thätigkeit ift die Boraussetzung und Vorbedingung der andern, — b. h. in der Bedingtbeit der Lebensfraft und der Raturfräfte überhaupt liegt es. daß ihre Wirksamkeit nothwendig Stufen und Grabe hat und bak daher aus den unorganischen Stoffen nicht unmittelbar die höhere thierisch-organisirte, sondern zunächst nur vegetabilisch organisirte Materie hervorgehen konnte. Dann aber erklärt es sich auch aus berselben Bedingtheit, daß die Lebenstraft auf der ersten Stufe ihrer (vegetabilischen) Wirksamkeit ber psychischen Kraft noch nicht bie Mittel zur vollen Entfaltung ihrer Wirkungen liefern konnte. Die vegetabilische Organisation, soweit sie bas Erzeugniß ber Lebenstraft ist, gestattet ber psychischen Kraft noch nicht, biejenigen Wirkungen in voller Deutlichkeit zu äußern, die wir als specifisch psychische zu betrachten veranlaßt find: sie gestattet ihr nur, vorzugsweise als bloke vis plastica und nur nebenher in unbeutlichen Anfängen ber Empfindung und freien Bewegung sich zu bethätigen. Erst nachdem bie Lebenskraft burch bie Entstehung der vegetabilischen Organisation in Stand gesett ift, gur Bilbung von thierischen Organismen überzugehen, kann die psychische Kraft bei biefer Thätiakeit bergestalt mitwirken, daß Gebilde entstehen, welche der Empfindung und freien Bewegung in vollem Maaße fähig sind. Auch babei aber erscheinen beibe Kräfte an eine stufenweis fortschreitende Entfaltung ihrer 34 \*

Wirtungen gebunden: die Existenz des Niederen erscheint als Besdingung der Entstehung des Höheren, Bollkommneren. Ob in dieser progressiven Bewegung das Höhere (die am vollkommensten entwickelzten Thiergeschlechter und schließlich der Mensch) unmittelbar aus dem Niederen sich hervorbildete, oder ob dieß nur mittelbar dadurch gesschah, daß die Lebenszund Seelenkraft wiederum die animalisch organissirte Materie der niederen Thiergeschlechter verwendete, um aus ihr die höherorganisirte Leiblichseit der vollkommeneren Thierzgattungen zu dilden, — oder endlich ob der Fortschritt vom Niedezen zum Höhern nur durch die sich progressisch steigernde Gunst der äußern Umstände und Bedingungen dewirkt ward, — diese Frage vermag die Naturwissenschaft, wie sich gezeigt hat, auch noch nicht einmal hypothetisch zu entscheden. Wir werden erst weiter unten zusehen können, ob vielleicht von unsern philosophischen Ergebnissen aus eine Beantwortung derselben sich gewinnen läßt.

Wie bem aber auch sen, diese fortschreitende Thätiakeit der Lebensfraft und ihr harmonisches Aufammenwirken mit der fie leitenden pspchischen Kraft kann unmöglich erklärt werden aus den bekannten Wirkungen ber allgemeinen physikalischen und demischen Es ist nur bentbar unter ber Voraussetzung, daß jene beiben Kräfte ursprünglich eine solche Bestimmtheit erhielten, welche ihr Rusammenwirken und bessen Resultate möglich macht. Es ift nur bentbar unter ber zweiten Boraussetzung, baß bie allgemeinen physikalischen und demischen Kräfte zufolge bes Entwickelungsprocesses bes Ganzen (bes Sonnenspstems, bes Erbkörpers) ihre ursprungliche Alleinherrschaft und übermäßige Gewalt verloren und zu begunftigender Mitwirkung mit jenen beiben Kraften fich bequemten. Es ist endlich nur benkbar unter ber britten Boraussetzung, baß bie psychische Kraft, welche unter Mitwirtung ber Lebenstraft und unter zwedmäßiger Benutung ber gegebenen Umftanbe ben Organismus bergeftalt aufbaut und gliebert, baß Empfindung und freie Bewegung. Berception, Bewußtsem und Selbstbewußtsem möglich werben, bei biefer ihrer Thatigkeit entweber von einer mit Bewußtsenn maltenden höheren Rraft geleitet, ober von einer folchen Rraft urfprünglich als felbstthätiges Debium ber Ausführung ihrer Intentionen gefest und bestimmt fen. Denn jedes zwedmäßige Birten und Geschen tann, wie gezeigt, in letter Inftang nur von einer mit Bewußtseyn wirkenben Thatiakeit ausgeben. Und eine Rraft.

bie burch eigne Thätigkeit und unter Mitwirkung andrer Kräfte zum Bewurtsenn und Selbstbewurtsenn ihres Thuns sich entwickelt. kann nicht jufällig zu biefem Erfolge gelangen, sondern muß ursprünglich zu einer solchen Entwickelung bestimmt und befähigt feyn. Denn wie eine blinde bewußtlose Zweckthätigkeit ein Wiberforuch in sich ist, so ist die Entstehung des Bewußtseyns durch das bloße Ausammenwirken mannichfaltiger Atome ein gleicher undenkbarer Widerspruch. Das Bewußtseyn kann vielmehr, wie gezeigt, nur ber Erfolg Einer einigen, es aus sich selbst erzeugenben ober au ihm sich entwickelnben Kraft seyn (val. S. 294 ff. 300 ff. 312). Diese Kraft ist allerbinas eine bedinate und kann nur eine bedingte Denn sie gehört zum Ganzen der Natur und Welt: und die Welt, die Natur ift nun einmal eben baburch Welt und Natur, daß fie aus bem Zusammen-, Auf- und Gegeneinanderwirken mannichfaltiger bedingter Kräfte entsteht und nur durch bas Spiel biefer Sie erscheint baber an die Mitwirkung andrer Kräfte besteht. Raturkräfte gebunden, sie kann, wie jede bedingte Kraft, an sich nur Fähigkeit, bloges Bermögen fenn. Aber je complicirter die Bedingungen, je kunftlicher die Mittel und Veranstaltungen erscheinen, die zu treffen waren, um eine bedingte Naturkraft zu befähigen, Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn aus sich zu erzeugen und damit zu jener Freiheit des Wollens und Handelns zu gelangen, welche nicht bloß innerlich, sondern troß der anscheinend herrschenden allgemeinen Rothwendigkeit auch äußerlich sich geltend zu machen vermag. - um fo unvermeiblicher wird die Boraussekung einer mit Bewußtseyn, nach Zwed und Absicht wirkenben Urkraft, von ber jene Beranstaltungen ausgingen. Nur von einer solchen Urkraft kann eine auf Bewußtseyn angelegte Kraft biese ihre Bestimmung erhalten haben; nur von einer solchen Kraft können die Mittel beschafft seyn, die erforderlich waren, um die bloße Anlage (Fähigkeit) in Ausstbung, die Möglichkeit des Bewuftsenns zur Wirklichkeit zu bringen.

So gewiß sonach alle beseelten Wesen, welcher Art sie seyn mögen, burch bas kosmologische, plan- und zweckmäßige Zusammen-wirken aller Naturkräfte in ihrer Existenz bedingt sind und nur durch ein solches Zusammenwirken Bestand gewinnen konnten, so gewiß ist die Naturwissenschaft durch die Existenz beseelter Wesen und des Wenschen insbesondere genöthigt, das Daseyn Gottes,

eines selbstbewußten, nach Zweck und Absicht waltenben Urwesens voraustulegen.

Müssen wir, wie gezeigt, die Seele substanziell als eine Einheit von Kräften faffen, beren Centrum eine Kraft continuirlicher Ausbehnung und Umschließung ist, burch welche sie den Letb bildenben Atome ergreift, zusammenordnet, burchdringt, so hat sich bamit zugleich ergeben: die Seele überhaupf und insbesonbere die Subftanzialität und Wesenheit ber menschlichen Seele zeigt burchgangia bie nächste Verwandtschaft mit ber Substanzialität jenes abttlichen Urwefens, auf welches unfre bisherigen Erörterungen uns überall bingeführt baben, und welches ebenfalls nur gefaßt werben kann als absolute, die Welt umschließende, burchbringende, bildende, ordnenbe, geistige Urfraft. Die Eriftenz ber menschlichen Seele beweist unmittelbar die Möglichkeit des Daseyns eines solchen Urwefens. Und diese Möglichkeit wird auch hier wieder zur Rothwendigkeit, wenn wir bebenten, bag bie substanzielle Beschaffenbett ber Seele. jene Kraft continuirlicher Ausbehnung, Umschließung und Durchbringung, im entschiedenen Gegensat fteht zu aller atomiftischen Stofflichkeit. Sie kann baber auch nicht aus einem atomistisch componirten Stoffe hervorgegangen, nicht burch atomistisch wirkende Kräfte erzeugt, mithin weber aus der Natur noch durch die in ihr waltenben Kräfte entstanden seyn. Denn es ist undenkbar, daß die Atome, fich felbst vernichtend, in eine continuirliche Substanz zusammenschmelzen, es ist ebenso unbenkbar, daß bie an Atome und Atommassen gebundenen Naturfräfte eine solche Substanz erzeugen könnten. Sie kann aber auch nicht burch bie Thatiakeit einer zwar einigen, aber blindwirfenben Urfraft entstanden fenn. Denn es ist ein Wiberspruch in sich, bag von einer ohne Rorm und Princiv. ohn e Riel und Awed wirkenden Kraft, die schon in ihrer morphologischen Thätiakeit aemäß einer bestimmten Rorm und auf ein bestimmtes Ziel hin wirkenbe Kraft ber Seele ausgegangen fen. Gs ist ein gleich unbenkbarer Wiberspruch, bag von einer ohne Bewuftsenn, Blan und Absicht wirkenben Kraft ein mit Bewuftsenn. Plan und Absicht thätiges Wefen producirt feyn konne. Denn bie Norm, welche von der Urtraft für die Thätigkeit einer von ihr ausgehenben anbern Kraft gesett wird, ift nothwendig bie Norm für die Thätigkeit ber wirkenden Urkraft felber, weil ja die von ihr gesetzte andre Rraft nur bann und insoweit ber Norm gemäß thatig

senn kann, wenn und soweit fie selbst als Kraft gemäß eben bieser Norm bestimmt ift, so daß fie ihr gemäß wirken muß. ebenso klar ift, daß ein Wesen, welches, wenn auch nur unter Bebingungen, sum Bewuftfenn kommt, boch in fich selbst mit ber Rraft (Kähigkeit) des Bewußtsenns ausgestattet senn muß. Damit ist aber nur gefagt, daß ein solches Wefen ursprünglich so gesett und beftimmt fenn muß, daß, wenn die Bedingungen eintreten, bas Bewußtseyn aus seiner Thätiakeit als Erfolg berselben resultirt, b. h. biefer Erfolg muß bei ber ursprunglichen Setzung und Bestimmung bes Wefens ber leitenbe Gefichtspunkt gewesen fenn, welchem gemäß es gesetzt und bestimmt worden. Und folglich tann die Urtraft, von welcher biefe Setung und Bestimmung ausgegangen, nicht selbst bewuftlos thatia gewesen senn. Denn es ist eine augenfällige contradictio in adjecto, die Entstehung von Bewußtsem und Selbstbemuftfenn als ben leitenben Gesichtspunkt einer bewuftlos wirkenden Kraft zu faffen. So gewiß daher die menschliche Seele auf Selbstbewußtseyn, Ichbeit, Persönlichkeit ursprünglich angelegt ist (wie die Psychologie des Näheren nachzuweisen hat), so gewiß kann auch Gott nur als Selbst, Ich, Berfon gefaßt werben.

Sonach ergiebt sich zwar aus naturwissenschaftlichen wie aus pfychologischen Grunden zur Evidenz, daß die menschliche Seele nur von einer selbst seelischen, selbstbewußten, geistigen Urkraft ausgeaangen (geschaffen) senn kann. Und zugleich folgt aus der Unbebinatheit dieser Urfraft, daß ihr Bewußtsenn und Selbstbewußtsenn an keine Bebingungen geknüpft fenn kann. Aber eben barum folgt maleich, bak die menschliche Seele nicht schlechthin aleicher (ibentischer), sonbern nur relativ gleicher Wesenheit mit bem göttlichen Urmesen senn kann. Denn ber Unterschied zwischen ber Bedingtheit bes menschlichen und ber Unbedingtheit bes göttlichen Bewußtseyns trifft nothwendig auch die ihm zu Grunde liegende Kraft und Subftanz, beren Erfolg bas Bewußtseyn ist. In dieser Bebingtheit liegt zugleich bie qualitative wie quantitative Beschränktheit bes menschlichen Bewußtseyns, b. h. die Beschränktheit bessen, mas bem Menschen zum Bewußtsenn kommt, wie ber Klarheit und Beftimmtbeit, mit ber es ihm zum Bewußtseyn kommt. Andrerseits aber beweift bas menschliche Bewuftsenn burch eben biefes Wiffen um seine eigne Beschränktheit, daß es nicht auf einen an sich befebrankten Inbalt eingeengt, sonbern einer Erweiterung seines

Inhalts, wie einer Verklärung seiner Form fähig ift. Denn nur ein Wefen, das nicht an eine an fich ein- für allemal fixirte Schrante gebunden, fonbern nur einer temporaren, aufheb = baren Beschränkung unterworfen ift, kann über seine jeweilig gegebene Schrante bin ausstreben. Und nur einem Wefen, bas eines folden Strebens fähig ift, kann bie jeweilige Schranke, auf die es ftogt, fühlbar werben, jum Bewußtseyn tommen. Das folgt einfach baraus, baß bas Bewuftseyn ber Schranke nicht nur bas Gefühl eines gegebenen Wiberftanbes, einer eingetretenen hemmung, fonbern auch die Unterscheibung des Beschränkten vom Unbeschränkten voraussett. Jenes Gefühl aber tann nur entfteben, wo ein Streben (Bewegung) über bie Schranke hinaus, sie zu burchbrechen. ftattfindet; und jene Unterscheibung ist nur möglich, wenn ber unterscheibenben Thätigkeit ber Stoff bazu vorliegt, — was wiederum nur da der Fall ift, wo der jeweiligen Schranke ein auf ihre Uebermindung gerichtetes, in's Unbeschränkte, auf die Erfassung bes Ganzen gehendes Streben gegenübersteht. Sonach aber stellt sich ber Unterschied zwischen dem menschlichen beschränkten und bem göttlichen unbeschränkten Bewußtseyn nicht als eine schlechthin fixirte, trennende, sondern als eine der Aufhebung fähige, zur Einigung führende Differeng bar. Auch kann ja bas göttliche Bewuftfeyn eben als Bewußtseyn traft ber Ibentität bes allgemeinen Begriffs bes Bemußtfenns nicht ich lechthin verschieben, sondern muß trop feiner Unbedingtheit nothwendig gleichartiger Ratur und Entstehung Wir wenigstens können von ber Natur unfres eignen Bewußtseyns aus nicht umbin, anzunehmen, daß auch bas göttliche Bewuftfenn nur ber Erfolg einer wenn auch unbedingten Araft ber Unterscheibung fen. Wir konnen uns eine immanente Gegenftändlichkeit des Inhalts nicht benken, ohne eine unterscheibende Thätigkeit vorauszuseben, die ihn von sich selbst scheidet und ihn eben bamit sich gegenüber stellt. Und ebenso wenig permögen wir uns ein Auffassen, Erkennen, Wissen vorzustellen, ohne eine unterscheibende Thätigkeit, die das wissende Subject vom gewußten Object unterscheidet und zugleich am Object Unterschiede (Bestimmtheiten) fest ober die gegebenen Bestimmtheiten besselben nachunterscheibet. Denn das schlechthin Unbestimmte, Ununterschiedene und Ununterscheidbare muffen wir nun einmal für schlechthin undenkbar er= flären.

Ueberblicken wir zum Schluß die gewonnenen Resultate, so präsentiren sie sich, zusammengefafit, als Grundzüge einer Weltanschauung, die von den gemeinhin berrschenden Ansichten sich bestimmt unterscheibet. In schroffem Gegensatz ftanben und fteben nicht nur der atheistische Materialismus und der religiöse Glaube, sondern auch ber philosophische s. a. Deismus und Bantheismus sich gegenüber. Hat sich ber Materialismus, wie wir gesehen haben, als wissenschaftlich unhaltbar erwiesen, und entzieht sich ber religiöse Glaube als persönliche Ueberzeugung den Erörterungen der Wissenschaft, so murbe ber Streit geschlichtet senn, wenn ber Awiesvalt awischen Deismus und Bantheismus sich lösen ließe. Sie sind insofern Extreme, als ber Deismus Gott seinem Werke, ber Welt, aeichieden gegenüberstellt, die volle Selbständigkeit und Selbstthätigkeit ber Welt annimmt und damit Gott in Rubestand versett ober boch nur von außen in ben Sang ber weltlichen Dinge eingreifen läßt, ber Pantheismus bagegen alle Selbständigkeit ber Welt leugnet (und consequenter Weise leuanen muß) und sie nur als Ausbruck, Aeukerung, Manifestation bes göttlichen Wesens und Lebens fast. gewonnenen Resultate unfrer Erörterung ergeben eine vermittelnbe Weltanschauung, indem sie zeigen, bag und inwiefern ber Deismus gegen ben Bantheismus, aber auch ber Bantheismus gegen ben Deismus Recht und Unrecht hat. Denn involvirt der Beariff des Atoms bas Geschaffensenn ber atomistisch gebildeten Welt durch eine unbedingte, göttliche, metaphysische Urtraft, segen ebenso nothwendig bie bedingten Kräfte ber Natur das Daseyn einer sie bedingenden, an sich unbedingten Urfraft voraus, und kann die in der Natur waltende Gesetlichkeit, Ordnung, Blan- und Zwedmäßigkeit nur gefaßt werben als die Wirkung einer die Atome und ihre Kräfte nicht nur setzenden, sondern auch nach Plan und Absicht bestimmenden, also selbstbewußten, geistigen Urfraft, - so hat ber Deismus Recht. wenn er die Welt als Schöpfung Gottes, als ein Andres, von Ihm Unterschiedenes faßt, und gegen jede Identification des weltlichen und göttlichen Wesens protestirt: eine Welt ber Atome kann unmöglich, weder stofflich noch bynamisch, weder reell noch ideell, zu bem Einen, emigen und unendlichen (absoluten) Wefen Gottes gehören, noch je gehört haben. Dagegen hat er entschieben Unrecht, wenn er bie Welt bem göttlichen Wefen selbständig, geschieben gegenüber, außer und neben Gott stellt. Vielmehr wie die Welt nur durch

Gott entsteht, so besteht sie auch nur durch Ihn, und nicht nur burch Ihn, sondern auch nur in Ihm, umfaßt, getragen, burchbrungen von Ihm. Der Pantheismus behauptet baher mit Recht, baß auch ber Proces ber Weltbilbung und Weltentwickelung auf göttlicher Thätigkeit beruhe. Er muß insofern in der That auf ein göttliches Wirken zurückgeführt werben, als wir, wie gezeigt, annehmen muffen, bak Gott nicht nur ben Atomen bas Maak und bie Wirkungsweise ihrer Kräfte bestimmt, nicht nur ben Aether in Bewegung sett und bamit Licht und Warme und bie burch sie bedinaten physitalischen, chemischen, elektrischen Processe in Wirksamkeit bringt, nicht nur jene centralisirenden Kräfte, burch welche ein Atom zum bestimmenden Einigungspunkte einer Körper- oder Massenbilbung erhoben und bamit die Scheidung und Verknüpfung, die Ordnung und Glieberung bes Stoffes eingeleitet wirb, in's Daseyn ruft und zur Thätigkeit anregt, sondern auch alle und jede Wirkung der waltenben Naturkräfte insofern vermittelt, als fie alle nach außen, auf Andres außer ihnen wirken und jede Wirkung in die Ferne nur burch die übertragende Thätigkeit Gottes zu Stande kommt. Aber ber Pantheismus hat Unrecht, wenn er barum das Wirken und Leben ber Natur nur als Leben und Wirken Gottes selbst faft. Nur die Entstehung, Bilbung und Ordnung bes Naturganzen wie bas Maak und die Wirkungsweise der Naturkräfte beruht auf der schaffenben, bestimmenben, bisvonirenben Thatigkeit Gottes. Rachbem burch sie die Weltförper und die einzelnen Naturwesen gesett find, vollzieht fich ber Lauf ber Natur, ber Proces ber Weltgeschichte gemäß ber ihm inharirenben göttlichen Bestimmung felbstanbig auf Grund ber in ihm waltenben Kräfte und ihrer Wirkfamkeit; ja bie geiftbegabten Wefen können und sollen ihre Kräfte in freier Weise nach eigener Selbstbestimmung brauchen; und nur ber Erfolg jeder Thätigkeit der Dinge auf einander ist insofern burch eine Mitwirfung Gottes bebingt, als jebe Wirfung in bie Ferne jene vermittelnbe Thätigkeit Gottes erfordert. Diese von ber atomistischen Natur ber Dinge selbst geforberte Thätigkeit involvirt zugleich die Möglichkeit jenes Eingreifens Gottes in den Verlauf ber Welt und Weltgeschichte, welches vom religiösen Bewußtseyn als bie gottliche Weltregierung, die gottliche Borfehung bezeichnet wird.

Diese Weltanschauung, sofern in sie bereits ethische Beziehungen

— bie bisher nur beiläufig sich uns bargeboten haben — aufgenommen sind, wird erst in ben folgenden Abschnitten ihre volle Begründung und überzeugende Kraft gewinnen. Denn zu ihr werden
wir nicht nur durch die gegebene Beschaffenheit der Natur und der Naturseite unsres eignen Wesens, sondern auch durch die Betrachtung der geistigen und ethischen Seite, die in unsrem Denken und Erkennen, in unsrem Wollen und Handeln sich kundgiebt, mit gleicher logtscher Nothwendigkeit hingeführt. —

## Vierter Abschnitt.

Gott als nothwendige Voraussetzung der Naturwissenschaft selbst.

I. Allgemeine Principien miffenschaftlicher Erkenntnig.

Das Einzelne wie das Ganze, die einzelne Erscheinung wie das Allgemeine des Gesetzes und Begriffs, kurz ein Object welcher Art es auch sey, vermögen wir nur wahrzunehmen, aufzusaffen, vorzustellen, wenn es ein an sich Bestimmtes, von Andrem Unterschiedenes und für uns Unterscheidbares ist. Diesen Sathabe ich um seiner hohen, überall eingreisenden Wichtigkeit willen so oft und so aussührlich dargethan (vgl. System d. Logik, S. 60 ff. Glauben u. Wissen 2c. S. 43 f. 83 ff. Compendium d. Logik, S. 10 f. 20 f. Psychologie, S. 293 ff.), daß ich hier nur die Hauptsmomente des Beweises kurz wiederholen darf.

Es ist eine allbekannte und anerkannte Thatsache, daß wir sehr kleine Dinge, deren Größe noch nicht den 20sten Theil einer Linie erreicht, nicht wahrzunehmen vermögen, so wie daß wir von der wahrnehmbaren Größe eines Dinges nur eine bestimmte Borstellung gewinnen, wenn wir dieselbe mit der Größe eines andern vergleichen (messen). Sedenso sind wir außer Stande, die röthliche Farbe eines Fasses Wasser, in welchem 1/10 Gran Carmin aufgelöst worden, wahrzunehmen: das Wasser erscheint uns vielmehr ganz ebenso gesärbt wie jedes andre, und selbst nach Beimischung einer größeren Duantität Carmins vermögen wir die röthliche Farbe nur zu erstennen, wenn wir das Wasser mit andrem ungefärbtem Wasser versgleichen. Sedenso entgeht uns ein Geräusch, das so gering ist, daß es sich von der uns umgedenden Stille nicht unterscheidet. Hätten alle Dinge dieselbige identische Farbe, hätten wir nicht mannichfaltige,

verschiebene Gesichtsempfindungen, so würden wir zwar sehen, und boch nichts seben: unfre Augen murben uns nichts helfen, - wir würden mittelst ihrer nichts von den Dingen wahrnehmen, weder ihr Dasenn noch ihre Beschaffenheit: benn wir sehen und verciviren nur Gestalten. Entfernungen zc. mit Gulfe ber verschiebenen Karben, ber Bericiebenheit ber Schattirung, b. h. burch Untericheibung ber mannichfaltigen Gesichtsempfindungen, die wir haben. Den Beweis bafür liefert Jebem die Dunkelheit einer finstern Racht. Denn (wie Kechner mit Recht behauptet und bewiesen hat) wir sehen die Finfterniß: sie tann nicht gefaßt werben als völlige Farb- und Lichtlofigkeit, als ein reines Nichtssehen, "sondern bas Schwarz, bas wir im geschloffenen Auge haben, ist ganz bieselbe Lichtempfindung, die wir beim Anblick einer schwarzen Fläche haben" (Rechner: Bipchophysit I. S. 165 f.). Daffelbe gilt von allen übrigen Sinnesorganen, wie Jeber sich täglich und stündlich überzeugen kann. Aber auch jenseits bes finnlichen Gebiets macht basselbe Geset sich geltend. Wir wissen zwar, daß eine Million Menichen mehr ift als 999,990; aber nur von ben beiben Summen wiffen wir, daß die eine größer ist als die andre; wenn wir uns bagegen eine Million einzelner Menschen vorstellen sollen, so erweist sich dieß als völlig unmöglich, weil wir in so großer Anzahl die einzelnen nicht mehr von einander zu unterscheiben vermögen. U. s. w. Rurz aus einer Reihe unbestreitbarer Thatsachen ergiebt fich zur Evidenz, daß unfer Wahrnehmen und Erkennen, Denten und Begreifen nur so weit reicht, als unser Unterscheiben geht; daß unfre (subjectiven) Empfindungen und Gefühle, Triebe und Strebungen 2c., wie unfre (objectiven) Sinnesempfindungen. Berceptionen, Anschauungen uns überhaupt nur jum Bemuftfenn tommen, sofern und indem wir sie von unserem empfindenden, fühlenden, percipirenden Selbst (von unfrer Seele) untericheiden: daß wir ihre Mehrheit und gegebene Bestimmtheit nur so weit erkennen, als wir sie von einander zu unterscheiden und unter einander zu vergleichen vermögen; ja daß wir auch des reellen Dasenns auferer Gegenstände uns nur bewuft werden, sofern und indem wir bie Dinge von uns selbst und bamit von unsern Sinnesempfinbungen und Wahrnehmungen, in benen sie sich uns kundgeben, uns terscheiben. Nur badurch werben bie Dinge, wie unfre Empfinbungen 2c. jum Inhalt unfres Bewuftfenns und erhalten eine

Beftimmtheit für unfer Bewußtfenn; nur baburch werben fie au einzelnen bestimmten Vorstellungen. Nur durch weitere Unterscheis bung und Vergleichung einer Mehrheit einzelner Obiecte von einer Mehrheit andrer gewinnen wir die Vorstellung eines Allgemeinen und bilden uns unfre f. g. Begriffe, möge ihr Inhalt bas Allgemeine bes Gesekes ober ber Gattung und Art sem. Nur durch Unterscheidung kommen uns die Zustände, Bewegungen, Actionen und Reactionen unfrer Seele, unfre geiftigen Vermögen und Thätigfeitsmeisen, jum Bewuftsem: nur burch fie lernen wir, baf eine Empfindung etwas Andres sen als ein Trieb, eine Vorstellung etwas Andres als ein Willensentschluß. Nur durch Unterscheibung also entsteben überhaupt unfre Gebanten, segen fie bewußte Empfinbungen und Gefühle (Kundgebungen unfres subjectiven Sepns und feiner Bestimmtheiten), ober bewußte Perceptionen außerer Gegenstände (Kundgebungen bes objectiven Seyns ber Dinge), sepen fie einzelne Vorstellungen ober allgemeine Begriffe, sepen sie unmittelbar gegebene (f. g. natürliche ober unwillführliche) unserm Bewustfenn fich aufbrängende Triebe und Strebungen, ober mit Zwed und Absicht frei gefaßte Willensentschlüsse, seven sie durch f. a. Ideenaffociation unwillkührlich entstehende Gebilbe, ober freie Broducte unfrer Ginbildungetraft; - jum Bewußtfenn tommt une ibre Eristenz wie ihre Bestimmtheit nur, wenn und indem wir sie von unserm Selbst und von einander unterscheiden. Dieft merben mir behaupten dürfen und müffen, so lange uns nicht nachgewiesen ift, baß wir einen Gebanten zu haben, einen Gegenstand zu benten vermögen, ohne ihn uns vorstellig zu machen, b. h. ohne ihn unserm benkenben Selbst immanent gegenüberzustellen, und daß eine folche Gegenüberstellung möglich sey, ohne eine Unterscheidung bes Denkenben (Subjects) und Gebachten (Objects). — Schon baraus ergiebt fich, daß unfer Bewußtseyn selbst auf ber untericheibenben Thatigkeit ber Seele beruht, daß es nur burch biefe Thatigkeit. sen es als der alleinige ober durch Mitwirkung andrer Kräfte vermittelte Erfolg berfelben, zu Stanbe fommt, und bag es baber gar nicht entsteht und sofort wieder vergeht, wo diese Kraft des Unterscheibens selbst oder die Bedingungen ihrer Wirksamkeit fehlen, ober wo sie an der Ausübung ihrer Thätigkeit gehindert wird.

Sonach aber folgt: So gewiß wir das schlechthin Unbestimmte, Ununterschiedene und für uns Ununterschiedene weber wahrzunehmen,

noch überhaupt vorzustellen vermögen, so gewiß muffen die reellen Dinge, wenn sie uns zur Wahrnehmung kommen follen, an fich bestimmt und bamit realiter von einander unterschieden fenn. So gewiß wir mannichfaltige, burch benfelben Sinn vermittelte und boch periciedene Taftempfindungen, Gesichtsempfindungen. Gehörsempfindungen 2c. haben, so gewiß muffen auch bie reellen Dinge (Kräfte — Vorgänge), burch welche biefe Empfindungen vermittelt sind, an sich verschiebene Bestimmtheiten haben. objective Bestimmtheit ift nun aber ihrem allgemeinen Beariffe nach dasselbe, was der von unfrer unterscheibenden Thätigkeit gefeste subjective, ideelle Unterschied, durch den uns die objective Bestimmtheit zum Bewuftseyn tommt. Beide find zwar nicht einerlei, die reelle Bestimmtheit bes außern Dinges ift nicht schlechthin Eins und baffelbe mit ber von uns ihm beigelegten Bestimmtheit ober bemjenigen Unterschiede, worin die Bestimmtheit bes Dinges für unser Bemußtsenn besteht. Aber bie bingliche Bestimmtheit tann begrifflich nur gefaßt werden als ein reeller objectiver Unterschied, ber in unfrer Auffassung zum ideellen subjectiven Unterschiede wird, — b. h. beide fallen unter den allgemeinen Beariff bes Unterschieds = überhaupt. Dieß ergiebt fich einfach baraus. bak alle Momente im Begriff bes Unterschieds zugleich Momente bes Begriffs ber binglichen Bestimmtheit find. Denn zum Unterschiede gehört junächst die (relative) Regation, daß Das, mas von einem Anbern unterschieben ist, nicht bas Andre ift. Daffelbe gilt von ber binglichen Bestimmtheit: durch fie ist das Ding es selbst und nicht ein andres, negativ gegen Andres; burch sie ist ber Baum ein Baum und kein Stein, burch sie verhält er sich gegen Andres als bas. was er ift, und wird daher mit der Aonderung oder Aufhebung Dieser Bestimmtheit selbst ein Andres; - omnis determinatio est Zum (vollständigen) Unterschiede gehört aber auch die Bosition: gerade badurch, baß Eines vom Anbern, und gerade barin, worin Gines vom Andern unterschieden ift, ift es zugleich positiv, mas es ift, es felbst und tein Andres, ein Etwas, ein Senendes, Gegebenes, Gesetztes, ober wie man fonft ben Begriff bes Positiven umschreiben will. -- Das schlechthin Ununterschiedene und Ununterscheidbare, die reine schlechthinnige 3dentität (Einerleiheit), ware gerade das reine undenkbare Nichts, weil eben nur die Negation aller Unterschiedenheit und damit aller Denkbarkeit (benn nur dadurch, daß das Gedachte vom Denken, das Object vom Subject unterschieben ift und wird, ift es bentbar). Wäre also A nur nicht B, nur bie Negation eines Anbern, so wäre es an fich ebenfalls nur Richts, also weber benkbar noch unterschieben: benn bas reine Richts kann weder unterschieden senn noch werden, bas Undenkbare kann nicht als unterschieden gedacht werden. Ganz ebenso verhält es sich mit der dinglichen Bestimmtheit. Rur durch sie ist jedes Ding positiv was es ift, nur als ein Bestimmtes ist es ein Sependes, ein Etwas, ein Ding, gegenüber anbern Dingen. Dhne sie wäre jedes Ding baffelbe was alle andren, b. h. ohne sie gabe es keine Mehrheit von Sependen, sondern nur eine schlechthinnige Ginerleiheit bes Seyns überhaupt. Und diese Einerleiheit ware das schlechthin Unbestimmte, weil jede Bestimmtheit ein Negation und bamit, wenn auch keine räumliche Trennung, boch eine Scheidung oder Sonderung invol-Das schlechthin Unbestimmte ist aber für uns bas schlechthin Ununterscheibbare. Gabe es also realiter eine folche Einerleiheit bes Senns, so könnten wir boch schlechthin nichts von ihr wiffen: fie mare für uns, weil ununterscheibbar, auch schlechthin unpercipirbar, unwahrnehmbar, unerkennbar, undenkbar. Dieser Einerleiheit des reellen Senns gegenüber mare bie Mannichfaltigfeit ber erscheinenben (wahrgenommenen) Dinge bloger Schein, ein Product unfrer Einbildungstraft, eine Allufion, die wir uns machten. Gben damit aber waren wir, bie Urheber biefes mannichfaltigen Scheins, etwas Anbres als bas schlechthin einerleie Senn, und mithin entweder bas Senn teine schlechthinnige Einerleiheit, ober wir selbst vom Seyn verschieben, b. h. kein Senn, ober ein andres Seyn. Der Sat: omnis determinatio est positio, ist mithin ebenso wahr als sein Ge gensat, b. h. die Bestimmtheit als relative Regation, die nur in Beziehung auf ein Andres und somit nur Negation eines Andern ift, involvirt nothwendig die Bosition, weil eben bamit, baß sie als relative gegenseitige Regation bes Ginen gegen bas Anbre gefest wird, zugleich nothwendig zwei Senende, bie fich negativ gegen einander verhalten, gesett find.

Eben barum gehört die Relativität nicht nur zum Begriff bes Unterschieds, sondern auch der dinglichen Bestimmheit. Indem ich etwas von einem Andern unterscheide, beziehe ich jenes auf dieses und dieses auf jenes, weil ich ja im Unterscheiden Jedes als die Regation des Andern sehe. Und worin das Eine vom Andern unterscheiden

schieben ist, eben barin ist es auf bas Andre bezogen ober bezieht sich auf das Andre, weil ja seine Unterschiedenheit gerade barin besteht, daß es nicht das Andre ist, weil es also als Unterschiedenes nur eriftiren tann, wenn und fofern bas Andre eriftirt. Ebenfo nothwendia steht jedes reelle Ding fraft seiner reellen Bestimmtbeit augleich in Begiehung ober Verhältniß au anbern Dingen. ift ja nur ein Bestimmtes, sofern es eben Dieses und tein Andres ist, b. h. traft seiner Negativität gegen Andres. Und folglich besteht es nur als Bestimmtes, wenn und fofern bas Andre besteht ift mithin nicht schlechthin für fich, sondern zugleich für bas Andre. Folgt sonach aus der Bestimmtheit der Dinge ihre Beziehung zu einander (ihr Füreinanderseyn), so folgt umgekehrt aus ihrer Besiehung zu einander, daß sie an sich bestimmte seyn müssen, - b. h. die Dinge können nur in Beziehung und Verhältniß zu einander stehen, wenn sie an sich bestimmt sind. Denn nur in und traft seiner Bestimmtheit steht jebes Ding als ein andres bem andern gegenüber, nur auf ihrer reellen Bestimmtheit beruht die Sonderung, Scheibung und resp. Trennung ber Dinge, und nur kraft ihrer Sonberung von einander können sie in Beziehung zu einander treten, können fie — je nach ihrer verschiebenen Bestimmtheit — verschiedene Berhältnisse eingehen, können sie mit-, auf- und gegeneinander wirfen.

Der Unterschied endlich ift ein Immaterielles. Wenn ich Roth und Biolet unterscheibe und damit einen Unterschied zwischen beiden Farben sete, ober was baffelbe ift, wenn ich bie an sich vorhandene reelle Unterschiedenheit beiber Gesichtsempfindungen nach-unterscheibe und mir badurch ihre Bestimmtheit zum Bewuftsenn bringe, so wird burch biesen Act nichts Stoffliches, Materielles gesett: bem Unterschiebe pon Roth und Biolet kann als Unterschiede keine Materie zukommen noch ift er felbst ein Materielles. Daffelbe gilt von jebem Unterschiebe. Daffelbe gilt aber auch von jeder binglichen Denn worin besteht die Materie des Rothen und Bestimmtheit. Bioletten als Bestimmtheiten ber Dinge? Ift bie langfamere und resp. schnellere Bewegung (Undulation) ber Aetheratome, auf welcher physikalisch die Verschiedenheit der Farben beruht, etwas Materielles? Doer ift die Glätte (Ebenheit), die Biegfamteit, die Cobarens, die Schwere 2c. dieses Blattes Papier etwas Materielles? Wer diese Frage bejaht, hat die Bflicht, uns die angebliche Materie Ulrici, Gott u. Die Ratur. 2. Muft. 35

Digitized by Google

aufzuweisen ober zu fagen, worin fie besteht und sich tund giebt. So lange bieß nicht geschehen, werben wir mit vollem Rechte behaupten burfen, daß alle binglichen Bestimmtheiten — gesetzt auch sie hafteten an einem materiellen (von ber Kraft verschiedenen) Substrate — an fich ebenso immateriell sind als die Unterschiede, die das Ergebniß unfrer Unterscheibung und Bergleichung ber Dinge sind, durch die wir uns die Bestimmtheiten ber Dinge jum Bewußtseyn bringen. Nimmt man bagegen an. bak - in bem oben bargelegten Sinne - ber Stoff-überhaupt nur bie Widerstandsfraft sen als Centraltraft ber übrigen Kräfte ber Dinge (Atome), so giebt es überhaupt tein materielles Substrat mehr, weil bamit ber Unterschied awischen Stoff und Rraft hinwegfällt. Es giebt nur noch unterschiedliche Kräfte ober vielmehr unterschiedliche Sepende als Centraleinheiten, in benen verschiedene Kräfte burch die Widerstandetraft (Die zugleich als Einigungsfraft wirft) zusammengehalten werben. Eben bamit aber fällt auch ber Unterschied amischen Stoff und Qualität hinweg. Denn die Qualitäten eines Dinges find, wie die Naturwiffenschaft nachgewiesen hat, die bestimmten Kräfte beffelben, sofern sie junachst an dem Dinge selbst und seiner Erscheinung sich äußern. Und die Kräfte werden zu mannichfaltigen Qualitäten ber Dinge baburch, baß sie bestimmt werden, bestimmt in ihrer Richtung, in ihrer Wirtungsweise, in bem Grabe ober Maaße ihrer Wirksamkeit u. f. w. Nur vermöge ihrer Bestimmtheit bilben fie die Qualitäten ber Dinge. b. h. die fich außernden (erscheinenden) Bestimmtheiten berfelben. So gemiß also bie Bestimmtheit einer Kraft nichts Materielles ift, so gewiß kann auch den Qualitäten und damit den Bestimmtbeiten ber Dinge keine Materie beigelegt werden. Nur sofern die bestimmten Kräfte mit der Widerstandsfraft in bestimmter Einheit verbunden find, kann man fagen, baß die Qualitäten an einem Stoffe baften. weil mit einem Stoffe verbunden erscheinen. Aber dieser Stoff ist vielmehr selbst wiederum nur eine Qualität. Denn jedes Ding leiftet nur in einem bestimmten Maake ober Grabe Wiberftanb: seine vis inertiae ift mithin eine bestimmte. Und in biefer Bestimmt= heit bilbet sie diejenige Qualität ber Dinge, die uns als (größere ober geringere) Härte und resp. Schwere erscheint: benn je härter ein Ding ift, besto mehr leiftet es einem Druck auf seine Masse Wiberstand, und je schwerer es ist, besto mehr widersteht es dem Bersuche es fortzubewegen. Auch die Urbestandtheile der Dinge. Die Atome, müssen eine verschiedentlich bestimmte Widerstandskraft besitzen: gegenüber den naturwissenschaftlichen Thatsachen, die wir angeführt haben, ist es offenbar unmöglich, den Aetheratomen die gleiche Widerstandskraft wie den ponderabeln, und unter letzeren den Sauersoder Wasserssoden die gleiche Widerstandskraft wie den Goldsoder Eisenatomen beizulegen. Die Bestimmtheit der Widerstandskraft als solche ist aber offenbar nicht einmal in dem Sinne ein Stoffliches, Materielles, in welchem die Widerstandskraft selbst als das Stoffliche an den Dingen bezeichnet werden kann: sie ist vielsmehr selbst dieser Stofflichkeit gegenüber offenbar ein Immaterielles.

Sind aber sonach alle Begriffsmomente des Unterschieds und der dinglichen Bestimmtheit ganz dieselben, so kann die Differenz zwischen beiden nur darin bestehen, daß der Unterschied eine ideelle, in und von uns gesetzte (aufgesaste) Bestimmtheit, die dingliche Bestimmtheit ein reeller, gegebener, in und von einem Andern gesetzter Unterschied ist.

## II. Logische Bedingungen ber naturwissenschaftlichen Erkenntniß.

Ift es so, so muffen wir weiter behaupten: nur auf dieser begrifflichen Gleichheit (relativen Ibentität) beiber beruht die Möglichkeit einer Erkenntniß der Dinge überhaupt und somit aller Naturwiffenschaft. Denn wir vercipiren nun einmal nur die Beftimmtheiten ber Dinge; und biefe percipirten Bestimmtheiten fommen uns nur jum Bewußtseyn und erscheinen uns nur als Bestimmtbeiten, wenn und indem wir fie von einander und von unserem percipirenden Selbst unterscheiben, b. h. sie erscheinen uns nur und wir wissen von ihnen nur als Unterschieben ber Dinge. Wären also die dinglichen Bestimmtheiten-überhaupt an sich etwas ganz Andres als die Unterschiede, in benen sie uns zum Bewußtseyn kommen, so leuchtet von selbst ein, daß von einer Uebereinstimmung unfrer Vorstellungen und Begriffe mit dem reellen Seyn der Dinge und ihrer objectiven Bestimmtheit, und somit von einer Erkenntniß ber Dinge nicht die Rebe fenn könnte. Nehmen wir bagegen an, daß die Bestimmtheiten der Dinge — durch welche jedes ist was es ift ober burch welche, wie die alte Metaphysik sagen würde, der Stoff (bas Seyn-überhaupt) seine Form erhalt, — begrifflich bas-

felbe sepen, was der Unterschied, so würde folgen, daß unfer Auffassen (Unterscheiden) ber Dinge, obwohl ein subjectives Thun, boch nicht außer allem Conner mit bem reellen Seyn (ben objectiven Bestimmtheiten) ber Dinge gestellt mare. Bermöchten wir die Bestimmtbeiten berfelben unmittelbar und jum Bewußtfenn zu bringen, fo würde unser Unterscheiben (Auffassen) berselben nur ein Nach-unterscheiben gegebener Unterschiebe, ein Nachbilben gegebener Vorbilber Be genauer und forgfältiger biefes Rach-unterscheiben geubt würde, besto größer murbe die Uebereinstimmung zwischen dem reellen gegebenen und bem ibeellen von une gesetten Unterschiede fenn. Jebenfalls ware bamit nicht nur im Allgemeinen ein Parallelismus awischen bem f. a. Reellen und Ibeellen überhaupt, sondern auch zwischen ber reellen Beschaffenheit ber Dinge und ber ibeellen Bestimmtheit unfrer Borstellungen gegeben, — eine principielle Correfpondenz, die auf der gleichen allgemeinen Wesenheit der dinglichen Bestimmtheit und bes Unterschieds beruhte. Aft nun, wie gezeigt, nur unter biefer Bebingung eine Uebereinstimmung awischen bem reellen Seyn ber Dinge und unfern Vorstellungen von ihnen bentbar, so ift auch nur unter biefer Bedingung eine Ertenntniß ber Dinge möglich. Behauptet also die Naturwissenschaft eine Bissenschaft ber Natur zu senn, so muß fie zugleich behaupten, daß bie bingliche Bestimmtheit an sich, ihrem allgemeinen Wefen ober Begriffe nach, daffelbe sen mas ber Unterschieb. Denn fie tann nur Wiffenschaft senn, wenn beibe an sich ibentisch sind, weil bie Möglichkeit einer binglichen Erkenntniß-überhaupt nur unter biefer Boraussetung benkbar ift.

Aber nur die Möglichkeit einer Erkenntniß der Dinge ist in und mit dieser Identität gegeben. Zunächst deweist jedes Mikrostop und Telestop, daß es viele Dinge und dingliche Bestimmtheiten giebt, die unser natürliches Auge nicht zu percipiren vermag, weil unsre Sinnesempsindung oder die ihr vorausgehende Rervenreizung zu schwach ist, als daß unser beschränktes Unterscheidungsvermögen sie von einer andern Sinnesempsindung zu unterscheiden und damit ihre Bestimmtheit aufzusassen vermöchte. Daraus folgt nicht nur, daß es trot der stärksten Mikrostope und Telestope noch immer Bieles giebt, was unserer Gesichtswahrnehmung entgeht, sondern daß wir ohne Zweisel auch ebenso Vieles nicht zu hören, zu riechen, zu schmeden und zu tasten im Stande sind. Es folgt, daß unser ge-

sammtes Wahrnehmungsvermögen ein beschränktes ift, daß wir also teineswegs Alles, sondern zwischen ben Extremen bes Rleinsten und Größten, bes Nächsten und Fernsten, bes Bestimmten und Unbestimmten, des Complicirtesten und Ginfachsten, nur einen mittleren Ausschnitt zu erkennen vermögen. — Aber auch innerhalb unfrer Erkenntnißsphäre kommt es barauf an, in welcher Art wir unfre unterscheidende Thätigkeit ausüben, ob forgfältig und genau, ober flüchtig und nachläffig: nur bei eractefter Ausübung berfelben werben wir auf eine Uebereinstimmung unfrer Wahrnehmung (Beobachtung) mit dem Gegenstande, nur bei genauester Bestimmung (Unterscheidung) unfrer Begriffe und Urtheile auf die Richtigkeit unfrer Schluffe und Folgerungen rechnen dürfen. Endlich aber — und bas ist die Hauptsache — die reellen Bestimmtheiten der Dinge liegen nicht unmittelbar unfrer unterscheibenben Thätigkeit vor. Wir erhalten nur Runde von ihrer Eriftenz und Beschaffenheit mittelft unfrer Sinnesempfindungen und Sinnesperceptionen, die wir nur (fraft bes Denkgesetzes ber Causalität) auf bas reelle Seyn, burch bas fie vermittelt find, beziehen und als Aeußerungen seiner Beschaffenheit fassen. Unmittelbar also find es nur die Affectionen und mit ihnen verknüpften Reactionen unfrer eignen empfindenden und percipirenben Seele, beren gegebene Beftimmtheiten wir uns durch unfre unterscheibende und vergleichende Thätigkeit zum Bewußtseyn bringen und zu Wahrnehmungen, Anschauungen, Vorstellungen erheben. Unser Unterscheiben ist mithin kein unmittelbares Nachunterscheiben ber binglichen Bestimmtheiten felbft, und folglich ift auch unfre Wahrnehmung kein unmittelbares Abbild bes mahrgenommenen Gegenstandes. Beibe muffen mithin nicht übereinstimmen, sondern es kommt auf die sie vermittelnbe Sinnesempfindung an, ob und wie weit sie einander entsprechen werben.

In dieser Beziehung steht es nun aber anscheinend sehr schlimm um unfre Erkenntniß; und die neuere Naturwissenschaft hat selbst das Reiste dazu beigetragen, um es zweiselhaft zu machen, od ihr Wissen ein wirkliches Wissen ist und sie selbst auf den Namen der Wissenschaft Anspruch hat. Denn wie nach allgemeinem Sprachgebrauch nur da von Erkenntniß die Rede seyn kann, wo eine Uederseinstimmung des reellen Seyns und seiner Beschaffenheit mit unsrer Borstellung vorhanden ist oder angenommen wird, so von einem Wissen nur da, wo wir dieser Uedereinstimmung gewiß sind, d. h.

mo mir das Bewuftsenn der Nothwendigkeit derselben haben. diese Gemigheit aber, ja sogar die Möglichkeit der Uebereinstimmuna überhaupt hat die neuere Naturwissenschaft, anscheinend wenigstens. Denn fie hat, wie bemerkt, ben Beweis geliefert, bag im Allgemeinen unfre Sinnesempfindungen und somit die Bestimmtbeiten, unter benen uns die Dinge erscheinen, dem Ansich berselben nicht entsprechen, indem nicht nur die Dinge an sich weber bitter noch füß, weder wohls noch übelriechend sind, sondern auch was wir als Ton und Karbe percipiren, physikalisch (an sich) etwas ganz Andres ist, als es in unsrer Verception sich barstellt. Ebenso wenia find die Dinge an fich warm ober talt, sondern mas wir als größere ober geringere Wärme empfinden, ift physitalisch die raschere ober langfamere Bewegung der (Aether- und resp. ponderablen) Atome in ben Dingen. Selbst der Objectivität unfrer Tastempfindungen burfen wir nicht trauen: auch fie hängen von ben Auftanden und von ber Bertheilung unfrer sensitiven Nerven über unfern Körper ab, so baß wir 3. B. die Spiten eines Zirkels, wenn sie nur 1 Linie auseinanberstehen, bei ber Berührung mit ber Hand als zwei, beim Aufsehen auf den Arm dagegen nur als Eine Spite percipiren. Daher die bekannte Thatsache, daß berfelbe elektrische Strom im Auge als Kunke, im Dhr als Knistern, in ber Nase als phosphorartiger Geruch, auf ber Runge als fauerlicher Geschmad, auf ber Haut als brennendes Stechen empfunden wird. Welche von biesen verschiedenen Verceptionen ist die richtige, der Objectivität entsprechende? Müssen wir banach nicht annehmen, daß wir mittelft ber Sinne von der Beschaffenheit der Dinge-an-sich gar teine ober boch nur eine entstellte Kunde erhalten? —

Gleichwohl behauptet die Naturwissenschaft mit großer Bestimmtsheit, daß, wo wir Töne, Farben, Wärme und Kälte percipiren, an sich eine schwingende Bewegung der Luft, eine Undulation des Aethers, eine raschere oder langsamere Bewegung der kleinsten Theilden der Dinge vorhanden sey. Sie weiß bestimmt, — und wir Unswissenschaftlichen glauben es ebenso bestimmt zu wissen, — daß der Zirkel, obwohl für unsre Tastempfindungen dald zweis dald einspitzig, das an sich zwei Spitzen habe. Sie behauptet mit gleicher Bestimmtheit, daß die Erde, troß des anscheinenden Gegentheils, sich wirklich um die Sonne drehe, daß es, troß der völligen Unwahrsnehmbarkeit, einsache kleinste Stosstheilchen giebt, aus denen die ersetzen.

scheinenden Dinge bestehen; daß diese Atome im chemischen Processe sich verschiedentlich nach bestimmten Proportionen verbinden, daß daburch mannichsaltige Körper entstehen, die eine bestimmte Größe und bestimmte Qualität nicht bloß scheindar, sondern wirklich besigen, u. s. w. Wie kommt sie gegenüber jenem Nachweis, den sie selbst geliesert, zu diesen assertorischen Behauptungen über das, was an sich ist und nicht ist? Wie kann und darf sie, troß der dargethanen Disserenz zwischen unsern Wahrnehmungen und dem reellen Seyn, doch überall auf die Ersahrung, auf Wahrnehmung und Beodachtung sich berusen und dieses Empirismus sich rühmen, als sey er die alleinige Quelle wahrer Erkenntniß und exacter Wissenschaft? —

Offenbar nur infolge ber ftillschweigenben Boraussetung, daß keineswegs alle unfre Sinnesperceptionen in jener Differenz und Gegensätlichkeit stehen zu ber an sich sevenden Beschaffenheit ber Dinge, die ihnen als Ursache der Nervenreizung zu Grunde liegt. Die Naturwiffenschaft ift zu biefer Boraussetzung insofern berechtigt, als die Wirkung an sich ihrer Ursache entsprechen muß und von biesem logischen Gesetze nur ba eine es bestätigende Ausnahme stattfindet, wo die Wirkung als Einwirkung nicht bloß von ihrer Ursache, sondern zugleich von der Reaction des Gegenstandes, den fie betrifft, bedingt und bestimmt wird. Aber eine solche die Wirkung abanbernde Reaction muß nicht überall erfolgen. Der Gegenftand tann vielmehr auch so beschaffen senn, daß er die Wirtung (3. B. die Bewegung, die ihm mitgetheilt wird) nur aufnimmt und fortpflanzt ober daß seine Reaction boch nicht in einer qualitativen, sondern nur quantitativen Abanderung der Wirkung besteht. Sa ein und berfelbe Gegenstand kann — je nach der verschiedenen Beschaffenheit der Einwirkung, die er erfährt — in einem Kalle auf die eine. im andern auf die andre Weise sich verhalten. Und dem gemäß können auch unfre verschiedenen Sinnesempfindungen zu den verschiedenen Einwirkungen bes reellen Seyns, durch die sie hervorgerufen werben, in perichiebenem Berbaltnift fteben; bie einen konnen ber Einwirkung und damit ber Qualität des einwirkenden Dinges entsprechen, die andern dagegen — infolge einer die Einwirkung abändernden Reaction - von ihr differiren. Die Naturwissenschaft ist mithin in ihrem Rechte, wenn sie auf Grund bes thatsächlichen Befundes biefe (apriorische) Möglichkeit, daß es sich so verhalte, für eine gegebene Wirklichkeit nimmt. Und in der That würden wir gar kein Bewuftseyn von der Richt-objectivität gewiffer Sinnesperceptionen haben können, wenn schlechthin alle unfre Wahrnehmungen und objectiven Vorstellungen bem Anssich ber Dinge nicht ents sprächen: in diesem Kalle würden wir sie gerade alle für völlig objective, abäquate halten muffen. Denn nur dadurch, daß wir einige pon ihnen für objective erachten und als solche mit andern veraleichen, kann uns das Bewuftsenn von der Nicht-objectivität andrer aufgeben. Wenn wir uns überzeugen, daß die entfernten Gegenftände an sich nicht so klein sind als sie in unfrer Wahrnehmung erscheinen, so gewinnen wir diese Ueberzeugung nur durch eine zweite finnliche Bahrnehmung, ber wir, gegenüber jener erften, Objectivität Und wenn die Naturwissenschaft barthut, daß was wir als mannichfaltige Tone und Karben percipiren, an sich nur verichiebenartige Schwingungen ber Luft- und Aetheratome find, fo beweist sie bieß in letter Instanz nur von andern empirischen Thatsachen, also von andern Sinnesperceptionen aus, denen fie Objectivität auschreibt. Ebenso verfährt sie in allen Fällen, in benen sie über bas An-sich ber Dinge und über bas Berhältniß besselben zu unsern Sinnesperceptionen eine Erkenntniß gewonnen zu haben glaubt. Sie überhebt sich nur ber Mühe zu untersuchen, wodurch die objectiven Verceptionen, auf die sie sich stützt, von andern nicht-objectiven sich unterscheiben und worin bas Ariterium und die Büraschaft ibrer Objectivität bestehe.

Bersuchen wir diese Lücke auszufüllen, so werden wir bei näherer Betrachtung sinden, daß diese Objectivität überall nur durch die Iosgischen Gesetze und Normen unsres Denkens und somit durch eine innere Denknothwendigkeit verdürgt ist, und daß demgemäß unsre objectiven Sinnesperceptionen durch eben diese ihrem Inhalte gleichsam anhastende Denknothwendigkeit von andern nicht-objectiven sich unterscheiden. Wenn wir überzeugt sind, daß die entsernten Gegenstände an sich nicht so klein sind wie sie uns erscheinen, so stügt sich diese Gewisheit nicht bloß auf die Wahrnehmung, daß sie, je näher wir kommen, desto größer werden, sondern zugleich auf das logische Denkgeset der Identität und des Widerspruchs, d. h. auf die Undenkbarkeit, daß dasselbige Ding als dasselbige eine verschiedene Größe haben, also dasselbige und nicht-dasselbige senn könne. Danach müssen wir annehmen, daß seine Größe an sich nur Sine und dieselbige, und daß daber die Verschiedenheit der Erscheinung

nur die Folge ber größeren Entfernung und ber burch sie bedingten Beschaffenheit unfrer Gesichtsperception fen. Wenn wir keinen Augenblid zweifeln, daß der Birtel, trot jener Berschiedenheit der Taftempfindung, an sich zwei Spiken habe, so rührt biek baber, baß wir die zwei Spiken, die uns das Tastgefühl der hand bekundet, nicht blok fühlen, sondern zugleich auch seben. Aus bemselben Grunde wird sich, trot aller Sinnestäuschungen und anderweitiger Zweifelsarunde, Niemand einreden laffen, daß die vierectige Tischplatte, die er por sich hat, an sich nicht vieredig, ober baß sie an sich nicht größer sen als bas Buch, bas auf ihr liegt. So gewiß tein Steptiker, kein Ibealist jemals im Ernste geglaubt hat, daß er schlechthin allein eristire und alle Dinge außer ihm zweifelhafter Schein fegen, jo gewiß kann keiner glauben, daß, wenn er Salzkörner und Goldkörner in's Waffer geworfen, jene nicht wirklich und an sich, sondern nur für uns scheinbar verschwunden und im Wasser aufgelöft, diese nicht wirklich, sondern nur scheinbar noch vorhanden sepen. ebenso wenig kann er sich der Ueberzeugung erwehren, daß, wenn er einen Bogen Bapier zerreifit, ber Rif nicht blok erscheint, sondern an sich vorhanden und die Wirkung seiner Thätigkeit sey. In diesen und vielen ähnlichen Fällen grundet sich die Gewißheit von ber Dbjectivität unfrer Wahrnehmung barauf, baß hier allemal zwei (refp. brei) verschiedene Sinne, ber Gesichts- mit dem Tast- und resp. Geschmadsfinne zusammenwirken und boch in Beziehung auf basfelbe Object biefelbe Erscheinung barbieten. Eben bamit aber beruht die Gewisheit einerseits a) auf dem Denkaesetse der Identität und des Widersprucks, aus welchem folgt, daß dieselbe Ursache biefelbe Wirtung, verschiebene Urfachen verschiebene Wirtungen haben Denn baraus folgt weiter, daß in jenen Källen — wo uns verschiedene Sinne bieselbe Erscheinung bieten — unfre Bahrnehmung nicht auf einer bie Einwirkung bes reellen Seyns ab = änbernben, sondern nur auf einer ihr entsprechenben Sinnesempfindung beruhen tann, weil fonft die burch verichiebene Sinne vermittelte Ericheinung nothwendig eine verfchiebene fenn mußte. Es ift flar, daß, wenn die Tischplatte nicht wirklich vieredig und nicht wirklich größer ware als das auf ihr liegende Buch, wenn also hier unfre Berception nicht der einen und selbigen äußern Urfache, ber Einwirkung bes reellen Seyns und bamit der Bestimmtheit ber Dinge entspräche, unfre durch den Taft- und Gesichtssinn ver-

mittelte Wahrnehmung unmöglich die gleiche und felbige seyn könnte. Das Denkgesetz ber Ibentität und bes Wiberspruchs nöthigt uns mithin, hier die Uebereinstimmung unfrer Sinnesperception mit ber aeaebenen Bestimmtheit bes reellen Seyns anzunehmen; und bie Gewißbeit, die wir von dieser Uebereinstimmung haben, ift nichts Andres als das Gefühl ober unmittelbare Bewußtseyn ihrer Dent-In andern Källen wirkt b) bas Denkaeset ber nothwendiafeit. Causalität mit zur Hervorbringung dieser Gewisheit. bie Salgförner, die ich foeben noch gefeben und gefühlt babe, im Wasser verschwinden, so muß jenem Gesetze gemäß dieß Berschwinben eine Urfache haben. Diese Urfache kann aber nicht in meinem Gesichts- ober Tastfinne, in meiner Perception liegen, weil Gines und Dasselbe unmöglich die Ursache der Erscheinung und der Nichterscheinung, des Sebens und des Nicht-mehr-sebens senn kann. Sie muß vielmehr auf einem reellen Borgange, ber Auflösung ber Salzkörner burch das Wasser, beruhen, weil wiederum auch die erfolgte Beränderung des Waffers, das porber füß, jest falzig fcmedt und vorher leichter, jest schwerer ift, eine Urfache haben muß. Sbenfo verhält es sich mit bem zulett angeführten Beispiel. Denn baß ber Bogen Papier, ber vorher gang mar, jett zerriffen ift, percipiren wir nicht nur durch den Gesichts- sondern auch durch den Taftfinn. und daß jede Veränderung ihre Urfache haben muß, folgt aus bem Denkaesetze ber Causalität. Daffelbe endlich gilt überall, wo bie Objectivität der Erscheinung durch das Experiment sichergestellt ober bestätigt wird. Denn die damit gegebene Gewisheit stütt sich darauf. daß die natürliche Erscheinung auf eine andre künftliche Weise berporgerufen wird, und daß sie dadurch entweder mehreren Sinnen zugänglich gemacht wird, ober daß sie, trot der veränderten Berhältnisse, trop der verschiedenen Stellung des Gegenstandes zu unfrer Sinnesperception 2c., doch unveranderlich bieselbe bleibt. — Bir können bier nicht alle einzelnen Källe, in benen die Naturwiffenschaft für die Resultate ihrer Beobachtung die Objectivität in Anspruch nimmt, bes Näheren analpfiren. Aber da bisher die ganze Frage noch gar nicht erörtert und tein andrer Grund für die Berechtigung biefes Anspruchs aufgestellt worden, so werben wir - vorläufia meniaftens - behaupten burfen, bag es fich in allen Fällen ebenfo verhalte wie in den angeführten Beispielen. Jedenfalls tann die wiffenschaftliche Berechtigung zur Annahme objectiver mit dem reellen

Seyn übereinstimmender Sinnesperceptionen überall nur auf jene immanente Denknothwendigkeit basirt werden, die in den Gesetzen und Normen unsres Denkens sich äußert. Denn nur wo sie auf ihr deruht, können wir — durch Darlegung der Denknothwendigkeit — de weisen, daß unsre Vorstellung dem reellen An-sich ihres Gegenstandes entsprechen müsse; nur in diesem Falle also ist der Zweisel an ihrer Objectivität ausgeschlossen, weil wir schlechthin außer Stande sind, die Objectivität, die wir annehmen müssen, zugleich zu bezweiseln, d. h. zugleich nicht anzunehmen. Nur der Beweis aber verleiht jeder Behauptung ihre wissenschaftliche Verechttaung.

Auf daffelbe Refultat führen uns alle biejenigen Fälle, in benen die Naturwissenschaft die Objectivität gewisser Thatsachen barum ans nimmt, weil unter Voraussetzung berfelben die gegebenen Erscheinungen fich "erklären", berechnen, vorausbestimmen laffen. sich die Lehre von der Gravitation und der Planetenbewegung zunächst auf die (durch den Gesichts- und Tastsinn verbürgte) Objectivität der Erscheinung des Fallens geworfener Körper, demnächst auf bas burch bas Experiment festgestellte Geset bafür, endlich auf die nach diesem Gesetze angelegte Berechnung der Bewegungen der Blaneten. Ebenso geht die herrschende Licht- und Farbentheorie von bestimmten, durch das Experiment festgestellten Licht- und Warmeerscheinungen aus, folgert baraus die Existenz eines außerordentlich feinen, beweglichen, imponderabeln Mebiums, und gründet schließlich ihre Hypothese von den verschiedenen undulirenden Schwingungen ber Aetheratome theils auf die Möglichkeit einer Berechnung berselben, theils darauf, daß mittelst dieser Hypothese die mannichfaltigen Erfcheinungen eben in ihrer Mannichfaltigkeit fich erklären laffen. Aber was die Naturwissenschaft "Erklären" nennt, ist nur die Darlegung eines (thatfäcklichen ober hypothetisch angenommenen) Zusammenhangs von Urfachen und Wirkungen, burch welchen die gegebenen Erscheinungen ihre sich gleich bleibenbe (gesehmäßige) Bestimmtheit Die naturwissenschaftliche Erklärung beruht mithin zunächft auf der Boraussetzung, daß die Dinge wie deren Elemente (die Molecule und Atome) an fich mannichfaltige Beftimmtheiten haben, bie von bestimmten Ursachen (Kräften) ausgehen, und weiter auf ber burch die logischen Gesetze geforderten Annahme, daß die Wirkung ihrer Urfache entsprechen muffe, und daß bemgemäß diejenige Kraft,

Thätigkeit, Bewegung im einzelnen Kalle die gesuchte Ursache senn werbe, welche der gegebenen Bestimmtheit der Wirkung conform ift. Nur weil 3. B. die s. a. Anziehungstraft mit ihrer keineswegs mahrgenommenen, sondern bloß binzugedachten Wirksamkeit den gegebenen Erscheinungen des Kallens der Körper am besten entspricht, wird fie als Urfache berselben angesehen. Und nur weil die Wirksamkeit einer zweiten Kraft, welche die Blaneten in gerader Richtung in den Weltenraum hinaustreiben murbe, wenn nicht die zugleich wirkende Anziehungetraft der Sonne sie zurückielte und die geradlinige Bewegung in eine Curve verwandelte, — nur weil das wiederum bloß vorausgesette Rusammenwirken bieser beiben Kräfte ber rotirenben Bewegung ber Blaneten um die Sonne am besten entspricht, wird jene zweite. Wurf- ober Schwerkraft als mitwirkende Urfache berselben angenommen. Ganz ebenso verbält es sich mit den Grundträften ber Repulsion und Attraction, mit ben Kräften ber Clastis cität, ber Cohasion und Abhasion, ber chemischen Affinität, ber leuchtenden, d. h. die Aetheratome in schwingende Bewegung setenben Kraft ber Sonne u. f. w.

Sonach aber ergiebt sich: alle Resultate ber Naturwissenschaften und damit alle Erkenntniß und Wissenschaft der Natur beruht 1) auf ber Annahme, daß den Dingen (Molecülen, Atomen) an sich mannichfaltige qualitative und quantitative Bestimmtheiten gutommen, welche die Wirkungen und Aeußerungen mannichfaltiger beftimmter Kräfte find; 2) auf ber Boraussehung, daß zwar nicht alle, wohl ober einige unserer sinnlichen Wahrnehmungen und bamit nicht nur gewisse Sinnesempfindungen in ihrer Bestimmtheit, sondern auch die Resultate unfrer diese Bestimmtheit auffassenden Denkthätigkeit bem An-fich ber Dinge und ihrer reellen Bestimmtbeit entsprechen. Eben bamit aber nimmt die Naturwiffenschaft 3) an, daß auch die Unterschiebe, die unfre unterscheibende und vergleichende Thätigkeit fest, durch die und in benen allein jene Bestimmtheit unfrer Sinnesempfindungen uns zum Bewuftfenn und die Eriftenz und Beichaffenheit der Dinge zur Vorstellung kommt, ebenfalls den reellen Bestimmtheiten ber Dinge so weit entsprechen, als jene Corresponbeng zwischen letteren und unsern Sinnesempfindungen reicht, b. h. die Naturwissenschaft nimmt implicite an, daß die reellen Beftimmtheiten im Wefentlichen ebenfalls Unterschiebe find: benn sonst könnten sie in keinem Falle ben von unfrer unterscheibenben Thätigkeit gesetzten ibeellen Unterschieben conform seyn. Alle diese Annahmen endlich stützen sich auf die apriorischen Slemente unsres Denkens, d. h. auf die Gesetze und Normen unsrer auffassenden und vorstellenden Geistesthätigkeit, die auf der Naturbestimmtscheit unsres Denkens beruhen und dieselbe ausdrücken. Sehn damit aber 4) stützt sich alles naturwissenschaftliche Wissen auf eine immanente Denknothwendigkeit. Denn so gewiß jene Gesetze und Normen die Thätigkeit unsres Denkens in ähnlicher Art bestimmen und leiten wie das Gesetz der Gravitation die Wirksamkeit der Schwerkraft, so gewiß müssen wir ihnen gemäß denken, so gewiß also drücken jene Gesetze und Normen nur eine immanente Denksanthwendigkeit aus, die unser Denken so weit beherrscht als jene Gesetze reichen.

## III. Gott als die unterscheibende schöpferische Urkraft die erkenntnistheoretische Voraussezung der Naturwissenschaft.

Eben diese Denknothwendiakeit nöthigt uns nun aber, jene mannichfaltigen Bestimmtheiten ber Dinge, die wir ihnen auf Grund unfrer objectiven Sinnesperceptionen beilegen und von benen aus wir weiter Schlüffe und Folgerungen auf das An-sich der Dinge ziehen, nicht nur — wie die Naturwissenschaft implicite selbst thut — als reelle Unterschiede zu fassen, sondern auch auf die Thätigfeit einer unterscheibenben Urfraft als Grund unb Urface aller Bestimmtheit ber Dinge gurudführen. Denn gemäß den logischen Geseten unsers Denkens können wir das Unterschiedene als solches nicht für sich allein, nicht als ein Uranfängliches, Unentstandenes, Ewiges faffen, sondern vermögen es nur zu benten als ein Gesetztes, Entstandenes, Product ober Wirkung einer unterscheibenden Thätigkeit. Diese Nothwendigkeit beruht einfach barauf, daß der Gedanke des Unterschiedenen als eines Uranfänglichen, Ewigen einen logischen Wiberspruch involvirt. Denn wenn wir den Begriff der Unterschiedenheit analysiren und die Bedeutung seiner Momente und flar machen, so ergiebt sich zur Evidenz, daß jebes Unterschiebene als folches nur fenn tann, wenn und fofern ein Andres ist, von dem es unterschieden ist, daß also alles Unterschiedene wegen der Relativität, die im Begriff bes Unterschieds liegt, selbst ein Relatives, Bedingtes ift. Das Uranfängliche, Ewige,

Boraussehungslose ist bagegen nothwendig ein schlechthin Selbstänbiges, Unbebingtes, Absolutes: benn mare es ein Bedingtes, so wäre nothwendig seine Bedingung das Brius seiner Existenz, die Boraussetzung seiner Beschaffenheit. Das Unterschiedene als ein Uranfängliches, Ewiges zu fassen, involvirt mithin so gewiß eine contradictio in adjecto, so gewiß bas Bedingte als solches nicht unbebingt fenn kann. Gben barum sind — wie die Naturwissenschaft empirisch nachaewiesen hat — alle Dinge ber Natur, Atome wie Kräfte, bedingte, relative, in ihrem Seyn und Wirken von andern abhängig: fie müffen es fenn, weil fie mannichfaltige, unterichiebene find. Das Unbebingte, bas fie eben bamit vorausseten, ift die unterscheibende Thätigkeit, von der ihre Unterschiedenbeit herrührt. Denn kann bas Unterschiebene als solches nur als ein Entstandenes, Gefettes gefaßt werben, fo involvirt sein Begriff bie Voraussetzung einer Kraft ober Thätigkeit, burch die es gesetzt ift und die nur eine unterscheibende Thätigkeit fenn kann. Nur unter Voraussehung einer solchen Thätigkeit ist die im Begriff des Unterschieds liegende Bezüglichkeit ber unterschiedenen Objecte (Dinge - Rräfte) auf einander benkbar: sie kann nur auf einer beziehenden Thatiafeit, beren That eine bestimmte Richtung ober hinweisung bes Einen auf das Andre ift, beruhen, weil diese Bezüglichkeit nicht als ein ruhendes Seyn — womit sie ein bloßes Neben-einander. aber keine Bezüglichkeit ber Objecte auf einander seyn murde sondern nur als eine innere Bewegung, als ein Zug ober Streben bes Einen zum Anbern, turz nur als ein Für-einander ber unterschiedenen Objecte gedacht werben kann. Die relative Regation endlich, die ein nothwendiges Moment im Beariff des Unterschieds bilbet und ohne die eine Mehrheit von Dingen schlechthin undenkbar ift, weil jede Mehrheit die Begränztheit und Beschränktheit des einzelnen und damit die Regation involvirt, — dieses relative Richtfenn, das doch zugleich als sepend gefaßt werden muß, vermögen wir nur zu benten, wenn wir es als gefest durch eine unterscheibende Thätigkeit faffen. Denn bas Senn als folches - möge man es als Stoff ober Kraft ober wie sonst fassen -- kann die Negation weber ursprünglich an sich tragen noch aus sich erzeugen. Es kann fie nicht an fich tragen, weil es als Seyn unmöglich zugleich Nichtseyn, sondern nothwendig ein schlechthin Positives ift. Es kann als bloße Kraft ober Thätigkeit sie nicht aus sich erzeugen, weil schlechtbin iebes Thun und Broduciren eine unterfcheibende Thatigteit involvirt oder voraussent. Denn die Thätigkeit ist mur Thätigteit, sofern sie etwas thut, d. h. sofern eine That ihr folgt, und die That ift nur That im Unterschiede von der Thätigkeit, beren Erfola fie ist. Alles Thun ift also entweder selbst zugleich sich von seiner That unterscheidende Thätigkeit, oder es sest eine solche Thätigkeit, die das Thun bestimmt und leitet, voraus. Die unterscheis bende Thätigkeit als folde involvirt aber nothwendig im Seten eines Unterschieds das Sepen einer relativen Negation. Denn jedes Unterschiedene als solches ift an sich, b. h. in Beziehung auf sich felbft, ein positives Seyn (Stoff der unterscheidenden Thatigteit). qualeich aber in Beziehung auf bas Unbre, von dem es unterichieden ift, ein Nichtsenn, weil nicht bas Andre, aber nur relatives Richtfeyn, weil nur Richtfeyn in Begiehung auf bas Rur vom Begriff des Unterschieds und der unterscheidenden Thätigkeit aus findet das Problem, um das es sich handelt, der Widerspruch, der anscheinend im Begriff der Negation, im Seyn des Nichtseyns liegt, seine Lösung. Nur als gesetzt von einer unterscheibenden Thätigkeit und nur für eine unterscheibende Thätigkeit ift das relative Nichtseyn (die Begränztheit und Beschränktheit) ber Dinge gegen einander, und damit überhaupt eine Mannichfaltigkeit von Dingen benkbar.

Ob und inwiesern Gott, obwohl er gemäß dem religiösen Bewußtseyn von der Welt unterschieden ist und somit der im Begriss der Unterschiedenheit liegenden Bedingtheit, Relativität und Regativität verfällt, dennoch als das schlechthin unbedingte, absolute Urwesen zu sassen sen diese Frage werden wir erst im folgenden Abschnitt näher erörtern können. Hier ergiebt sich zunächst nur so viel: so gewiß es eine Vielheit, Mannichsaltigkeit, Unterschiedenheit von Dingen (Utomen — Krästen) in der Welt giebt, so gewiß mußeine unterschiedende Urthätigkeit als Grund oder Ursache dieser Unterschiedenheit und damit als Bedingung unsrer Erkenntniß der Oinge angenommen werden.

Dieß Resultat widerspricht allerdings der gewöhnlichen Auffassung des Absoluten. Nach ihr wird meist die reine absolute Einheit für die erste Grundbestimmung im Wesen und Begriff des Absoluten erachtet. Allein so gewiß es logisch unmöglich ist, eine Mannichfaltigkeit, sey sie eine Mehrheit von Dingen oder von Kräss

ten und Araftäußerungen, als das ichlechthin Erste, Ursprungliche. Uranfängliche zu benten, so gewiß ist bas Gegentheil, ein schlechthin Eines und Einiges ober die reine Ginheit und Einerleiheit als Grundbestimmung bes Absoluten, nicht minder logisch undenkbar. Das folgt einfach baraus, daß unfer Denken und Borftellen-überhaupt seiner Natur nach auf dem Unterscheiben und der Unterschiebenheit eines Denkenden und Gebachten, eines Subjects und Objects, Ift bemnach jeder Gebante nur Gebante, sofern er gebacht und damit vom Denken unterschieden wird, und ift bas Denken als foldes nur Denken, sofern es von ihm unterschiedene Gebanken bat. fo leuchtet unmittelbar ein, daß bie fcblechthinnige Sbentität nur durch eine Gedankenlofigkeit benkbar scheinen kann, in Wahrbeit undentbar ift. Denn indem mir fie benten, unterscheiben wir sie nicht nur als Gedanke von unserm Denken ober benkenben Selbft, sondern wir faffen fie auch implicite als ein von ibm Unterschiedenes. Somit aber benten wir in Bahrheit nicht Ginerlei. nicht reine, allen Unterschied ausschließende Abentität, sondern wir benken Ameierlei, Unterschiedliches, eine Joentität, die ben Unterichied nicht ausschließt, sondern ihn voraussett, weil sie nur durch ihn benkbar ift. Der angebliche Begriff ber absoluten Abentität ift daher in Wahrheit kein Begriff, sondern ein bloges Wort, das eine geschehene Begriffsverwechselung anzeigt. Denn wir kommen zu biesem angeblichen Begriff nur baburch, daß wir von aller Mannichfaltiafeit, Bestimmtheit, Unterschiebenheit abstrahiren. Dabei gelangen wir schließlich auf ein schlechthin Unbestimmtes, Unterschiedsloses. Aber anstatt dieses bloge Nichts aller Unterschiedenheit und Befrimmtheit als das was es in Wahrheit ift, als das Ende unfrer abstrahirenden Thätigkeit — mit dem sie als solche aufhört — zu faffen, geben wir biesem undenkbaren Richts eine positive Bestimmung und nennen es die reine Einheit. Ja wir hypostafiren dieses caput mortuum der Abstraction und betrachten die absolute Einbeit als das schlechthin erfte, urfprüngliche, unbedingte Senn, obne au bedenken, daß eine folche Ginheit nicht nur mit unferm Denken, sondern auch mit der gegebenen, unzweifelhaft eristirenden Vielheit ber Dinge in biametralem unlösbarem Widerspruch fteht, indem ja aus einer folden reinen, folechthinnigen Ginheit bes Sepns niemals und nimmermehr eine Mannichfaltigkeit von Sevendem bervorgeben, noch neben ihr besteben könnte.

Das, was die Mannichfaltigkeit der Dinge als Grundbedingung ihres Daseyns forbert und voraussett, ift ja auch offenbar nicht ber Gegensatz einer reinen absoluten Ginheit. Gine solche Behauptung ift logisch nicht nur nicht zu rechtfertigen, sondern es leuchtet ein. baß Einheit und Bielheit, eben weil fie Gegenfaße find, nur befteben und nur gebacht werben können burch ein Unterscheiben bes einen vom andern, daß also das Seyn wie ber Gebanke berselben bie unterscheidende Thatiateit vor aussett. Wir tommen ja offenbar zum Begriff der Einheit und Vielheit nur indem wir unterscheiben: benn eben bamit setzen wir Bieles, weil Unterschiebenes, und zugleich fassen wir nothwendig Jedes als Eines, weil Jedes nur ift als unterschieben vom Anbern, mithin als Dieses und nicht bas Andre, als bas Andre ausschließend, b. h. als Eines, nur mit fich Ibentisches. Und ebenso klar ift, daß wir jum Begriff bes Seyns nur tommen, indem wir alle Dinge als fenenbe faffen und fie insofern einander gleich setzen, indem wir also von der Mehrheit der Sependen ausgehen, von allen ihren anderweitigen Bestimmtheiten absehen, und uns so jum Bewußtseyn zu bringen fuchen, was bas in ihnen allen als Sepenben Gine und Gleiche, allen Gemeinsame sen. Es leuchtet ein, daß damit keineswegs, weber realiter noch idealiter, neben ber Bielheit ber Segenden ein Seyn-überhaupt als reine Ibentität und All-einheit gegeben ift. Diesen allgemeinen bloß formalen Begriff des Senns ober vielmehr bes Sependen-überhaupt — ben wir uns durch benkende Betrachtung ber Dinge bilben, - ju hypoftafiren und baraus eine Urwesenheit als reale Boraussehung ber Eriftenz bes Segenben zu machen, ist vielmehr eine so augenfällige und im Grunde sich widersprechende Begriffsverwechselung, daß es für einen besonnenen Denker keines Worts weiter bedarf, um das Unlogische dieses Berfahrens barzulegen. Selbst wenn uns bas Daseyn Gottes bereits fesisteht und wir bemgemäß ihm ebenfalls bas Präbicat bes Senns beilegen, so ist damit boch keineswegs gefagt, daß, weil er als sevend baffelbe ift, was jebes andre Sepende, sein Seyn mit dem all= gemeinen Seyn in Gins zusammenfallen mußte, noch auch baß ibm dieß allgemeine Seyn vorausgebe und er aus demselben sich gleichsam erft herausgebildet und jum seyenden Gotte gemacht habe. Im Gegentheil, weil er Gott ift, ift er vom allgemeinen Senn wie von jedem einzelnen Sependen so gewiß unterschieden, so gewiß ber Ulrici, Bott u. Die Ratur. 2. Ruft.

einzelne Mensch eben als einzelner nicht nur vom allgemeinen Beariff bes Menichen, sondern auch in feinem Sepn vom allgemeinen Senn wie von jedem andern einzelnen Sevenden verschieden ift. Und so gewiß jede Gattung und jeder Gattungsbegriff nur in den einzelnen unter ihm befaßten Exemplaren realiter besteht, so gewiß besteht bas Sem-überhaupt nur in ben vielen einzelnen Sevenben. Es ift an sich und ursprünglich nur ein Prädicatbegriff, b. h. es bezeichnet ein allgemeines Brabicat, bas wir nicht bloß ben Dingen, sondern auch jeder bloken Bestimmtheit, jeder Begränzung, jeder Empfindung 2c. turz Allem und Jebem beilegen, mas als gegebener Stoff ober Object unfrer auffaffenben (unterscheibenben) Thatigkeit (Bgl. Compend. b. Logit, S. 60 f. Syft. b. Log. fich darbietet. Auch vom Absoluten, von Gott prabiciren wir bas S. 237 f.). Senn und zwar bas reelle Senn nur barum, weil und sofern wir ihn als ein Wesen betrachten, das, wie jedes andre reelle Etwas, unserer Auffaffung und Vorstellung von ihm selbständig, unabbangig als gegebenes Object gegenüber steht, gleichgultig bagegen, ob wir etwas von ihm wissen, ob wir eine Borstellung von ihm haben ober nicht.

Das ichlieft indef nicht aus, daß Gott bas erfte, uriprunalich Segende, die Vorausse gung aller eriftirenden Dinge fen. Aber wenn wir ihn so fassen wollen, so können wir ihn nicht bloß als fenend benten: - benn ein Sevendes vermogen wir nur au benten, sofern und indem wir es von einem andern Sevenden unterscheiben, mithin nicht für sich allein, sondern nur mit einem andern zusammen. Als das absolute Prius von Allem was ift vermögen wir Gott nur zu benten, wenn wir ihn als bie unterscheibende Urkraft fassen, durch beren Thatiakeit alle Unterschiebenheit und somit auch unser eignes Seyn und Wesen in seiner Unterschiedenheit von Andrem, mit allen seinen Bestimmtheiten, Rräften, Fähigkeiten gesett ift. Rur biefe Fassung bes Begriffs bes Absoluten entspricht ben Gesetzen unfres Denkens, und nur in ihr erfüllen sich zugleich alle Forderungen an den Begriff eines absoluten Urwesens. Denn diese Urkraft und Urthätigkeit ist zumächst nothwendig das schlechthin Erfte, Uranfängliche, Urfegende, und als bieß Erfte gefaßt, ift fie bas einzige, alleinige Seyende, bem bas Prädicat des Senns zukommt und mit dem dieß Brädicat in Eins zusammenfällt. Denn als Grund und Ursache alles Mannichfaltigen

ift fie eben bas Brius alles anbern Senns: ein anbres Senn kann es nur geben, wenn und nachdem fie es gefett hat. Als bieß Brius ift sie zugleich schlechthin unbedingt, weil unmöglich von irgend einem Andern abhängig, mithin das schlechthin Selbständige, Freie, das von unferm Denken geforberte Absolute, Ursächliche, Urgründliche. Endlich kommt ihr auch das Prädicat der absoluten Einheit zu, denn fie ist ja nicht ein Mannichfaltiges, sondern die Gine, mit sich ibentische, fich stets gleichbleibende Kraft und Thätigkeit des Unterscheibens. Nur ift fie bamit feineswegs felbft reine, ichlechthinnige, allen Unterfcieb ausichließenbe Sventität. Im Gegentheil, mit ibr, weil von ihr, find zugleich Unterschiebe gesett, und biesem Mannichfaltigen, weil es eben von ihr gesett ift, muß ebenfalls bas Brädicat des Senns zukommen. Mit ihr und in ihr ift sonach zugleich ber Urgegensatz ber Einheit und Unterschiedenheit gegeben, die Grundbedingung alles Denkens, auf der für uns, die wir nur in Unterschieden zu benten vermögen, die Möglichkeit beruht, jene Urthätigkeit eben als Urthätigkeit in Gebanken zu erfaffen. biefer Gebanke ift baber ber einzig mögliche erfte Gebanke, ber an der Spipe aller andern Gebanken fleht, von beffen Faffung alle übrigen Gebanken abhängig find. Er ist bieser Urgebanke, weil bas Seyn einer solchen Urkraft bas einzig benkbare Urseyende ift, von bem alles andre Seyn abhängig, bedingt und bestimmt ift. Und unser Denken fordert unabweislich biesen Urgebanken und seinen Inhalt, weil es seiner Natur nach nicht umbin kann, für alles Unterichiebliche eine unterscheibende Thatiakeit als Grund ober Urfache deffelben vorauszuseten.

Von welcher Seite wir sonach auch die Sache fassen mögen, ob wir ausgehen von den gegebenen Erscheinungen, von der Natur und Naturwissenschaft, oder von unserm eignen Denken und seiner Wesensbestimmtheit, oder endlich von der metaphysischen Frage nach dem Begriff des Seyns überhaupt und nach dem Urseyn und dem Urgedanken, — immer ergiedt sich das gleiche Resultat: die nothwendige Annahme einer unterscheidenden Urkraft als der absoluten Voraussezung aller Unterschiedenheit und damit aller Vielzheit, Mannichsaltigkeit und Bestimmtheit des Seyenden wie aller Denkbarkeit desselben. Wir können uns mit diesem Resultate zunächst (unter Vorbehalt einer näheren Erörterung desselben) um so mehr begnügen, als sich weiter leicht zeigen läßt, daß diese unter-

scheibenbe, die Bestimmtheiten der Dinge setzende Urkraft nothwendig auch die Dinge selbst gesetzt haben muß, sowie, daß eben dieselbe Urkraft nur als eine geistige, denkende, sich ihres Thuns bewußte Thätigkeit gesast werden kann.

Was den ersten Bunkt betrifft, so ist es, wie bemerkt, eine unleugbare Thatsache, bag wir nicht umbin können, jebe gegebene Beftim mtheit ber Dinge, so gut wie jebes reelle Ding felbft, als ein Sevendes zu faffen, bas unferer Wahrnehmung als ein Objectives, Reelles zu Grunde liegt. Daraus aber folgt: werben die Bestimmtbeiten ber Dinge von ber unterscheibenben Urfraft gesett, so wird eben bamit Senenbes von ihr geset, b. h. fie ift eben bamit icon, baß fie bie Bestimmtheiten ber Dinge fest, icopferifc Andrerseits freilich — das liegt ebenso nothwendig im Begriff ber Bestimmtheit — kann es keine Bestimmtheit geben, ohne ein Etwas, beffen Bestimmtheit fie ift. Allein ebenso wenig kann es ein Etwas, fen es Stoff ober Rraft, Reelles ober 3beelles, geben, ohne eine Bestimmtheit, die ihm zukommt: für uns wenigstens existirt kein solches Etwas, weil das schlechthin Unbestimmte (Ununterschiedene und Ununterscheibbare) schlechthin undenkbar ift. barum sest jedes reelle Etwas als Etwas die unterscheidende Urkraft voraus, die ihrerseits ihre Bestimmtheit an ihrer unterscheibenben Thätigkeit und beren Thaten hat. Und eben barum, weil bas Senn rein als foldes, bas reine bloke Senn, ohne alle Beftimmtheit ware, ift es unbenkbar. Seyn und Bestimmtheit oder vielmehr Segendes (Etwas) und seine ebenfalls segende Bestimmtheit gehören mithin so völlig untrennbar zusammen, daß die unterscheibende Urkraft, welche die Bestimmtheiten ber Dinge gesetzt bat, nothwendig auch die Dinge felbst gesett haben, b. h. auch in Beziehung auf bas Dafenn ber Dinge als icopferifde Thatigfeit gefaßt werden muß.

Diese Thätigkeit übt sie nothwendig mit Bewußtseyn aus. Denn die unterscheidende Urkraft kann nur Unterschiede segen, indem sie zugleich die Unterschiede gegen einander bestimmt. Ohne dieses Zugleich wäre der gesetzte Unterschied ein völlig undeskimmter; und ein schlechthin undeskimmter Unterschied ist ebenso undenkbar, als ein schlechthin undeskimmtes Etwas. Denn er ist in Buhrheit kein Unterschied, weil ja das Etwas, das durch ihn unterschieden und damit bestimmt werden soll, in Wahrheit keine Bestimmtheit

burch ihn erhalten, sondern völlig unbestimmt bleiben würde. Bestimmt werden kann der Unterschied nur dadurch, daß er von andern Unterschieben wieberum seinerseits unterschieben wird. Nun ift aber an sich, abgesehen von der Bezüglichkeit der unterschiedenen Objecte auf einander, jeder Unterschied basselbe, was jeder andre: burch jeden wird ein Sependes vom andern geschieden, und bei jedem geschieht dieß dadurch, daß mit dem Unterschiede ein relatives Nichtseyn ber Sependen gegeneinander gesett wird. Rur bie Begiehung, in welcher bas Eine nicht bas Andre ift, und in welcher es eben bamit zugleich als ein positiv Bestimmtes erscheint, kann eine verschiebene Soll also ein Unterschied vom andren unterschieden und bamit bestimmt werden, so ist bieß nur baburch möglich, daß bie Relativität, die ein wefentliches Moment im Begriff bes Unterschieds ift, bestimmt wird. Reder Unterschied nämlich ist als solcher nothwendig nur ein relativer: ber schlechthinnige (absolute) Unterschied ift ebenso undenkbar, als die schlechthinnige Abentität (Andifferenz). Rur in Beziehung auf ein andres Etwas ift jedes unterschiebene Etwas ein Nichtfenn, also nur relatives Nichtfenn, an sich ein Sepenbes umb somit dasselbe. was bas Andre; also ift es auch nur relativ vom Andern unterschieben, weil nur relativ nicht das Andre. Worin die Unterschiebenheit jedes Etwas vom andern bestehe, kann nur bestimmt werben, wenn die Begiehung bestimmt wird, in welcher es vom andern unterschieden ist. Eben damit aber wird zugleich der Unterschied selbst bestimmt: benn eben damit wird bas relative Nichtseyn bestimmt, das durch ihn am Sependen gesetzt wird und worin er selbst wesentlich besteht. Rurz es leuchtet ein. baß wenn bas Unterschiedliche als solches nur relativ, beziehungsweise unterschieden seyn tann, auch seine Unterschiedenheit nur eine bestimmte seyn tann, wenn die Beziehung, in welcher Eines vom Andern unterschieden ift, bestimmt wird. Bliebe diese Beziehung unbestimmt, würde also A nur überhaupt als nicht B und B als nicht A gesett, so ware im Grunbe nur nicht B und nicht A, b. h. in Wahrheit nichts gesetzt. Tritt bagegen bas positive Moment hinzu, womit erft ein wirklicher Unterschied, eine Bestimmtheit gegeben ift, wird also 3. B. A als rund, B als edig gesett, so ift eben bamit zugleich die Beziehung bestimmt, in welcher beibe unterschieden find: benn eben bamit find fie in Beziehung auf ihre Gestalt ober Form von einander unterschieden.

Liegt es sonach im Begriff bes Unterschiebs, bak er ein bestimmter, positiver nur seyn und als ein solcher nur gesetzt werben tann, wenn er in einer bestimmten Begiebung gefest (ein Dbject vom andern in bestimmter Beziehung unterschieden) wirb. so leuchtet ein, daß die unterscheibende Thätigkeit keinen Unterschied setzen kann, ohne zuvor ober implicite die Beziehung zu bestimmen. in welcher er gesett wird. Daraus erklärt es sich, daß nicht mir alle Dinge in bestimmten Beziehungen, nach Qualität, Quantität. Maak und Grad, Form und Inhalt, Ganzbeit und Theilheit. Birkfamteit und Wirtung 2c., von einander unterschieden erscheinen, sonbern daß auch wir sie stets in bestimmten Beziehungen von einander unterscheiben und unter einander vergleichen. Denn - bas ift unbestreitbare Thatsache bes Bewußtseyns - unwillführlich unterscheiben wir die Groke eines Dinges (nicht etwa von ber Qualität eines andern, sondern) immer und überall nur von der Größe eines andern, und umgekehrt: b. h. wir beziehen die erscheinenden Objecte nach Qualität, Quantität 2c. auf einander und unterscheiben fie in biefen bestimmten Beziehungen von einander. So thun wir unwillführlich, weil wir nicht anders können. Denn es ift unmöglich (und diese Unmöglichkeit kommt und, wenn wir barauf reflectiren, auch zum Bewußtseyn), die Breite ober Höhe bes einen Dinges von der Dichtigkeit ober Schwere eines andern au unterscheiben. b. h. es liegt in der Natur der unterscheibenden Thätigteit, daß fie nur in bestimmten Beziehungen die Objecte unterscheis ben kann. Die bestimmte Beziehung ift aber nur eine bestimmte burch den bestimmten Punkt, auf den sie geht, durch die bestimmte Richtung, welche fie verfolgt. Die unterscheibende Urthätigkeit, welche alle Unterschiedenheit ursprünglich sett, muß mithin zugleich solche bestimmte Bunkte setzen ober vor Augen haben, mittelft beren sie bie Unterschiede bestimmt, nach benen sie sich richtet, indem sie beftimmte Unterschiebe fest. Diefe Buntte tonnen als die Gefichtspuntte bezeichnet werben, nach benen sie verfährt; sie sind jedenfalls die Normen, beren die unterscheidende Thätigkeit bedarf und von denen sie sich leiten lassen muß, wenn es zu bestimmten Unterschieben kommen foll; fie sind bas, mas feit Aristoteles mit bem Namen ber logischen Rategorieen bezeichnet worden ift (val. Compendium b. Logit, S. 49 ff. Glauben und Wissen, S. 92 ff.).

Diese Normen, diese Beziehungs- ober Gesichtspunkte ber unter-

icheibenben Urthätigkeit find nothwendig ebenso metaphpfifcher Ratur wie die unterscheidende Urthätigkeit felbft. Denn nur mittelft ibrer Anwendung, ihnen gemäß verfahrend, fest lettere bas mannichfaltige physische Daseyn ber erscheinenben Dinge. Wir können ihnen baber kein natürliches, kein reelles objectives Seyn beilegen in bemselben Sinne, in welchem wir die erscheinenden Dinge als reell be-Einerseits vielmehr sind sie wie die unterscheibende Urzeichnen. thätiakeit felbst insofern das nothwendige Brius alles reellen objectiven Seyns, als letteres nur ein Reelles, Objectives ift burch ben Unterschied von einem 3beellen, Subjectiven. Und bieser Unterschied kann, wie jeder andre, nur von der unterscheibenden Urthätigkeit und nur mit Sulfe ber Kategorieen gefest und bestimmt Andrerseits aber sind sie wie die unterscheibende Urkraft selber boch nothwendig ideeller, geiftiger Wesenheit: wir wenigstens können gemäß ber Natur unfres Denkens sie nicht anders fassen. Denn indem die unterscheibende Urfraft den Unterschied des Moeellen und Reellen, Subjectiven und Objectiven, ja indem sie irgend einen Unterschied, welcher Art er sen, sett und bestimmt, muß fie zugleich ben Unterschied als ihre That von sich selbst als der ihn sezenden Araft und Thätigkeit unterscheiben: sonst ware kein Unterschied gegeben, keine That vorhanden. Eben damit aber unterscheidet sie fich selbst als bas Subject von ihrer That als bem Objectiven, bas ihr gegenständlich gegenübertritt. Und indem sie den Unterschied ihrer selbst von diesem Objectiven mit Sülfe der Kategorieen beftimmt, bestimmt sie eben bamit zugleich sich felber. Dit jeber Selbftbestimmung ift aber nothwendig implicite bas Bewußtseyn gegeben. Denn jede Selbstbestimmtheit tritt als solche bem sich selbst bestimmenden Subject immanent gegenständlich gegenüber als ein von ihm selbst Unterschiedenes, das aber als seine eigne Selbstbestimmtheit augleich mit ihm ibentisch ift. Jede Selbstbestimmung involvirt mithin ein Sicheinsich-unterscheiben, und alles Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn sest ein solches Sich-infich-unterscheiben (wenn auch nur als Nach-unterscheiben gegebener Bestimmtheiten voraus. Denn nur baburch kann es zu einer immanenten Gegenständlichkeit tommen und eben diese immanente Gegenständlichkeit, in welcher bas Subject sich selber (in seiner Selbstbestimmtheit) zum Object wird, ift die Bedingung des Bewußtseyns und Selbstbewußtseyns, ja mit ihr ist das Bewuftsenn selbst unmittelbar gegeben. Mag baher ber menschliche Geist immerhin nach Maaß und Grad, wie hinsichtlich der Bedingungen seiner Existenz, Entwickelung und Bethätigung von der unterscheibenden Urkraft verschieden seyn, — sofern letztere in und mit ihrer Thätigkeit zugleich sich selber bestimmt und jede Selbstbestimmung zugleich Bewüßtseyn und Selbstdewußtseyn involvirt, so können wir nicht umhin anzunehmen, daß dieselbe im Allgemeinen gleicher Wesenheit mit unsver Geist eskraft sey. Denn — wie sich soeben wiederum gezeigt hat — auch unsvergeistige, Bewüßtseyn und Selbstdewußtseyn vermittelnde Thätigkeit ist wesentlich eine Kraft des Unterscheidens, und alle unsver wiedens wie bes Wollens) beruhen auf der Thätigkeit des Unterscheidens.

Doch wir muffen bei näherer Betrachtung noch Einen Schritt weiter geben. Wir muffen behaupten, baf bie unterscheibenbe Urtraft bereits vor bem Segen ber mannichfaltigen Unterschiebe ber Dinge (vor ber Schöpfung ber Welt) ihrer felbst bewußt gewesen Denn es ist eine unbestreitbare, wissenschaftlich festfenn müffe. stehende Thatsache, baß bie Dinge nach mehreren Rategorieen. nach Qualität, Quantität, Maaß, Grad, Wirkungsweise zc. unterschieben sind. Diese Mehrheit der Kategorieen sett aber, wie jede Unterschiebenheit, eine unterscheibenbe Thätigkeit voraus, — kann also nur auf einem Acte ber unterscheibenden Urkraft beruhen, burch ben sie diese mannichfaltigen Normen ihres Thuns sich selber gesett und bestimmt hat. Eben bamit aber hat fie nothwendig sich felber von biesen ihren eignen Thätigkeitsnormen unterschieben; sie hat zugleich sich selbst bestimmt als eine Thätiakeit, die diese Normen als Richtschnur ihres Thuns befolgt, — es ift ihre eigne Selbftbestimmung, sich von diesen Normen leiten zu lassen. aber wird sie ihrer selbst sich bewußt als ber unterscheibenben Urthätigkeit, die diesen Normen gemäß verfährt. Und obwohl sie bann erft mittelft biefer Normen fich felber von Andrem (bem weltlichen Seyn und Wesen) unterscheibet, und erst mit bieser ihrer Unterschiedenheit von Andrem ihrer selbst in ihrer qualitativen, quantitativen, mefentlichen, begrifflichen Befonberheit fich bewußt wird, so ist sie boch ihrer selbst als ber unterscheibenben Urkraft. überhaupt und bamit ihrer Grund = und Urwesenheit schon vor jenen weiteren Acten ihrer unterscheibenben Thätigkeit sich bewußt, und vollzieht baber biefe Acte mit Bewußtfenn.

Fassen wir die Resultate unsrer Erörterung kurz zusammen, so werden wir behaupten bürfen:

- 1) Unser Erkennen und Wissen beruht zunächst barauf, daß die allgemeinen Logischen Gesetze unsres Denkens-überhaupt auch für das reelle Seyn der Dinge gelten. Denn auch in der Natur giebt es gemäß dem Gesetze der Joentität und des Widerspruchs kein hölzernes Sisen und keinen viereckigen Triangel. Und auch für die Natur wie für unser Denken gilt das Gesetz der Causalität, daß alles Geschehen (Entstehen, Werden und Anderswerden) einen Grund oder eine Ursache haben muß. Darin zeigt sich eine Uebereinstimmung zwischen der Natur der Dinge und der Wesensbestimmtheit unsres Denkens, welche beweist, daß Denken und Seyn, d. h. das ideelle Seyn unsrer Gedanken und das reelle Seyn der Dinge, nicht schlechthin verschieden seyn können.
- 2) Allein diese allgemeine, die formalen Gesetze betreffende Uebereinstimmung ist keine Identität, noch folgt aus ihr die Uebereinstimmung des Inhalts unser Vorstellungen mit dem reellen Seyn der Dinge. Es zeigt sich im Gegentheil, daß unser unmittels dare, durch die Sinne vermittelte Auffassung vielsach von der reellen Beschaffenheit der Dinge divergirt. Nur da können wir der Uebereinstimmung beider, der Objectivität unser Auffassung, gewiß seyn, wo die Gesetze unsers Denkens uns nöthigen, eine solche materiale Uebereinstimmung anzunehmen.
- 3) Diese Uebereinstimmung aber und damit eine von ihr ausgehende durch Schluß und Folgerung sich erweiternde und vertiefende Erkenntniß der Dinge ist wiederum nur möglich, wenn und sofern die Bestimmtheiten der Dinge reelle Unterschiede und somit an sich dasselbe sind, was die durch unsre nach-unterscheidende (versgleichende) Thätigkeit gesetzen Unterschiede, durch die allein die Bestimmtheiten der Dinge und zum Bewußtseyn kommen.
- 4) So gewiß wir nun aber annehmen müssen, daß es mehrere und folglich mannichfaltige, unterschiedlich-bestimmte Dinge realiter giebt, so gewiß müssen wir ihre Bestimmtheiten für reelle objective Unterschiede erachten. Denn einerseits muß jede Bestimmtheit, um eine Bestimmtheit zu seyn, von einer andern unterschieden seyn, und umgekehrt muß jeder Unterschied, um ein Unterschied zu seyn, bestimmt (b. h. von andern unterschieden) werden. Andrerseits fällt die Bestimmtheit überhaupt mit dem Begriff des Unterschieds

bergestalt in Eins zusammen, daß beibe Begriffe sich vollständig beden.

- 5) Insbesonbere treffen beibe barin zusammen, daß wir die mannichsaltigen Bestimmtheiten der Dinge, durch welche allein das reelle Seyn ein mannichsaltiges ist, wie die mannichsaltigen Unterschiede unser Borstellungen nicht als ursprünglich gegeben, nicht als uranfänglich vorhanden, sondern nur als geseht von einer unterscheidenden Thätigkeit zu sassen nur als geseht von einer unterscheidenden Thätigkeit zu sassen urmögen, und daß wir daher nicht umhin können, eine unterscheidenden Urkraft vorauszusehen, von der alle Mehrheit und Mannichsaltigkeit, alle Bestimmtheit und Unterschiedenheit der Dinge wie unser Gedanken insosern herrührt, als die Unterschiedenheit unser Voraussehungen wiederum die Unterschiedenheit der Dinge zur Boraussehung hat, weil sie auf der Unterschiedenheit unser durch die Dinge vermittelten Sinnesempsindungen und Gefühlsperceptionen beruht.
- 6) Diese unterscheibenbe Urfraft und Urthätigkeit ist bas allein benkbare erfte, urfprüngliche, uranfängliche Senn, bas metaphysische Brius alles andern (unterschiedenen) Sepns, wie der allein benkbare erste, alle übrigen Gebanken bedingende Urgebanke, das nothwendig zu benkende Brius aller andern Borflellungen. Diese die Bestimmtbeiten der Dinge setzende Urkraft muß auch die Dinge selbst gesett haben, weil nicht nur ein Ding ohne alle Bestimmtheit tein Ding mare, sondern auch ein Senn überhaupt ohne alle Bestimmtheit unbentbar ift. Sie muß mithin als schöpferische Kraft gefaßt werben. Und diese schöpferische Urkraft muß nothwendig geistiger Ratur, Geistestraft seyn, weil in und mit ber Bollziehung ihrer Thätigkeit und zwar sogleich im ersten Acte berfelben, im Seten ber Rategorieen als iener allgemeinen Beziehungs- und Gesichtsvunkte ihres Thuns, ohne die kein Unterscheiden möglich ist, unmittelbar bas Bewuftseyn ihrer selbst, zunächst als ber unterscheibenden, bestimmenben, schöpferischen Urfraft und Urwesenheit überhaupt, gegeben Umgekehrt ist unfre Seele nur barum Geift und Geiftestraft, weil sie das Vermögen des Sich-insich-Unterscheibens besitt und burch die (wenn auch bedingte) Ausübung beffelben zum Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn, zur Ertenntniß ber Dinge und ihrer selbst gelangt. Und diese Erkenntniß wiederum ist dadurch bedingt, ermöglicht und vermittelt, daß bieselbigen allgemeinen Normen, Beziehungs- und Gesichtspunkte (Kategorieen), nach benen bie Dinge

burch die unterscheibende Urkraft bestimmt sind, auch unser unterscheibenden Thätigkeit zur immanenten Richtschur dienen, von der sie — anfänglich undewußt und unwillkührlich — geleitet wird und durch deren Anwendung allein wir zu unsern einzelnen Borstellungen wie zu unsern allgemeinen Begriffen gelangen.

Den Beweis für das Daseyn Gottes als der unterscheidenden Urkraft, den diese Sätze enthalten, können wir den erkenntnißstheoretischen Beweis nennen. Denn er stützt sich auf die in der Ratur unsres Denkens gegründeten und durch die Natur der Dinge vermittelten Functionen und Acte unsrer Seele, auf denen überall unser Erkennen und Wissen, wie unser Glauben, Meinen und Versmuthen beruht.

Durch die Analyse und genauere Definition dieser Functionen zeigt ber Beweiß, bak Gott die nothwendige Voraussetung all' unfers Erkennens und Wissens und somit auch der Naturwissenschaft Wir können an ihn unmittelbar einen anbern. specifisch loais ichen Beweis anreihen, beffen Elemente in ben obigen Erörterungen bereits enthalten find. Durch jene allgemeinen Normen nämlich, welche die unterscheibende und vergleichende Thätigkeit unfrer Seele leiten, ift nicht nur unfer Erkennen und Wiffen, sonbern aller und jeder Inhalt unfres Bewuftsenns bergeftalt vermittelt, bag nur mittelst ihrer uns überhaupt Etwas zum Bewußtseyn kommt und seine Bestimmtheit für bas Bewuftseyn erhält (val. Compenbium ber Logit, Glauben und Wissen 2c. a. a. DD.). Eben barum find fie logischer Natur und von jeher als logische Elemente betrachtet worden. Sie find unfrer Seele in ähnlicher Art immanent, angeboren, b. h. sie wurzeln in ihr als unterscheibenber Kraft und somit in ihrer Natur ober Wesensbestimmtheit ganz eben so, wie bie Naturgesetze in den Kräften der Dinge, wie g. B. bas die Bewegungen der Körpermaffen leitende Gesetz ber Gravitation in der Natur der vonderablen Stoffe. Eben diese logischen Normen erweisen sich nun aber bei näherer Betrachtung als allgemeine formale Begriffe, unter bie wir die gegebenen Erscheinungen (Berceptionen) implicite und anfänglich unbewußt eben damit subsumiren, daß wir fie ihnen gemäß auf einander beziehen, von einander unterscheiden und unter einander vergleichen, b. h. ihre Existens und Bestimmtheit uns zu Bewußtseyn bringen (a. a. DD. S. 55 ff. 92 ff.). Nun ist aber unfre Seele, wofür man fie auch immer halten moge, tein

uranfängliches Seyn, kein ewiges Wefen; fie entsteht vielmehr als biese bestimmte Menschenseele mit der Geburt dieses bestimmten Menschenleibes: die Naturwissenschaft wenigstens faßt es nicht anders und kann es nicht anders fassen. Durch welche Zwischenftufen, Zwischenkräfte und Zwischenprocesse biese ihre Entstehung auch immerhin vermittelt senn moge, — in letter Instanz kann die ursächliche Kraft, welche bie menschliche Seele in's Dasenn ruft, nur eine ihr verwandte geistige Kraft senn. Denn Begriffe zu haben und Begriffe zu produciren, wird schlechthin allgemein als bas Kriterium anerkannt, burch bas die geistige Kraft von jeder andern (physischen) Kraft sich unterscheibet. Ift also bie menschliche Seele nur menfoliche Seele burch bie ihr eigenthumliche, Bewuftfenn und Selbstbewuftfenn vermittelnde Kraft bes Unterscheibens und inhäriren wiederum dieser Kraft als immanente Normen ihrer Birksamteit jene formalen kategorischen Begriffe, so muß auch die urfächliche Thätigkeit, von der im letten Grunde die Eriftenz ber menichlichen Seele ausgeht, eine geiftige Kraft senn, ba fie in und mit ber menschlichen Seele zugleich implicite die ihr immanenten tateaorischen Begriffe als Normen ihrer unterscheibenden Thatiakeit sett.

## IV. Die Freiheit als Bedingung der naturwissens schaftlichen Erkenntniß.

Der obige Beweis erhält eine höhere Wichtigkeit baburch, daß in schlechthin allen Gebieten bes Daseyns auf ber unterscheibenben Thätigkeit unfrer Seele und ben sie leitenden begrifflichen Normen nicht nur unser Erkennen und Wiffen, sonbern auch unser Glauben, Meinen, Bermuthen, weil eben unser Bewuftsenn und Selbstbewußtseyn selber beruht. Run giebt es aber neben bem Gebiete bes Wissens und der Naturwissenschaft noch ein andres, das an jenes unmittelbar angränzt, und bas die Naturwiffenschaft zwar zu meiben sucht, bas sie aber zu berühren boch nicht umhin kann, ja in dem sie selber murzelt. Ich meine das Gebiet des Wollens und Sanbelns, bas ethische Gebiet ber Freiheit, bie Sphare ber Ibeen bes Guten, Schönen und Wahren, die Region des Ibeals. Die Naturwissenschaft wurzelt in biesem Gebiete, weil und sofern fie Wissenschaft ist. Denn wenn auch unsere Borstellungen von den Dingen und beren Beschaffenheit sich von selbst, ohne bewußten Willensact und infofern unwillkührlich bilben, und wenn auch bamit

eine erste (noch oberflächliche, unsichere) Erkenntniß sich anbahnt, so ist es boch eine unbestreitbare, allaemein anerkannte Thatsache, bak menschliche Wissenschaft nur entsteht durch den bewußten Willensact. das An-fich der Dinge (bie Wahrheit) erforschen zu wollen, und burch ein biefer Abficht entsprechenbes Sandeln. Die neuere Naturwissenschaft insbesondere verdankt ihre großen Erfolge theils ben neuerfundenen fünftlichen Inftrumenten ber Beobachtung, theils ben umsichtig angestellten Experimenten, und biefe erfordern vielfach wiederum so complicirte Mittel (Instrumente, Maschinen 2c.), daß fie nur mittelft einer ebenso complicirten Berkthätigkeit berzustellen Nur baburch, baß bie Korschung absichtlich und planmäßig auf bestimmte Zielpunkte gerichtet und zur Erreichung berfelben alle Sülfsmittel zwedmäßig verwendet werden, vermag bie menschliche Wissenschaft sich über jene erste unsichere Erkenntniß zu erheben, nur badurch bilbet sie sich zur Wissenschaft aus, nur baburch gewinnt sie mehr und mehr an Klarheit, Gewißheit, Umfana und Tiefe. Die Bedingungen bes menschlichen Wollens und Sanbelns, eines überlegten, seiner Zwede sich bewußten und auf bestimmte Erfolge gerichteten Wollens und Handelns, find mithin zugleich die Bedingungen der Existenz und Fortbildung der Raturwiffenschaft wie aller menschlichen Wiffenschaft. Ließe sich also zeis gen, daß ein solches überlegtes Wollen und Handeln zugleich ein freies sen und die menschliche Willensfreiheit involvire, so wäre eben damit bewiesen, daß die Naturwissenschaft selbst in eben diesem Gebiete ber Freiheit und damit in bemselbigen Boden wurzele, weldem bie ethischen Ibeen bes Guten, Schonen und Wahren entfpriegen, welchem bie f. g. moralifche Seite bes menfclichen Wesens angehört. Und folglich würden alle die Bebingungen und Voraussezungen, auf welche wiederum die Willensfreiheit und das ethische Verhalten bes Menschen hinweist, auch als Voraussepungen und Bebingungen ber Naturwissenschaft gelten müssen.

Nun kann aber die Naturwissenschaft nicht umhin, nicht nur in ihrem Thun, sondern auch in den Ergebnissen ihrer Forschung Aeußerungen oder Bethätigungen der Willenskraft und damit — wie sich zeigen wird — der Willenskreiheit anzuerkennen. Die Resultate ihrer Forschung nöthigen die Physiologie, wie wir gesehen haben, einen Unterschied zu machen zwischen "willkührlichen" und unwillkührlichen oder s. "Reslerbewegungen" des Organismus.

Gemeinhin nimmt die Physiologie an, daß beibe Arten der Bewegung von bestimmten Reizungen einzelner motorischer Nerven ausgeben (fen es, bak lettere unmittelbar ober mittelft bes Ginfluffes senfibler Nervenfasern erregt werben). Allein bei näherer Betrachtung zeigt sich, wie uns bunkt, die unabweisliche Nothwendigkeit, jenen allgemeinen Sat bebeutend zu beschränken und Bewegungen anzuerkennen, die nicht infolge einzelner bestimmter Rervenreizungen. sondern von felbft, in spontaner Beise entsteben und nur durch bie motorischen Nervencentren und beren innere Rustande bedingt find. Denn abgesehen von ber f. g. Tonicität ber Rusteln, auf die wir uns nicht berufen wollen, da sie von neueren Physiologen in Abrede gestellt wird, - giebt es gewisse Muskeln, die s. g. Schliefmusteln (3. B. ber sphincter ani, vesicae etc.), beren fort. mährende Spannung und Contraction in feiner einzelnen Reizung von außen ober innen, sondern nur in einem stetigen spontanen Impulse eines der Nervencentren ihren Grund haben kann. Sbenso kann die Nerventhätiakeit, die zur Respiration, zur Blutcirculation. zur Bewegung der Nahrungsstoffe durch die Nutritionscanäle 2c. erforberlich ift, nur von einer ähnlichen spontanen Action eines ber Nervencentren follicitirt fenn. Jebenfalls läßt fich ber erfte Anfang biefer Bewegungen, ber erste Athemaug, ben wir thun, ber erste Herzschlag, aus keiner andern Quelle herleiten. Aber auch die im engern Sinne willführlichen Bewegungen weifen auf eine folde Spontaneität, auf eine innere Selbsterregung ber Nerventhatiakeit bin. Wenn ein Mensch von selbst (ohne alle äußere Beranlassung — im Dunkeln) aus bem Schlaf erwacht, so geht Bewegung aller Sinnesempfindung voraus. Das erfte Symptom bes Erwachens ift eine allgemeine Bewegung bes Körpers, ein Strecken ber Glieber. Deffnen ber Augen, Ausbehnung ber Gesichtszüge 2c.; barauf erft folat die Wiederbelebung der Sensibilität für außere Gegenstände. Diese Priorität ber Bewegung kann kaum anders erklärt werben, als aus einer Einwirkung der Nervenkraft, zu welcher sie den Ampuls nicht von außen, sondern von innen, von ihren eignen Ruftänden, ihrer eignen Beschaffenheit, empfängt und die insofern eine spontane genannt werden muß. Wer die Bewegungen fleiner Rinder in früher Kindheit genauer beobachtet, wird fich überzeugen, baß fie ebenfalls nicht bloß auf Impulsen der äußern Sinnesempfindungen ober bestimmter Bedürfniffe, Triebe, Gefühle, sonbern zum Theil

nur auf solchen spontanen, aus überfließender Muskel- und Nervenenergie entspringenben Erregungen beruhen können. Das allgemeine Bedürfniß körperlicher Bewegung und Nebung, das Jeber und insbesondere die Jugend fühlt, ift ein neuer Beweis für diese Tendens bes Bewegungssystems, in Thätiakeit überzugehen, ohne von einer Empfindung ober irgend einem Reize außerhalb bes motorischen Apparats bazu angetrieben zu werben. Enblich zeigt die Erfahrung, baß Senfibilität und Activität keineswegs ftets gleichmäßig mit einander steigen und finken, sondern oft in gerade umgekehrtem Berhältniß zu einander fteben. Menschen von ftarkem, rubelosem, thatträftigem Charakter find keineswegs immer auch besonders senfibel und erregbar, sondern oft gerade das Gegentheil. Ihre Thattraft und Thätigkeit scheint sich aus sich selbst zu erhalten, sie kostet ihnen fast gar keine Anstrengung, ist ihnen mehr ein Veranügen als eine Mühe, und wird burch bas Hinzutreten ober Fehlen bestimmter Ampulse, Zwede, Absichten, wenig ober gar nicht geändert. bie Bewegungsenergie ftreng abhängig wäre von ber Kraft ber Senfibilität, ben Sinnesempfindungen, Gefühlserregungen 2c., so müßte sie auch stets proportional biesen Anreizungen erscheinen. Da dieß nicht der Kall ist, so muß nothwendig noch eine andre Quelle ber motorischen Activität bes Organismus angenommen werben (ngl. A. Bain: The Senses and the Intellect. London, 1855. p. 73 ff.).

Joh. Müller beutet diese Quelle an, wenn er in seinem berühmten Lehrbuch der Physiologie bemerkt: Der Fötus führe bereits im Mutterleibe willkührliche Bewegungen aus, noch bevor irgend ein Object ihn berühren, irgend eine Vorstellung von dem Ersolg der willkührlichen Bewegung sich gebildet haben kann. Alle die verwickelten Bedingungen, die ganze Zusammensetzung der Zustände, unter welchen dei Erwachsenen willkührliche Bewegungen eingeleitet werden, sehlen hier: dem Fötus sey sein eigner Körper seine Welt, welche dunkle Vorstellungen in ihm hervordringt und auf welche er zurückwirkt. "Wie also werden die ersten willkührlichen Bewegungen beim Fötus veranlaßt?" I. Müller antwortet: "der Fötus bewegt seine Glieder ansangs nicht zur Erreichung eines äußern Zwecks, er bewegt sie bloß, weil er sie bewegen kann." Denn auch die Kenntniß, daß durch gegebene Bewegungen eine Aenderung der Lage des Körpers oder der Stellung seiner Gliedmaßen bewirtt

werbe, könne der Fötus nur allmälig mittelst der Bewegungen selbst erwerben. Das erste Spiel des Willens auf einzelnen Gruppen der Faserursprünge der motorischen Nervenwurzeln im verlängerten Mark könne daher offenbar noch keinerlei Zweck der Lagenveränderung haben; "es ist ein bloßes Spiel des Willens ohne Borstellung von den Wirkungen, welche dadurch in den Gliedern hervorgebracht werden." Auf diese Art müssen sich die willkührlichen Bewegungen auch dei den Thieren bilden: "ein Vogel, der zu singen ansängt, setzt aus einer innern instinctmäßigen Nöthigung willkührlich die Ursprünge der Nerven seiner Kehlkopfmuskeln in Action, hierdurch entstehen Töne, und erst durch die Wiederholung lernt der Vogel die Art der Ursache mit der Art der Wirtung verknüpsen",
— d. h. auch der Vogel beginnt zu singen bloß darum, weil er singen kann (a. a. D. II, 94).

Ift nun aber sonach bas bloke Sich-bewegen-können, bie bloße Fähigkeit, die Ursache ber erften Bewegungen des Fötus, und die Physiologen haben bis jest noch keine andre Ursache nachzuweisen vermocht. — erzeugt also das bloke Sich-bewegen-können ben zur Ausführung erforderlichen Trieb ber Bewegung und damit einen Reiz für die motorischen Nerven, infolge bessen die Bewegung fich vollzieht, so ist bamit anerkannt, bag bas bloße Bermogen, bie bloge Rraft der Bewegung, in fich felbft ben Antrieb au ibrer Bethätigung hervorzurufen vermag, d. h. daß diese Kraft von felbft, ohne Mitwirkung irgend eines andern Factors, etwa nur infolge eigner innerer Veränberung ober bes Wachsthums ihrer eignen Stärke, in Thatigkeit übergeben und Wirkungen üben konne. folde Kraft ift aber offenbar ein Bermögen ber Selbsithätigkeit, d. h. eine Kraft, die von selbst auf eigne selbsterzeugte Antriebe zur Thätigkeit wird und in bestimmten Wirkungen sich außert. Ruß eine solche Rraft innerhalb bes organischen Gebietes anerkannt werden und ist dieselbe offenbar im Grunde ibentisch oder boch in unmittelbar Einigung (Wechselwirkung) mit jener Kraft, die später im Wollen und Handeln, in der bewußten Entschließung und beren Ausführung sich äußert, so können die Physiologen gegen die Freiheit des Willens, d. h. gegen eine Thätigkeit der Seele, durch welche sie unter verschiedenen möglichen Handlungen diejenige wählt und bestimmt, die sie ausführen will, burch welche sie also in spontaner Weise fich felbst einen Unftoß zu einer bestimmten Action

aiebt ober mas baffelbe ift, unter verschiebenen Impulsen, bie nur möglicher Weise einen Reiz für die motorischen Nerven abgeben können, den einen oder andern durch Bereinigung ihrer Willensfraft mit ihm zum wirklichen Reiz erhebt. — bie Bhysiologen können hiergegen nicht mehr einwenden, daß eine solche Thätigkeit eine uns haltbare, weil mit aller natürlichen Caufalität in Wiberspruch stebenbe Annahme sen. Denn es macht offenbar keinen Unterschieb. ob eine Kraft einen Antrieb zu gewiffen Bewegungen, b. h. einen Reis für gewisse motorische Nerven, aus sich selbst erzeugt, ober ob fie unter gegebenen möglichen Antrieben den einen zu einem wirklichen (wirksamen) Reiz für bestimmte motorische Nerven erhöht (verstärtt). In beiben Fällen ift fie es, bie burch eine Bemeaung, Thätigkeit, Beränderung in sich ben Antrieb in Wirksamkeit sett, ben Reiz ber motorischen Nerven hervorruft ober boch seine Wirksamkeit bedingt und vermittelt, und somit ift fie die spontane felbstthätige Urfache ber auf ben Reiz erfolgenben Bewegung ber körverlichen Gliedmaßen. Wir behaupten keineswegs, bak bereits jene spontane Activität, welche der Kötus in seinen ersten Bewegungen bekundet, eine Aeußerung von Willensthätigkeit ober gar von Freiheit bes Willens sen. Denn sie vollzieht sich offenbar völlig unbewußt und sogar insofern unwilltührlich, als ber Kötus seiner spontanen Activität noch keineswegs mächtig ift: er kann sie nicht beliebig zurüchalten, sondern sie bricht von felbst in gewissen Bewegungen hervor, sobald das Bermögen dazu einen gewiffen Grad der Entwickelung ober Stärke erreicht hat. Aber die spontane Activität wird zur Willensthätigkeit ober außert fich als folche, menn bas Bewußtsenn hingutritt, b. h. wenn ber Mensch fich bewußt wird, daß er seine torperlichen Gliedmaßen in spontaner Beise bewegen kann; und die Willensthätigkeit wird zur Freiheit, wenn das Bewußtseyn zur Stufe ber Reflexion, ber Erwägung und Ueberlegung sich ausgebildet hat. Und die Willenstraft tann zu biefer burch bas Bewußtseyn bebingten höheren Stufe freier Thätigkeit sich erheben, weil eine Kraft, die in spontaner Weise einen Antrieb in fich erzeugt und in Wirksamkeit sett, auch durch fich selbst fähig seyn muß, einen erzeugten (gegebenen) Antrieb - wenn er im Bewußtfenn fich tundgiebt — in fich zurückzuhalten und sein Uebergeben in Wirksamkeit zu hindern. Kurz wir behaupten nur: jene spontane Activität bes Organismus ift bie Grundlage und Bebingung. Ufrici, Gott u. Die Ratur. 2. Auft.

aber auch das Seitenstück und Abbild der Willenstraft der Seele und ihrer Spontaneität; die Seele kann eine freie Thätigkeit üben, weil bereits der Organismus eine spontane

Activität übt und die Rraft dazu befist.

Diese Svontaneität bes Organismus ist allerbings physiologisch nicht allgemein anerkannt. Seben wir nun aber auch ab von ibr. räumen wir ben Gegnern ein, daß die willführlichen Erregungen ftets und von Anfang an ihre bestimmten Urfachen baben, indem fie von bestimmten Bedürfnissen und Trieben, Strebungen und Begehrungen, Gefühlen, Sinnesempfindungen und Berceptionen, Babrnehmungen, Vorstellungen hervorgerufen werben, - immer ift boch in und mit bem Unterschiebe zwischen "willführlichen" und f. g. "Reflexbewegungen" ausgesprochen und anerkannt, daß es gewisse Theile bes burch ben Organismus verbreiteten Mustelspftems giebt, welche zwar unmittelbar von den motorischen Rerven, mittelbar aber von den sensibeln Rerven und den durch sie vermittelten pip= ch if chen Functionen bes Empfindens und Fühlens, des Vercipirens, Wahrnehmens, Borftellens in Bewegung geset werben. find wir zwar noch teineswegs berechtigt, biefe willtührlichen Bewegungen ohne Weiteres für freie Bewegungen zu erklären. Dennoch ist es von höchster Wichtigfeit, daß die moderne Naturwissenschaft trop ihrer Neigung zum Materialismus und Mechanismus genöthigt ift, pfychische Functionen als die Motive gewisser organischer Bewegungen anzuerkennen. Denn nunmehr kommt es nur auf die Beschaffenheit dieser psychischen Functionen an, ob dieselben ihrerseits als Meußerungen einer freien geistigen Thätigkeit ober nur als Wirkungen eines nothwendigen Caufalzusammenhangs anzuseben sind.

## Begriff ber Willensfreiheit.

Diese Frage läßt sich nur entscheiben, wenn sich ermitteln läßt, welcher Art jene psychischen Functionen sind und wie sie zu Stande kommen. Und diese Ermittelung wiederum kann nur sich flügen auf eine wissenschaftlich genaue Selbstbeobachtung aller der Borgänge, die von unserem psychischen Leben in den Bereich unsers Bewußtseyns unmittelbar fallen oder die wir uns durch Resterion, Experiment und Schlußfolgerung zum Bewußtseyn zu bringen vermögen. Auf diesem Wege nun ist zunächst so viel festgestellt und auch von

ber Naturwissenschaft anerkannt, daß es un mittelbar nicht die Berceptionen, Wahrnehmungen und Vorstellungen, nicht die Empfindungen und Gefühle, sondern die f. g. Triebe, Strebungen, Begehrungen, Willensacte der Seele sind, durch welche jene willkührlichen Bemeaungen bervorgerufen werden. Nur mittelst eines erregten Triebes ober Strebens tann die Empfindung, die Perception oder Borstellung einen bewegenden Ginfluß auf ben Organismus ausüben. Denn wo lettere von feiner Strebung ober Begehrung begleitet find, auf die bloge Empfindung, Berception, Borftellung erfolgt teine iener willführlichen Bewegungen bes Organismus: bas fteht burch zahlreiche Thatsachen fest. Die Triebe, Strebungen 2c. werben nun aber ihrerseits burch das Gefühl eines bestimmten Bedürfniffes, burch die Empfindung eines Schmerzes, burch eine fich einstellende Berception, Bahrnehmung, Borftellung erft hervorgerufen; jedenfalls äußern fie erft ihre treibende Rraft und werben gu Motiven willführlicher Bewegungen, nach bem fie ju bestimmten Gefühlen und Empfindungen sich gesteigert ober in ihnen sich tundgegeben haben. Befäße also die Seele eine gewiffe Macht über ihre Triebe und Strebungen, ober auch nur über ihre Empfindungen und Gefühle, Wahrnehmungen und Vorstellungen, indem sie dieselben hervorrufen ober zurudhalten, gemähren laffen ober hemmen konnte, so wurde sie eben damit eine bestimmende Macht über die Bewegungen ihres Leibes besitzen.

Ob ber thierischen Seele eine solche Macht beizumessen sen, ist mehr als zweiselhaft; alle besonneuen Forscher sprechen sie ihr ab; jedenfalls sehlen die jett noch die sicheren Daten, um in Beziehung auf sie den fraglichen Kunkt zur Entscheidung zu bringen. In Betress der menschlichen Seele dagegen sprechen die unzweiselhaftesten Thatsachen des Bewußtsens für die Besahung der Frage. Die Raturwissenschaft ist zwar auch dier geneigt, ein verneinendes Beto einzulegen. Sie hat eine natürliche Aversion gegen die Willensfreiheit, die wir sehr erklärlich sinden und ihr daher keineswegs zum Borwurf machen. Denn sie hat wehr als sede andre Wissenschaft Grund, in dem Labyrinthe der unerwestlich mannichsaltigen Erscheinungen den Ariadne-Faden der Analogie (der s. g. Gleichsörmigkeit des Natursaufs) so lange als möglich sestzauhalten; es kann ihr ummöglich angenehm senn, diesen Leitsaden ausgeben zu sollen, ihr Princip gesellicher Causalität durchbrochen zu sehen, und neben der Natur

Digitized by Google

ein mit ihr verbundenes, aber auf ganz andern Principien ruhenbes Gebiet von Erscheinungen sich etabliren zu lassen, womit nothwendig ein Zwiespalt ber wiffenschaftlichen Aufgaben, ein Rif in die wiffenschaftliche Gesammtanschauung gegeben und die systematische Abrundung der Wissenschaft erschwert, wenn nicht unmöglich gemacht Alles dieß aber scheint die unvermeidliche Folge der Anerkennung ber Willensfreiheit zu fenn. Allein bas erfte fundamentale, schlechthin unverleyliche Princip aller wissenschaftlichen und insbesondere der naturwissenschaftlichen Forschung, der unbedingte Respect por bem Thatfächlichen, muß alle folche Bebenken, alle Synpathieen und Antipathieen zum Schweigen bringen, wo die Thatsachen entschieden gegen dieselben sprechen. Und biefes Princip muß die gleiche Geltung haben für die Thatsachen des Bewußtseyns wie für die Thatsachen der äußern Erfahrung und Beobachtung, zumal ba lettere im Grunde ebenfalls nur Thatsachen des Bewußtsenns sind.

Nun ist es aber zunächst eine völlig unzweifelhafte Thatsache bes Bewuftsenns, daß die Triebe und Strebungen unfrer Seele - mogen fie von ihren eignen ober von leiblichen Beburfniffen und Auftanden ausgehen, - in ganz beftimmter Weise von Dem, mas wir einen Willensact nennen, fich unterfcheiben. Denn die Triebe und Strebungen - namentlich diejenigen, die auf ben bekannten leiblichen Bebürfniffen (ber Nahrung, bes Schlafs 2c.) beruben, — find unmittelbar mit den Bedürfnissen gegeben und das ber nothwendig icon vorhanden, bevor fie in bestimmten Empfindungen und Gefühlen sich kundgeben und uns die Möglichkeit gemahren, sie uns zum Bewußtsenn zu bringen (vergl. Psychologie, S. 252 f. 569 f.). Reber Willensact bagegen ist mur ein Willens= act. sofern er von Bewußtsenn begleitet und mit Bewußtseyn gefaßt Rachbem uns bie Triebe, Strebungen, Begehrungen jum Bewußtseyn gekommen, konnen fie gwar insofern zu Willensacten werben, als ihre Befriedigung zum Inhalte eines Willensacts gemacht wird. Aber zunächst fommen fie uns nur zum Bewuftfenn burch dieselbe unterscheibende Thätigkeit, durch welche aller und jeder Inhalt unfres Bewußtseyns vermittelt ift. Denn wie unfre Empfindungen, Gefühle, Sinnesperceptionen nur zu bestimmten Borftellungen werden indem wir sie unterscheiben und damit uns immanent gegenständlich machen, so werden wir uns unfrer Triebe, Begehrun-

gen 2c. nur baburch bewuft, daß wir fie von einander und von unferm eignen Selbst (von ber Seele als begehrenber Kraft) unter-Nur baburch erfahren wir, worin unfre Begehrungen besteben und daß wir Begehrungen haben. Schritt für Schritt geht bann die unterscheibende Thätigkeit an der Hand der Erfahrung. ber Wahrnehmungen und Erinnerungen und beren Combination. Wir unterscheiben unfre Begehrungen von den Obiecten. auf die sie gerichtet sind, und werden uns damit bewuft, mas wir begehren. Wir unterscheiden weiter das Object von den Mitteln. es zu erreichen und zur Befriedigung der Begierbe zu verwenden. und werden uns bamit bewußt, was wir zu thun und zu laffen haben, um unfern Begehrungen, Trieben, Bedürfniffen. Genüge au Wir unterscheiben nicht nur bie befriedigte Begierde von ber noch unbefriedigten, sondern auch das jedesmalige Resultat ber Befriedigung von der Art und Weise, wie es erreicht wurde, und gewinnen bamit ein Bewußtfeyn von den verschiedenen Folgen, welche die Befriedigung der verschiedenen Begierden selbst wie die verschiedene Art und Beise ihrer Befriedigung nach sich zieht. unterscheiben Begierben, beren Befriedigung (für unsere Subsiftenz, Gesundheit 2c.) nothwendig ift, von solchen, beren Befriedigung nur einen größeren ober geringeren Genuß gewährt. Wir unterscheiben die verschiedenen Maage bieser Genüffe von einander und in Beziehung auf die Folgen, die sie für den Gesammtzustand unfres Wesens haben, — u. s. w. So kommen wir allgemach zum Bewußtseyn des verschiedenen Werthes, den unfre Triebe, Strebungen und Begehrungen selbst wie die verschiedenen Formen ihrer Befriedigung für die Erhaltung und gedeihliche Entwickelung unfres Wesens, für die Stärkung unserer Kräfte, die Erreichung unfrer 3wede, für unfer Wohl und Webe haben.

Mit diesem Inhalt unsres Bewußtseyns ausgerüstet, wenden wir, wie im Gebiete der Erkenntniß der Dinge, so auch hier wiederum unsre unterscheidende Thätigkeit auf diesen Inhalt selbst zusück, d. h. wir restectiren auf ihn, wir machen ihn zum Gegenstand unsrer Betrachtung und Erwägung. Denn ehe wir an die Befriedigung eines Triebes, Bunsches 2c. gehen, restectiren wir zunächst auf die Nothwendigkeit oder Nichtnothwendigkeit derselben und im letzteren Falle auf das Maaß des einzelnen Genusses, den wir durch die Befriedigung zu erwarten haben, im Verhältniß zu den Folgen,

bie der Genuf nach fich zieht; aber auch auf die Korberung ober Störung unfres Wefens und Lebens, welche bas Ergebniß bes befriedigten Strebens fem wirb, wie auf bas Berbaltnik, in welchem baffelbe jur Erreichung unfrer letten Riele fieht, - turf auf ben Werth, den die von den vorhandenen Trieben, Strebungen ober Begehrungen geforderten Handlungen für unfer Wohl und Webe haben burften. — Daß wir, wenn auch nicht in allen, boch in vielen Fällen, ja gewöhnlich fo verfahren, ebe wir die geforderte Handlung ausführen, ist eine unbestreitbare Thatlade des Bewuftfems. ) Eben damit aber überlegen wir, und vom Refultate diefer Erwägung des Kur und Wider wird es abhangen, ob wir die Befriebigung der Begierde zum Object unsers Wollens und Sanbelns machen werden ober nicht, b. h. ob wir uns entschließen werden, für diese Befriedigung thatig ju sein ober die Begierde ju unterbrilden (fie womöglich aus unferm Bewußtsenn zu entfernen, indem wir unfre Aufmerkfamkeit auf andre Objecte richten). Gbenfo ift es nur die Folge einer folchen Ueberlegung, wenn wir unter mehreren, gleichzeitig erwachenben und uns zum Bewußtseyn kommenben Begierben die eine zu befriedigen, die andre unberlichtigt zu laffen uns entschließen, ober wenn wir unter mehreren Inwillfen und Strebungen, Reigungen und Bunden, Sympathieen und Anti-

<sup>\*)</sup> Bir leugnen bamit teineswegs, daß wir in vielen Fallen banbeln offne folde vorausgegangene Refferionen. Biele, an fich bebeutungstofe Acte (2. B. bie Reber beim Schreiben einzutauchen, wenn fie teine Dinte mehr entbalt) volltieben wir unmittelbar, weil fie teiner Erwägung bedürfen, sonbern als befannte Rittel aur Erreidung eines bestimmten 3wede fich von felbft verfleben; Anbres (3. B. une bee Morgens ju mafchen, um Mittag ju effen ic.) thun wir unmittelbar nach feft geworbener Gewohnheit, und nur wo biefe burch besondre Umftanbe unterbrochen wirb, tritt eine Reflegion libet bie Bollgiebung folder Acte ein. Es giebt aber and Mille, in benen in Rolge beftigen Affects ober leibenfchaftlicher Erregung ber gegebene 3mpute, big Strebung, Begehrung, unmittelbar in Sandlung übergebt, b. b. in benen bie Strebung fich bergeftalt fteigert und eine folde Beftigteit gewinnt, bag fie zwar im Gefühl auf's Startfte fich tunbgiebt, aber eben barum von ber untericeibenben Rraft fich emancibirt und ibr teine Beit gur Andübung ihrer Thatigteit lagt. In folden Rallen banbelt ber Denfc nicht nite ohne Ueberlegung, sonbern oft ohne ju wiffen was er thut, und wenn auch mit Bewuftfenn, boch ohne Selbftbewuftfenn, weil er fich felbft nicht von feiner leibenichaftlichen Strebung unterscheibet, fonbern gang in ihr aufgeht. Aber eine folche Sandlung ift tein Willensact, teine That bes Willens, fonbern bes Begebrungsvermogens (wie bei ben Thieren).

pathieen ic., bie gleichzeitig unfre Seele erregen, ber einen handelnb folgen und damit ihr und ihrer Befriedigung den Borzug geben vor ben anbern, turz wenn wir unter verschiedenen moglichen Entickluffen eine Babl treffen. Der Entschluß ift nun aber nichts Andres als ein bestimmter Willensact, und der Willensact nichts Andres als ein bestimmter, burch eine wenn auch noch so kurze und flüchtige Ueberleaung vermittelter Entschluß. Daß wir und entschließen und zwar nach einer vorausgegangenen Uebertegung und Erwägung uns entschließen, beffen sind wir und zugleich vollkommen bewußt. Eben bamit aber haben wir zugleich bas Bewußtfenn, bag wir uns frei ju dem Einen ober Andern entschloffen haben, b. h. auf diesem Bermogen der Ueberlegung beruht das Bewuftsem unfrer Willensfrei-Ich sage bas Bewußtsenn unfrer Willensfreiheit, b. h. ich will damit noch nicht behauptet haben, daß unser Wille an fich frei ift; ich wollte vielmehr junachst nur zeigen, woher es tomme, daß wir unfern Willen für frei halten, daß wir das Bewußtseyn ober wenn man lieber will, die Meinung haben, als entschlössen wir und frei und selbftandig zu bem was wir thun und lassen. Daß biese Meinung die allgemeine Ueberzeugung ist und ilberall herricht, wo sie nicht durch weitergehende, über jene Thatsachen bes Bewuftseyns binausgreifende Reflexionen ober um besondter Intereffen und Wunsche willen, zu Gunften andrer Princivien und Glaubensfäße wantend gemacht, unterbrückt, verlenanet wird, ja daß sie sogar troß dieser Hemmunden sich in jedem einzelnen Kalle immer wieber geltend macht, ist eine unbestreitbare Thatsache. Sie geht herbor aus bem unmittelbaren Bewuktfenn, bag wir es find, die selbstthatig jene Ueberleaungen anstellen und das Resultat berfelben ziehen, daß wir selbstthatig Grunde und Gegengrunde abwägen, aber anstatt in biefen Erwägungen zu verharren, sie vielmehr in einem bestimmten Resultate abschließen, und wiederum anftatt bieß Refultat ruhig stehen zu laffen, es vielmehr zur Richtschnur unfres Handelns machen. Sind für dieses innere Thun unfrer Seele and Motive in unfrer Natur (Wesensbestimmtheit) vorhanden, fo find fie boch nicht ftart genug, um bas Bewußtfeyn unfrer Selbftthatigfeit im Ermagen und Entschließen au trüben ober bas Gefühl einer erzwungenen Thätigkeit hervorzurufen. Trop aller Motive baben und behalten wir bas Bewußtsenn, bag wir auch nicht überlegen, auch tein Refultat ziehen ober basselbe auch nicht zur Richtschur unfres Handelns machen, kurz daß wir uns auch anders entschließen konnten. Die Meinung von der Willensefreiheit leugnet daher keineswegs, daß wir nur auf vorhandene Motive wollen und handeln, aber sie behauptet, daß diese Motive nicht als zwingende Ursachen sich uns und unserm Bewußtseyn aufbrängen, sondern einerseits unfre Selbstthätigkeit nur anregen, andrerseits aus ihr selbst erst resultiren, und schließlich von ihr zur Richtschur unsers Handelns gemacht werden, — und daß dasher für unser Bewußtseyn unsre Handlungen frei sind.

Das ist die Aussage des unbefangenen Selbstbewußtseyns, die auf unzweifelhaften Thatsachen der Selbstbeobachtung beruht, Thatfachen, bie ebenfo festifteben wie die einer aftronomischen ober physitalischen Beobachtung. Aus ihnen aber ergiebt sich, daß das Willensvermögen, bas wir uns beilegen, keineswegs ibentisch ift mit bem Begehrungsvermögen ober ber Fähigfeit ber Seele ju Strebungen und Gegenstrebungen. Ohne lettere, ohne vorhandene Beburfnisse, Antriebe, Begehrungen, wenigstens ohne einen im Willensvermögen selbst immanenten Trieb zum Wollen und Handeln, würde freilich jeder Impuls dazu fehlen; es wurde nie zum Wollen und Handeln kommen. Denn ein Wollen blok um zu wollen, ein Bollen ohne alles Motiv, ohne allen Grund und Zweck giebt es nicht und märe kein Wollen. Die Triebe, Strebungen 2c. regen baber wohl bas Vermögen zu überlegen und zu beschließen zur Thätigkeit an; aber ohne die Dazwischenkunft eben diefer Thätigkeit murbe (wie beim Thiere) die Begierde unmittelbar die Glieder des Leibes zu ihrer Befriedigung in Bewegung feten, ber Trieb unmittelbar in Handlung übergeben; und wo zwei widerstreitende Begierden sich begegnen, murbe ftets bie ftartere unmittelbar ben Sieg bavon Diejenige Kraft, welche die jum Bewußtseyn kommenden tragen. Begehrungen gleichsam im Bewußtseyn fest- und von dem Uebergang in Handlung zurudhält, tritt songe offenbar bem Begehrungsvermögen hemmend und beschränkend entgegen, und kann daber unmöglich mit ihm Eins und basselbe seyn. Eben biese Hemmung und Zurudhaltung unfrer Begehrung ift aber ber erfte Act, burch ben unfre Willenstraft fich bethätigt. Diefer Act ift an die Bebingung geknüpft, daß unfre Begehrungen und Strebungen uns zum Bewußtseyn tommen, - baber tein Wollen ohne Bewußtseyn -: und zum Bewußtseyn tommen sie une nur durch die unterfchei-

benbe Thatiateit unfrer Seele. Mit ihr also wird die Willenstraft entweder identisch seun, oder doch in enaster Verbindung, in unmittelbarer Zusammenwirkung stehen muffen. Für die erste Alternative spricht einerseits die Wahrscheinlichkeit, daß diejenige Thätigkeit, welche unfre Strebungen jum Bewuftseyn bringt, auch allein im Stande fenn wird, dieselben im Bewußtfenn ju fiftiren, um fie ber Erwägung und Kritif zu unterwerfen und ben Befund berselben in Form eines Urtheils aufzustellen; andrerseits der Umstand, daß alles Erwägen, Kritisiren, Beurtheilen wiederum auf der unterscheis benden Thätigkeit unfrer Seele beruht, weil es ein Vergleichen ift und involvirt und alles Vergleichen nur ein Unterscheiben gegebener Objecte in Beziehung auf ihre Gleichheit ober Ungleichheit ift. nach scheint es, als falle unser Unterscheibungs- und Willensvermögen, Verstand und Wille, in Gins zusammen. Allein der Verstand, obwohl er erwägt und überlegt und schließlich das Urtheil fällt, welcher Strebung und Begehrung, welchem Impulse ober Dotive handelnd zu folgen sen, ist es boch nicht, der dieses Urtheil auch vollzieht und ihm gemäß zu handeln beschließt. Die Thatsache, daß das Resultat der Ueberlegung nicht unmittelbar in Handlung übergeht, sondern zunächst nur Inhalt des Bewußtseyns ist und noch eines besondern Actes bedarf, um aus ihm herauszutreten, und die andre Thatsache, daß wir nicht selten im Widerspruch mit dem Urtheil des Verstandes. wider unfre besiere Einsicht wollen und hanbeln, weisen vielmehr auf einen Gegensat hin, ber Verstand und Willen zu trennen scheint. Und allerdinas mit berienigen Thätiakeit, welche bas specifische Wefen bes Berftanbes bilbet und unfre Strebungen und Begehrungen wie unfre Empfindungen, Gefühle und Berceptionen burch Unterscheibung berfelben und jum Bewußtsenn bringt und fo unfre Borftellungen hervorruft, Begriffe bilbet, urtheilt, schließt und erwägt, werben wir den Willen nicht ibentificiren können, schon darum nicht, weil wir wiederum nur mittelst ihrer unfres Wollens und unfrer Entichluffe uns bewußt werden. noch ergiebt eine nähere Betrachtung, daß der Entschluß doch insofern ein Act ber unterscheidenden Thätigkeit ber Seele ist. als er einen solchen Act nothwendig involvirt. Denn indem und bevor ich mich entschließe im einzelnen Falle z. B. der Pflicht und nicht dieser ober jener Begierbe zu folgen, unterscheibe ich nicht nur meine Begierden von einander und von der Bflicht, nicht nur mein Ueberlegen und Erwägen von seinen Objecten und dem Resultat. zu dem es gelangt, sonbern auch mich felbst als entscheibenbe Botenz von meiner überlegenden Thätigkeit und beren Resultate wie von dem Gebote ber Pflicht und ber ihm widerstreitenden Begierbe. diese Acte der Unterscheidung ist das Bewuftsenn meines Thuns. bas Selbstbewußtseyn, bag ich erwäge und einen Beschluß zu faffen im Begriff bin, vermittelt. Erft banach gebe ich meiner Willensund Thattraft die Bestimmtheit, burch welche die Bflicht zur Richtschnur meiner Thätigkeit wird. Ich thue dieß badurch, daß ich felbstthätig ben Impuls ber Pflicht zum Motive meines Handelns mache, womit ich an und in mir selbst bieß Motiv als Motiv sete. Diese Bestimmtheit hat mein Selbst nicht schon vorher, so daß sie mir burch die unterscheidende Thätigkeit nur zum Bewußtseyn tame, sonbern sie wird mit bem Entschluß erft gesetzt und ber Seele als wollender und handelnder Kraft gleichsam eingeprägt. Gleichwohl wird damit boch nur ein Unterschied gesett, ein Unterschied bes pflichtgemäß handelnden von dem der Begierde folgenden Ich; aber bas 3d fest ihn an fich felber als feine Bestimmtheit, inbem es sich entscheibet, ber Pflicht und nicht ber Begierde zu folgen, b. h. indem es gleichsam fich in sich selber scheibet und fich mit dem ihm inhärirenden Impulse ber Pflicht einigt wie fich von bem ihm gleich immanenten Impulse ber Begierbe abloft, ihm fich entgegenstellt, wiberfteht. Weil die Bestimmtheit des Ichs ein in diesem Sinne an ihm felber gesetter Unterschied ift, wird fie jugleich bem Ich immanent gegenständlich, b. h. ich werde mir meines Entschlusses, indem ich ihn fasse, zugleich auch bewußt. Was von der Setoftbestimmung des wollenden Ichs gilt, gilt auch von der Selbstbestimmung des vorstellenden Ichs, durch welche ich diese ober jene Borstellung mir in's Bewuftfeyn rufe, auf dieses ober senes Object meine wahrnehmende, beobachtende, unterscheidende Thätigkeit richte 2c. Die eine wie die andre kommt nur durch Acte der unterscheibenden Thatigkeit zu Stande. Infofern also kann man fagen, daß der Wille ibentisch sey mit jener geistigen Urkraft, burch die unser Bewußtfenn und Selbstbewußtseyn und damit alles Borftellen und weiter alles Begreifen und Urtheilen, Ertennen und Wiffen vermittelt ift.

Dennoch besteht ein bedeutsamer Unterschied zwischen denjenigen Acten bieser Urfraft, durch welche unsre Vorstellungen, unser Bewußtseyn und Selbsibewußtseyn ursprünglich entsteht, und allen Acten

ber Selbstbestimmung, in benen die Willenstraft und Willensfreiheit ber Seele fich manifestirt. Denn bie Acte ber Selbstbestimmung geben im letten Grunde nicht von bem Unterscheibungsvermögen, sonbern bon bem Getbft ber Seele und feinem Triebe ber Selbftbethatigung aus. Diefer Trieb und bas ihm entforechende Bermögen, ihn in Bollzug zu segen und damit ihre Setbstheit gegenüber ihren eignen mannichfaltigen Impulsen, Geluften und Strebungen, ihren Borftellungen, Begriffen und Erwägungen, wie gegehüber allen außern Ginwirtungen thatsachlich geltenb zu machen, ift ber Wille, ben die Seele in feber Selbstbestimmung ausübt und der im Grunde mit der Willensfreiheit in Gins zusammenfallt, also vom blogen Streben, Begehren, Berlangen, von alten blinden Trieben foon durch bas ihn begleitende Bewußtseyn und Selbstbewußtsenn bestimmt unterschieden ift. Rut um ihn auszwüben, um ihren Willen und feine Freihert in bestimmten Willensacten zu bethätis gen, bazu bedarf bie Seele bes Unterscheidungsvermogens; bie unterscheidende Thatiateit ift das unentbehiliche Medium der Willensbethätigung, und barum ift jeber Willensact nothwendig zugleich ein Act ber Unterscheidung. Daber die enge unlösbare Verbindung zwischen Berfland und Willen; baber bas eigenthumliche fur bie gelftige Entwidelung bes Menichen fo wichtige Verhaltniß zwischen beiben, traft beffen sie sich gegenseitig vermitteln und bedingen, und doch teineswegs bergeftalt von einander abbangig find, bag ber Bille bas Urtheil des Berstandes abandern noch der Berstand den Willen zur Befolgung feines Urtheils nöthigen kann. Erst nachdem wir burch die unterscheibende Thatigfeit zu Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn bereits gelangt find, womit wir eines freien Willensentschlusses erft fahig find, erscheint dieselbe und bamit der in ihr wurzelnde Verstand insoferti dem Willen unterworfen, ats es von uns (bon unserm Willen) abhängt, ob wir bie Thatigteit des Unterscheibens und Bergleichens, durch bie aller Inhalt unfres Bewußtseyns und bamit all' unfet Ertennen und Wiffen vermittelt ift, genau und forgfältig, ober aber nachlässig und flüchtig ausüben wollen. Gben bavon aber hangt wiederum die Genaufgfeit und Bestimmtheit, Rlarheit und Richtigkeit unfrer Borftellungen und Begriffe und von biefen wiebetum die Genauigkeit, Sicherheit und Richtigkeit unfrer Urtheile Insofern also hat ber Wille einen bedeutenden tiefgreifenden Einfluß über die Acte des Berstandes, als die Resultate unfrer Erwägung und Ueberlegung, unster Forschung und Untersuchung und die Beschaffenheit unster Erkenntniß durch ihn bedingt sind, — wie die Naturwissenschaft am besten weiß, da in ihr Alles von der Genauigkeit und Sorgsalt der Unterscheidung, Vergleichung, Beodachtung abhängt. (Zur näheren Begründung und Ausführung dieser Sätze vergl. Psychologie, S. 595 f. 606 f.)

Wie dem indeß auch sen, wie man auch den Willen psychologisch faffen und stellen moge, - soviel fteht unbestreitbar fest, bag jeder Willensbeschluß ein Act ber Seele ift, ben fie mit Bewußtseyn vollsieht und burch ben sie irgend einen Antrieb, eine Strebung ober Begehrung zum Motive ihres Handelns macht, b. h. burch den fie eine gegebene Strebung fich vorstellig macht, in's Auge faßt, auswählt und ihr die Bestimmung giebt, burch entsprechende Sandlungen befriedigt zu merben. Erft nachbem fie ben Beschluß gefaft bat. fest die bestimmte, burch ihn freigelassene und bamit auf bestimmte Buntte des Gehirns einwirkende Strebung die motorischen Nerven und mittelft ihrer die entsprechenden Musteln des Leibes in Bewegung, b. h. ber Beschluß wird ausgeführt, geht in Handlung Auch dabei hat die Seele fortwährend das Bewußtfeyn ber Freiheit, d. h. sie weiß, daß sie durch Menderung ihres Entschluffes die Bewegung ber Musteln sofort sistiren ober andere Musteln in Bewegung seten kann, daß sie nicht genöthigt ist, die angefangene Handlung auch zu vollenden. Erst nachdem die That vollzogen ist. kann sie wie überhaupt Alles was einmal geschehen, nicht ungeschehen gemacht werben. Sie kann wohl insofern wieder aufgehoben ober zurückgenommen werben, als sich in vielen Källen ber Zustand ber Dinge vor der geschehenen That wieder herstellen läßt; ebenso kann ich ben gefaßten Entschluß vor seiner Ausführung jeden Augenblick aufgeben und mich anders entschließen. Aber daß einmal die That geschehen, der Entschluß gefaßt worden ift, läßt sich auf keine Weise rudgangig machen: auch hier gilt bas unverbrüchliche Gefet, baß mas einmal eristent geworben, unmöglich zu nichts werben kann. Das ift ber Grund, warum sich die Freiheit des Willens nicht aufweisen, gegenständlich barthun läßt. Die Freiheit liegt so gang innerhalb. ber Sphare bes Bewußtseyns, bag man fagen tann, fie fen überhaupt nichts Objectives, Gegenständliches, sondern nur ein Bewußtseyn von bestimmtem Inhalt. Denn wo vor, mit und mabrend ber erwägenden, beschließenden, handelnden Thätigkeit das Bemußt-

seyn fehlt, auch anders beschließen und handeln zu können, da ist kein freier Entschluß, keine freie That. Wem also die Freiheit keine Thatsache bes Bewuftsenns ift, bem läßt sich ihre Eristenz auf keine Weise darthun. Denn ihre Eriftenz ist ja eben nur bie für bas Bewuftjenn vorhandene Möglichkeit des Anderswollens und Undershandelns. Diese aber, so gewiß sie als Möglichkeit besteht, ift boch teine Wirklichteit bes Anderswollens, sondern fann nach Aussage bes Bewuftsepns immer nur Wirklichkeit merben. Aber indem fie jur Birklichkeit wird, bebt fie als Möglichkeit sich auf, kann also als Möglichkeit bes Anderswollens - und nur als solche ift sie Freiheit - niemals erscheinen, niemals gegen frandlich werben. Wenn ich auch die Möglichkeit, einen gefaßten Entschluß zu ändern, badurch bethätige, daß ich ihn wirklich ändere, so tritt boch an seine Stelle immer wieder ein andrer Entschluß, und es fragt sich mithin immer wieder, ob ich biese Aenberung auch zu unterlassen vermochte, ob ich auch anders konnte, - b. h. die Wirklichkeit des Anderskönnens ist niemals nachweisbar, weil es unmöglich ift, zugleich so und anders zu wollen, oder mas baffelbe ift, weil bas Understönnen eben ein bloges Rönnen, ein bloges Vermögen ift, bas als foldes nur in feiner Bethätigung objectiv wird, aber gerade als Anderstönnen in feiner Bethätiaung immer nur bas Eine ober bas Andre zu thun vermag. Und somit bleibt es bem Gegner ber Freiheit immer unbenommen zu behaupten, daß mir dasjenige, was ich nicht gethan (beschlossen) habe, in Wahrheit auch zu thun unmöglich gewesen sey, — b. h. es bleibt ibm unbenommen, das Bewuftsenn des Anderskönnens und damit die Freiheit für eine Illusion zu erklären.\*)

Es fragt sich nur, welche Gründe sich beibringen lassen, um biese Behauptung zu rechtsertigen. Denn eine so allgemeine Aussfage des Bewußtseyns von so bestimmtem sich immer wieder aufstängendem Inhalt bloß um vorgefaßter Meinungen willen zu verswersen, wäre ein völlig unwissenschaftliches, alle Wissenschaft zerstös

<sup>\*)</sup> Daß ber Determinismus pfpchologisch mit sich selbst in Biberspruch geräth, wenn er ben Trieb ber menschichen Seele nach Freiheit bes Bollens und Hanbelns und bamit die Freiheit als naturliches Beblirfniß ber Seele anerkennt, — und er muß ihn anerkennen, weil er eine unbestreitbare Thatsache ist, — boch aber die Wirtickleit ber Freiheit leugnet, glaube ich in ber Pspchologie (S. 604 f.) zur Evidenz bargetban zu haben.

rendes Berfahren. Es müssen vielmehr gute, vollwichtige Gründe sewn, gegen die kein Zweisel auftommen kann. Zunächst num ist es das große Princip der Causalität und der mit ihm gesette Causalzusammenhang alles Werdens und Geschehens, aller Ereignisse und Thaten, worauf man sich deruft: mit ihm sou die Annahme der menschlichen Willensfreiheit in Widerspruch stehen, die Existenz derseiheit gewonnen Spiel. Wäre dem so, so hätten die Gegner der Freiheit gewonnen Spiel. Denn es kann teinem besomnenen Denker einfallen, jenes Princip zu seugnen oder auch nur seine Allgemeingültigkeit in Abrede zu stellen. Alleip es fragt sich noch sehr, wie das Krincip zu sassen ist, und ob es in seiner wahren Fassung und Bedeutung die Annahme der Freiheit nicht vielmehr sordert, statt ihr zu widerstreiten. Sehen wir zu.

## V. Die Willensfreiheit und bas Princip ber Caufalität.

Das Princip ber Causalität beruht zunächst auf bem logischen Denkaesete, das une nothigt anzunehmen, das Alles mas geschiebt. fich andert, entsteht, einen Grund ober Urfache feines Werbens 2c. haben muffe (vgl. Comp. ber Logit, S. 39 f. 42 ff.). Rur barum, weil wir bieß Gefet als Ausbruck ber eignen Wefensbestimmtheit unfers Denkens überall unwilltührlich befolgen, seben wir auch in ber äußern Natur Gründe und Urfachen überall voraus, wo eine Beranderung, ein Geschehen, ein Werben und Entstehen uns entgegentritt: eben barauf stütt sich die naturwissenschaftliche Annahme mannichfaltiger mirtender Kräfte in der Natur und die naturwiffenschaftliche Forschung nach der Art und Weise ihres Wirkens. Diesem allgemeinen Gesetze widerspricht nun aber die Freiheit keineswegs. Denn eben die menschliche Willenstraft, bas Bermögen zu ermagen und zu beurtheilen und sich banach frei (so ober auch anders) entschließen zu können, ift die Urfache ber freien Beschluffe und Sandlungen. Sie geben von biefer Kraft aus, die Billensfreiheit ift nichts Andres als biefe Rraft, und fie wiederum ift eine Qualität bes menschlichen Wesens (Geistes), gang ebenso wie bie Schwerkraft eine Qualität ber vonderablen Stoffe ift. Auch fie wird wiederum ihrerfeits einen Grund ober Urfache ihres Bestebens baben muffen: aber so wenig die Naturwissenschaft sich um die Ursache der Schwertraft fummert, sondern dieselbe junachst nur selbst als Urfache binstellt, so wenig haben wir hier, wo es sich zunächst nur um bas Bestehen der Freiheit handelt, nach Grund und Ursache dieses Bestehens zu fragen. So wenig die Existenz der Schwertraft als einer der Ursachen des natürlichen Geschehens dem Denkgesetze der Caussalität widerspricht, so wenig widerspricht es ihm, die Freiheit (Wilslenskraft) des Menschen als eine dieser Ursachen anzunehmen.

Aber, sagt man, die allgemeine Herrschaft des Princips der Caufalität involvirt einen ebenso allgemeinen, unverbrücklichen Rufammenhang ber Ursachen und Wirkungen, einen Caufalnerus bes Werdens und Geschehens, in welchem Alles mas geschieht mit innerer Nothwendigfeit aus ben vorhandenen Bedingungen berporgeht. Diesem Caufalzusammenhang widerspricht die Freiheit, inbem mit ihr ein Geschehen angenommen wird, bas als freie That auch anders ausfallen konnte als es ausfällt, und also nicht nothwendig ift. So meinen allerdings Biele, und biefe Meinung ift ju einer Art von Axiom geworden, dem man volle wiffenschaftliche Geltung beilegt. Dennoch fragt es fich, ob das vermeintliche Axiom nicht bloß eines jener Dogmen ift, benen, wie wir geseben haben, Die eracte Wiffenschaft unter bem Ramen von Sprothesen, Annahmen, Voraussetzungen vielfach hulbigt. Das Geset ber Causalität forbert nur, daß für alle porhandenen Wirtungen, Beränderungen 2c. auch Ursachen vorhanden sepen und daß daher, wenn diese Ursachen (die wirkenden Dinge — Thätigkeiten — Bewegungen) selbst wiederum Wirkungen find, auch fie wieder ihre Urfache haben muffen. fich auf diese Weise Wirkung an Wirkung reiht, indem die Wirkung immer wieder zur Urfache einer neuen Wirkung wird, da entsteht allerdings eine Kette von ineinandergreifenden Urfachen und Wirfungen, d. h. es entsteht das, was man ben Caufalzusammenhang bes Geschehens genannt hat. In ber Natur herrscht ein solcher Causalzusammenhang, indem — soweit unfre Kenntniß reicht ausnahmslos jede Ursache wiederum nur die Wirkung einer andern vorangegangenen Ursache ift. Auch folgt aus dem Begriffe der Urfache, daß jebe eine Wirfung haben muß; wir nennen eben nur diejenige Kraft eine Ursache, die als Thätigkeit in bestimmten Thaten fich äußert. Der Caufalzusammenhang ergiebt sich mithin auch vom Begriffe der Ursache aus, vorausgesett daß die Ursache eine Wirfung hat, die ihrerseits wiederum eine Thätigkeit übt oder unter Umftanden zu üben vermag. Allein - von welcher Seite man ihn

auch ansehen möge — immer involvirt ber Causalzusammenbang an sich noch keineswegs eine durchgängige, Alles bestimmende Nothwendigteit bes Geschehens. Allerdings muß eine Wirtung erfolgen, wo eine Urfache thatia ift. Aber bamit ist nur die Rothwendigkeit gefest, daß eine Wirkung eintrete; wie die Wirkung beschaffen fen, ob diese ober jene Wirtung eintrete, bangt nicht vom blogen Daseyn, sondern von ber Beschaffenheit ihrer Ur-Andrerseits ist es nur nothwendig, daß jede thätige Rraft eine Wirtung haben muffe, — benn nur eine folche Kraft ift eine Ursache —; aber es ist nicht nothwendig, daß jede Kraft auch thatig fenn muffe. Die Naturwiffenschaft nimmt vielmehr an und hat es nachgewiesen, bag es in ber Natur nur bebingte Rrafte giebt, b. h. Kräfte, die so lange unwirtsam find, so lange die Bebingungen (anregende, mitwirkende Krafte) ihrer Wirksamkeit fehlen. Eben bamit aber erkennt fie an, baß es Krafte giebt und geben tann, die gwar zu wirten vermögen, aber nicht nothwendig ftets und überall wirken müffen. Zwar behauptet sie zugleich, bag innerhalb der Natur, abgesehen vom menschlichen Wefen, nur folche bedingte Kräfte walten, die, sobald die Bedingungen ihrer Wirkamfeit eintreten, wirken muffen. Allein gefest auch, daß diese in ihrer Allgemeinheit keineswegs erwiesene Behauptung richtig wäre, so folgt boch offenbar nicht, daß es nicht neben den wirkenden Naturfraften auch Kräfte geben könne, die, obwohl die Bedingungen ihrer Birtfamteit vorhanden sind, boch nicht nothwendig wirken muffen. Nur aber wenn es feststände, daß es folechthin teine folden Rrafte geben fonne, und wenn es weiter feftstände, baß fclechthin jebe thätige Rraft ihrer Beschaffenheit nach nur eine festbestimmte Wirkung, nur gerade biefe und feine andre Wirkung üben tonne, — nur unter biefer Voraussetung ließe fich behaupten, daß im Causalzusammenhang jene allgemeine Nothwendigfeit liege, fraft beren Alles, was geschieht, nur so und nicht ans bers geschehen tonne. Denn es leuchtet von felbst ein, daß mo biese beiben Voraussepungen nicht zutreffen, Wirkungen, Ereignisse, Thaten eintreten können, die, obwohl Glieber bes allgemeinen Caufalzusam= menhangs, boch nicht nothwendig eintreten mußten und nicht nothwendig gerade fo und nicht anders beschaffen fenn mußten. Beibe Boraussehungen fteben aber teineswegs feft. Bielmehr wenn ber naturwiffenschaftliche Begriff ber Kraft eine ausnahmelose unbedingte Nothwendigkeit des Wirkens nicht inpolvirt. so ift eben damit die Möglichkeit gesett, daß es Kräfte gebe, die insofern freie genannt werden konnen, als sie keiner Nöthigung des Wirkens unterliegen und somit wirken oder auch nicht wirken Und wenn es ebenso wenig im Begriff ber Kraft an sich liegt, daß jebe Kraft nur Gine ganz bestimmte und keine andre Wirkung übe, so ist damit wiederum die Möglichkeit gesett, daß es Rräfte geben könne, die ihrer Beschaffenheit nach befähigt find, insofern verschiedentlich (so ober anders) zu wirken, als fie die in ihrer Natur liegende bestimmte Wirkungsweise auf verschiedene Objecte richten und somit verschiedene Wirkungen üben konnen. Na es läßt fich barthun, daß es folde Kräfte nicht bloß möglicher Weise, sondern wirklich giebt. Denn bei näherer Betrachtung zeigt sich, daß das Geschehen in der Natur, wie es der wissenschaftlichen Forschung sich barstellt, weit entfernt jene beiben Boraussetzungen einer beterministischen Rothwendigkeit zu bestätigen, vielmehr zu ben entgegengesetten Voraussehungen hinführt.

Th. Kechner formulirt das Brincip der Causalität, wie es gemäß den Ergebnissen der Naturwissenschaften zu fassen sen, dahin: "Wenn und wo auch dieselben Umstände wiederkehren und welches auch diese Umstände seyn mögen, da kehren auch dieselben Erfolge wieber, unter andern Umftänden aber andre Erfolge"; ober was basselbe ist: "Das allgemeinste Geset, mas es giebt, ja mas ben Gesetzesbegriff selbst constituirt, worunter sich alle einzelnen Gesetze und Kräfte subsumiren, ift bieses, daß unter benfelben Bebingungen immer und überall Dasselbe, unter verschiebenen Verschiedenes er-Damit werden die meisten, wenn nicht alle Naturforscher einverstanden seyn. Aber Fechner erkennt zugleich ausdrücklich an, baß "dieselben Umftanbe nie und nirgends vollständig wiederkehren und daß das Gefet dieß auch nicht verlange". Und in der That zeigt ja ein flüchtiger Blid auf die unbestreitbarften Thatsachen, daß trop aller Gesetlichkeit bes f. g. Naturlaufs boch keineswegs immer und überall Daffelbe geschieht, daß im Gegentheil jeder einzelne Fall, jedes einzelne Geschehen vom andern verschieden ift, daß es nicht zwei Stude beffelben Gesteins, nicht zwei Blätter beffelben Baums, nicht zwei Gier berfelben henne giebt, die einander vollkommen gleich waren. Auch die entschiedensten Anhänger bes Mechanismus und Materialismus werben dies anerkennen muffen.

38

Dann aber fragt es fich, mober biefe Berichiebenheit bes Erfolas bei überall aleichen und aleichmäßig wirkenden Urfachen? Es leuchtet ein: wenn die wirkenden Rrafte bieselbigen find und bleiben, wenn sie ferner auch stets auf bieselbige bestimmte (gesekliche) Weise wirten und - sobald die Bedingungen ihrer Wirksamkeit vorhanden sind — auch wirksam senn müssen, und menn jebe berfelben auch nur biefelbige festbestimmte Wirkung. nur biesen und keinen andern Erfolg ihrer Thätigkeit haben kann. io ift iene Verschiedenheit des Geschehens nicht nur unbegreiflich. sondern schlechthin undenkbar, weil sie mit dieser Boraussekung in fich selbst vernichtenbem Wiberspruche steht. Man kann bagegen nicht einwenden: die wirkenden Kräfte der Ratur sepen eben bebingte und die Umftande, die Bedingungen ihrer Wirksamkeit, senen immer wieder andre. Denn sollen biese s. g. Umftände ober Bedingungen irgend etwas zu bem eintretenden Erfolge beitragen, so muffen fie, wie gezeigt, ebenfalls wirkenbe Rrafte fenn. folalich müssen sie entweder als freie Kräfte gefakt werden, die wirten ober nicht wirken, so ober anders wirken können; ober fie find nothwendige Kräfte von nothwendiger festbestimmter Wirksamkeit, und bann tritt hinfichtlich ihrer wiederum nur die obige Frage ein: wie ist unter Voraussehung einer solchen nothwendigen, schlechthin unveränberbaren Wirksamkeit die thatsächliche Verschiedenheit der Wirkungen benkbar? Rehren bieselbigen Umstände nie und nirgends vollständig wieder, treten also immer andre, mehr ober minder verschiedene Umftände ein, so muß diese (wenn auch nicht vollständige) Aenderung und Beränderbarkeit ber Umftande boch eine Urfache haben. Rothwendige Kräfte von schlechthin nothwendiger unveränderbarer Wirtungsweise, mit schlechthin nothwendigen unveränderbaren Wirtungen können biesen Wechsel ber Umstände unmöglich verursachen. Denn es ist ein Wiberspruch in sich, daß das Veränderliche die Wirkung einer unveränderlichen Ursache sen, weil die Ursache nur eine unveränderliche beißen kann, wenn und sofern sie eine unveränderliche Wirkung hat. Hat sie eine solche Wirkung nicht, so ist sie eben keine unveränderliche, nothwendige, sondern eine freie Ursache. — Entweber also eine Wirksamkeit (Mitwirkung) freier Kräfte, ober eine schlechthinnige, unveränderbare, stets dieselben Erfolge maschinen= mäßig wiederholende Gleichheit des Geschehens! -

Die Naturwissenschaft wie jede beterministische Weltanschauung

kann sich biesem Dilemma nur entziehen, wenn sie in bas Aspl ber Unwissenheit sich flüchtet. Sie kann erklären: Die mirkenben Kräfte in der Natur seven nach Qualität. Grad und Maak so unendlich verschieben, daß, obwohl in Wahrheit ein burchaus unveränderbarer. nach Gang und Erfolg, nach Reit und Raum und Beschaffenheit ber Wirkungen festbestimmter, schlechthin nothwendiger Kreislauf bes Geschehens von ber ursprünglichen Disposition und Beschaffenheit ber wirkenden Kräfte ausgehe, dieser Kreislauf boch von so mannich= faltigem Inhalt und von so ungebeurem Umfang sen, daß wir ihn weder in der einen noch in der andern Beziehung zu überseben, und also die in ihm waltende Nothwendigkeit nicht zu erkennen vermögen, daß uns vielmehr veränderlich erscheine, was an sich durchaus unveränderlich sen. Mit andern Worten: die erscheinende Verschiedenbeit bes Geschehens und Beränderlichkeit der Umftände soll auf einer so großen Mannichfaltigkeit von wirkenden Kräften beruben, daß von Anfang an die Erfolge berselben so verschiedenartig waren und die von diesen wiederum ausgehenden Wirkungen und Wechselwirkungen zu solcher Mannichfaltigkeit sich steigerten, daß nur nach unübersehbar langen Perioden dieselben gleichen (weil nothwendigen) Erscheinungen wiederkehren können, innerhalb biefer Berioben aber Alles, was geschieht, alle entstebenden Dinge wie alle Veränberungen, Greignisse, Thaten von einander verschieden erscheinen müssen. allerdings, eine Maschine kann so complicirt senn, daß sie nicht nur gleichzeitig, sondern auch in einer langen Reihenfolge die verschiebenften Wirkungen in größter Anzahl hervorbringt; und die Reihe bieser Wirkungen, bis die Maschine abgelaufen ist und ihre Thätigkeit von vorn beginnt, kann so groß senn, daß nur der Maschinenmeister selbst sie zu überseben und in ihrer Nothwendigkeit zu erkennen vermag. Wir geben baber zu: es kann fo fenn, wie biefe Ausflucht behauptet. Aber weil es eben nur so senn kann, so ift bie ganze Behauptung boch nur eine Sppothefe. Und mithin fragt es sich, welche Wahrscheinlichkeit biese Hypothese für sich habe, und ob es nicht andre gebe, die weit mahrscheinlicher sepen als sie. Denn die Berechtigung einer Sypothese hängt anerkanntermaßen ganz und gar von dem Grade der Wahrscheinlichkeit ab, der ihr beizumeffen ift.

Zunächst widerspricht nun aber jene Hypothese ben durchaus sessischenden Ergebnissen der geologischen und paläontologischen Forsas

schung, nach denen der Erdkörver und mit ihm das Aflanzen- und Thierreich verschiedene Bildunasepochen durchlief, bis der gegenwärtige Auftand der Erde und ihrer Bewohner sich so weit consolibirte, daß er als ein relativ fester und bauernder betrachtet werden barf. Der nothwendige Kreislauf alles Geschehens, den die Hopothese poraussett, murbe aber die Annahme involviren, daß die Erbe auf ihre früheren Entwickelungs- und Bildungsstufen wieder zurudkehre, um sie von neuem burchzumachen; — und biese Annahme, bie nicht nur bem Begriff ber Entwickelung widerspricht, sondern beren Möglichkeit nach bem gegenwärtigen Zustand ber Dinge schlechthin unbegreiflich erscheint, burfte boch ben entschiebensten Deterministen und Mechanisten zu absurd bünken, als daß er sich zu ihr würde bekennen mögen. Noch absurder wird die Hwothese, wenn man die Laplace'iche Weltbildungstheorie auch nur in ihren Grund-Außerbem aber ift jene fortwährende Störung zügen anerkennt. und Wieberherstellung des Gleichgewichts ber wirkenden Arafte, die naturwissenschaftlich ebenfalls burchaus feststeht, nur bentbar, wenn, wie gezeigt, die Naturfräfte ober wenigstens einige von ihnen die Kähiakeit und die Neigung haben, das ihnen gesetzte Maak der Wirksamfeit zu überschreiten und bamit vom Gesetze abzuweichen. diese Thatsache widerspricht der Hypothese, weil ihrer Boraussetzung einer schlechthin firirten, unabanderlichen, ftets sich gleichbleibenden Wirfungsweise aller Naturfräfte. — Andrerseits tann es jebenfalls auch freie Kräfte geben und mithin tann bie fortwährende Berschiebenheit bes Geschehens in der Natur auch darauf beruben, daß in die Wirksamkeit nothwendiger (natürlicher) Ursachen die Thätigkeit freier (geistiger) Kräfte eingreift und die Wirkungen jener bald so. bald anders modificirt. Auch diese Annahme ist an sich nur eine Huvothese. Aber mährend jene, ihr entgegenstehende Hypothese so complicirt ift, daß wir uns den Inhalt berselben taum vorstellig zu machen vermögen, zeichnet sich biese zunächst durch ihre große Gin-Während iene eine unermekliche Mannichfaltiakeit fachbeit aus. wirkender Kräfte in der Natur voraussett, und damit wiederum in Wiberspruch geräth mit den Resultaten der Naturforschung (die, wie gezeigt, nur eine sehr geringe Anzahl solcher Kräfte ergeben haben), kann biese mit jeder beliebigen Anzahl wirkender Kräfte sich begnügen, harmonirt also besser mit Dem, was wir bis jest von der Ratur wissen. Und mabrend jene burchaus nicht zu erklaren vermag, wie es möglich sey, daß — wie Fechner behauptet — die selbigen Umftande zwar nie "vollständig", wohl aber zum Theil wiederkehren ober — wie es richtiger auszubrücken wäre — daß zwar im Allgemeinen eine burchgängige, fich ftets wiederherftellende Gleichmäßigkeit (Gesetlichkeit - Nothwendigkeit) des Geschehens in der Natur herrscht, im Gingelnen aber überall bie größte Mannichfaltigkeit (Beränderlichkeit) fich zeigt, wird es unfrer Sypothese sehr leicht, diese Thatsache baraus zu erklären, daß die freien Kräfte die bestimmte gesetzliche Wirksamkeit ber allgemeinen Naturkräfte nicht aufzuheben, sondern nur zu modificiren, b. h. den Erfola berselben im einzelnen Kalle abzuändern vermögen, - wie ja in ber That ber Mensch trot aller Freiheit und trot ber höchsten Anftrengung aller seiner Kräfte schlechthin nichts vermag gegen bie allgemeine Herrschaft bes Gravitationsgesetzes, ber physikalischen, chemischen, organischen Gesetze, überall vielmehr nur die Wirkungen berselben, und zwar ber einen nur mit Hülfe ber andern, im einzelnen Falle zu richten, zu leiten, zu verstärken ober abzuschwächen im Stande ift. — Endlich fteht ber mechanischen Sypothese bie unbestreitbare Thatsache bes menschlichen Bewußtseyns entgegen, traft beren wir uns Willensfreiheit beimessen, b. h. unsern Willen für eine freie Kraft im oben angegebenen Sinne erachten. Jene Hypothese bat mithin die Verpflichtung, bevor sie auf Geltung Anspruch machen kann, diese mit ihr in Widerspruch stehende Thatsache zu erklären, b. h. nachzuweisen ober benkbar zu machen, wie bas Bewußtseyn der Willensfreiheit und die Ueberzeugung von seiner Wahrbeit fich bilben könne, obwohl es boch in Wahrheit eine bloße Täuschung ober Allufion sep. So lange sie biese Aufgabe nicht gelöft hat, — und bisher ift es ihr auf keine Weise gelungen, — so lange wird die Naturwissenschaft ihren eignen Grundsätzen gemäß sie verwerfen und die zweite entgegengesette Hypothese, aus welcher jene Thatsache sich von selbst erklärt, annehmen muffen.

Aber, sagt man, wenn auch die Naturwissenschaft als solche nach dem Stande ihrer Ergebnisse nichts gegen die Freiheitshypothese einzuwenden vermöchte, so müßte doch die Philosophie, das Denken und die benkende Betrachtung der Dinge gegen dieselbe sich erklären. Denn zunächst leuchte von selbst ein, daß die Meinung von der menschlichen Freiheit mit dem Begriff des Absoluten und der Idee Gottes als der absoluten Urkraft und damit als der absoluten

Causalität in Wiberspruch steht. Wollte man aber auch bavon absehen, so sen ja eine freie Kraft nothwendig eine völlig unbestimmte Kraft. Denn nur unter Voraussehung völliger Unbestimmtheit sen es benkbar, daß sie beliebig das Eine oder das Andre wirken, bald diesen, dalb jenen Ersolg haben könne. Sine solche völlig unbestimmte Kraft könne aber auch nur eine völlig unbestimmte Thätigkeit üben, also nicht diese oder jene bestimmte That, sondern überall nur völlig unfaßdare, soms und haltlose Dinge vollsühren. Dieß aber widerspreche nicht nur der Ersahrung, indem jede menschliche Handlung stets ein bestimmtes Ereigniß sen, edenso bestimmt wie jedes natürliche Geschehen, sondern ein völlig unbestimmtes Thun seil logisch ebenso undenkbar wie empirisch unnachweisdar.

Allerbings, ware die menschliche Freiheit, wie diese ihre Gegner meinen, eine schöpferische Willführ, bie in unbeschränktem Belieben so ober anders wirken und in einer unbeschränkten Mannichfaltigkeit von Thaten balb so, balb anders sich äußern könnte, so wäre der obige Einwand vollkommen berechtigt. Allein die menschliche Freibeit ift teine folde Willführ und bas Bewuftfenn ber Freiheit weiß von feiner folden Willführ. Unfre Freiheit ift vielmehr überall nur eine Wahlfreiheit, welche häufig nur die Alternative bes Thuns ober Laffens, und wiederum im Kalle bes Handelns meist nur die Alternative zwischen bloß zwei möglichen Thaten, immer und überall aber nur innerhalb eines aans bestimmten und febr beschränkten Kreises von objectiv möglichen Sandlungen und subjectiv möglichen Zweden und Motiven sich zu entscheiben bat. Die menschliche Willensfreiheit beruht außerbem auf einer gang beftimmten Rraft mit einer gang beftimmten Thatigfeitsweise. Denn fie beruht, wie gezeigt, auf ber geistigen Urkraft bes Unterscheis bens. Und so gewiß fich die Thatsache nicht bestreiten läßt, daß wir die gegebenen Bestimmtheiten der Dinge nach-unterscheiben, vergleichen und bamit auffassen, — womit unfre Seele aber nur ihre eignen gegebenen Bestimmtheiten (ihre bestimmten Sinnesempfinbungen und Gefühlsperceptionen) nach sunterscheibet und sich zum Bewußtseyn bringt, — so gewiß läßt sich die Möglichkeit nicht beftreiten, daß die Seele fraft eben biefes ihres Unterscheidungsvermogens auch einen Unterschied an ihr selber feten und bamit fich selber eine Bestimmtheit geben kann. Ihre Thätigkeits weise ift

babei gang biefelbe: fie ift bort wie hier unterscheibend thatia und verfährt bort wie hier nach ben Gesetzen und Normen, die in ber Natur der unterscheibenden Kraft als solcher liegen und beren immanente Wesensbestimmtheit ausbruden. Die Differenz besteht nur darin, daß fie im ersten Kalle gegebene Bestimmtheiten mur nach-unterscheibet und bamit Unterschiebe nur für ihr Bewußtfenn fest, im zweiten bagegen eine Bestimmtheit an ihr felber. weil für ihren Willen, mit Bewuftsenn und nicht blok für ihr Bewußtseyn sest. Diese Bestimmtheit giebt sie sich, indem sie zunächst unter ben Borftellungen zweier ober mehrerer gegebener Motive — die sie durch Unterscheibung und Vergleichung (Ressertion) fich zum Bewuftsenn gebracht hat und benen gegenüber fie ihr eignes Selbst geltend macht, - ben Inhalt ber Ginen Borftellung als Norm ihrer eignen handelnden Thätigkeit und damit als zu objectiviren ben Inhalt (als Inhalt ihres Willens) fakt, ben Inhalt ber übrigen Borftellungen bagegen als zwar objectivirbaren, aber an sich bloß subjectiven Inhalt ihres Bewußtsenns Eben damit aber sett sie doch nur einen Unterfteben läkt. schied an ihr felber, indem fie fich felber als Thätigkeit bes handelns von sich selber als blogem Bermögen bes handelns ober, mas basselbe ift, ihr vorgestelltes wirkliches handeln von ihrem Auch-anders-handeln - tonnen unterscheibet. Das Unterscheis ben richtet fich mithin zunächst nur auf verschiedene Objecte: im einen Falle auf die gegebenen Bestimmtheiten (Sinnesempfindungen 2c.) ber Dinge, im andern auf die gegebenen Motive bes Hanbelns und die gegebene Möglichkeit verschiedener Handlungen. Und wenn sobann die Seele sich entscheibet, bem einen Motive handelnb zu folgen, das andre als bloges Motiv stehen zu lassen, so sett sie bamit wiederum nur einen Unterschied zwischen den gegebenen Motiven: sie unterscheidet das zu befolgende von dem nicht zu befolgenben, und sett diesen Unterschied nicht bloß für ihr Bewußtseyn, sonbern auch für ihren Willen, als einen Unterschied, nach welchem ihre handelnde Thätigkeit sich zu richten hat. Rur burch bie Setzung biefes Unterschieds wird bas eine Motiv und der Vorstellungsinhalt ber ihm gemäß entworfenen Handlung zur Norm ihrer handelnden Thätigkeit. Der Entschluß ift mithin seinerseits wiederum nur die Setung eines bestimmten Unterschieds, ber von andern (von ben Unterschieden der bloken Vorstellung) nur dadurch unterschieden ift,

baß die Seele ihm die Bestimmtheit giebt, nicht bloß für ihr Bemuktseyn, sondern auch für ihren Willen (ihre Kraft bes Handelns) zu gelten. Die Freiheit der Entscheidung besteht daber nicht in einer beliebigen Thätigkeits weise ber sich selbst bestimmenden Rraft ber Seele, sondern nur barin, baf fie ben Unterschied, ben fie fest, nicht seten muß, daß fie vielmehr fich selbst auch als nicht hanbelnb (bie That unterlaffenb) oder ein andres Motiv befolgenb (eine andre That ausführend) faffen und bestimmen kann. Möglichkeit ist keine Unbestimmtheit der Willenskraft selber: - wie jede andre Kraft hat lettere vielmehr ihre volle Bestimmtheit an ber ganz bestimmten Art und Weise, in der sie, wo und wann sie thätig ift, fich vollzieht und vollziehen muß. Jene Möglichkeit bezeichnet nur das der Willenstraft inhärirende Bermögen, auch in Unthätigkeit verharren und resp. auf verschiedene Objecte ihre Thätiakeit richten zu können. Dies Vermögen aber kommt auch allgemeinen Naturfräften zu. Auch bie Kraft ber Glektricität z. B. fann unthätig bleiben, - benn sie wirkt im Glase wie im Sarze nur, wenn beibe gerieben werben; - auch fie kann, auf verschiebene Objecte gerichtet, sehr verschiedene Wirkungen bervorbringen, indem sie auf Wasser chemisch-zersegend, auf Sauerstoff ozonisirend, auf Gisen magnetisirend 2c. einwirkt. Der Unterschied ift nur, bag bie Elektricität nach naturwissenschaftlicher Ansicht von andern Kräften in Thätigfeit gesett und auf bas eine ober andre Object gerichtet wirb, bie freie Willensfraft bagegen sich felber in Thatigkeit sett und felber auf bas eine ober andre Object sich richtet. Allein so wichtig und bebeutsam dieser Unterschied auch ist, so involvirt er boch keineswegs jenen Vorwurf der Unbestimmtheit. Vielmehr so wenig die Elektricität sich in Unbestimmtheit verliert, weil sie burch Einwirkung andrer Kräfte in Thätigkeit übergeht und je nach Umständen auf bieses ober jenes Object sich richtet, so wenig kann die Willenskraft, die ganz baffelbe, nur ohne die nöthigende Mitwirkung andrer Kräfte thut, ber völligen Unbestimmtbeit bezüchtigt werden.

Es fragt sich also nur noch, ob die Annahme der Willensfreibeit, wie behauptet wird, mit der Joee Gottes, weil mit dem Begriff der absoluten Causalität, unvereindar sen. Diese Frage fällt nicht mehr in das Gediet naturwissenschaftlicher Forschung: sie kann weder durch deren unmittelbare Ergebnisse, noch durch Folgerungen aus ihnen entschieden werden. Wir versparen uns daher die Erörterung

Ş

t

[

berselben auf den folgenden Abschnitt. Sier genügt gegen ben obigen Einwand die vorläufige Bemerkung, daß miffenschaftlich die Ibee Gottes nicht ohne Weiteres vorausgesett, noch a priori construirt werden kann. Wissenschaftlich vielmehr wissen wir von Gott nur, sofern und soweit sein Senn und Wesen in der Welt und burch bie Welt (Natur und Menschheit) sich uns kundgiebt. Führte also die wissenschaftliche Naturforschung und Weltbetrachtung nur zu einem Begriffe Gottes, bem die absolute Causalität abgesprochen werben müßte, ober ftände die wissenschaftlich anzunehmende Willensfreiheit bes Menschen mit einer solchen Causalität im Wiberspruch, fo könnte lettere nicht als Moment ber Ibee Gottes betrachtet Es ist indek leicht zu ersehen, daß der angebliche Widerspruch nur im Ropfe ber Deterministen existirt. Denn zunächst ist bie absolute Ursache als solche nothwendig eine schlechthin selbst= thätige und insofern freie, sich selbst bestimmenbe Ursache: bas liegt unmittelbar im Begriff ber Unbedingtheit. Denn wäre ihre Thätigkeit von irgend einer andern Kraft bestimmt ober beeinflußt, so wäre sie eben bamit von bieser andern Kraft abhängig, also nicht absolut, nicht unbedingt. Demnächst aber liegt es ebenso unmittelbar im Begriff ber absoluten Rraft, baß sie ihrer auch selber mächtig sey, daß sie also, obwohl an sich unbeschränkt, doch in ihrer Thätigkeit sich selber Schranke und Maaß auferlegen könne. wiederum wäre sie nicht absolute unbeschränkte Kraft, wenn sie dieses Bermögens beraubt wäre und somit an diesem Nichtkönnen eine Schranke hätte. Sie verlöre sich in's Maaß= und Schrankenlose, Unbestimmte, Unfaßbare und könnte baber keine bestimmte Wirkung und somit überhaupt keine Thätigkeit üben. Sie mare keine unbebingt selbsthätige Kraft, wenn sie nicht auch Stärke, Richtung und Ausdehnung ihrer Thätigkeit sich selber bestimmen könnte (sie märe nicht Allmacht, wenn sie nicht auch ihrer selbst mächtig wäre). Eben als absolute, unbebingte und unbeschränkte Ursache kann sie mithin ebenso wohl Aräfte sepen, die in unwiderstehlicher Macht und Nothwendigkeit auf ein von ihr bestimmtes Ziel hinwirken und insofern ein Abbild ihrer absoluten Causalität sind; sie kann aber auch Kräfte feten, die in freier Selbstbeftimmung nach felbstgefetten Rielen und Motiven wirken, und insofern Ausbruck ihrer freien Causalität sind. Sie kann, was in ihrem eignen Wesen Eins ift, bie Absolutheit und die Freiheit, in ihrer Schöpfung scheiben und

an verschiedene Kräfte vertheilen. Sie kann diesen Kräften ein sehr verschiedenes Maaß, sehr verschiedene Extensität und Intensität verleihen: sie kann freie Kräfte sehen, denen gegenüber sie ihre eigne Causalität so weit beschränkt, daß ihnen ein sehr großer Spielraum ihrer Thätigkeit bleibt; sie kann aber auch freie Kräfte sehen, denen, wie der menschlichen Willenskraft, nur ein sehr beschränkter Wirkungskreis angewiesen ist, so daß sie den allgemeinen Causalzusammenhang der Naturkräfte und deren Wirkungen nur im Einzelnen durch ihre freie Thätigkeit zu modisciren vermögen und so der Schein entsieht, als vermöchten sie gegenüber der allgemeinen Gesetzlichkeit des Naturlaufs überhaupt gar nichts.

So tann es fenn: ber Beariff ber absoluten Causalität binbert in keiner Weise bie Eriftens freier Kräfte in ber Welt. Aber wie bem auch senn moge, — jedenfalls folgt aus dem Senn und Wirken folder Kräfte, daß die ichopferische Ur- und Grundfraft der Belt, ber jene ihr Dasenn und die Möglichkeit ihres Wirkens perbanken. selbst eine freie, sich selbst bestimmenbe geistige Kraft sen. Denn eine schlechthin nothwendige, in ihrer Wirkungsweise wie in ihren Erfolgen unveränderbar bestimmte Kraft tann, wie gezeigt, auch nur ebenso nothwendige schlechthin unveränderbare Wirkungen haben. Gine folde Urfache tann baber unmöglich Wefen feten, welche nach freier und somit veränderbarer Selbstbestimmuna zu wirken vermögen. Nun involvirt aber die Freiheit unmittelbar als folde bas Bewußtfenn und Selbstbewußtfenn. Denn alle Selbstbestimmung kann, wie gezeigt, nur gefaßt werben als der Act einer sich in sich unterscheidenden Thätigkeit, und eine solche Thätigkeit wird zugleich in ihren Acten sich immanent gegenständlich, involvirt also unmittelbar das Bewußtseyn ihrer Thaten und ihres Thuns. Die Griftenz ber menschlichen Willensfreiheit ift mithin unmittelbar an sich selbst ein Beweis für das Dasenn Gottes. Denn wie sie ben Grund ihres Entstehens nur in ber schöpferischen Thätigkeit eines freien felbftbewußten Urwefens haben tann, fo tann fie auch nur bestehen und freie Thaten üben, wenn zugleich die schöpferifche Weisheit bas Ganze ber Natur und bas Wefen bes Denschen so gesetzt und bestimmt hat, baß ohne Störung ber allgemeinen Ordnung und Gesetlichkeit bes Naturlaufs, ohne Rerrüttung und Auflösung bes Ganzen, freie Thaten möglich find und ihrerseits zur Hervorbringung der nothwendigen Mannichfaltigkeit innerhalb ber gesetzlichen Einheit und Gleichmäßigkeit bes Naturlaufs beitragen.

VI. Gott als ethische Boraussetzung ber naturmissen schaftlichen Erkenntnig.

Neberblicken wir unfre bisherige Erörterung, so können wir sie in das Ergebniß zusammenfassen: die Naturwissenschaft, weit entfernt die menschliche Willensfreiheit leugnen zu müssen, hat vielmehr allen Grund, sie selber zu behaupten. Denn wie ihre ganze Arbeit, ihr Fragen und Forschen nur auf einer geistigen Thätigkeit beruht, die frei und ungezwungen die Erkenntniß der Natur sich selber als Ziel ihrer Mühen gesteckt hat, wie sie nur durch eine freie aufopfernde Hingabe an diese Arbeit, durch eine ungestörte, von keiner persönlichen Rücksicht, keinem s. g. praktischen Interesse getrübte Verfolgung dieses Ziels ihre großen Resultate gewonnen hat und gewinnen konnte, so stimmen diese Resultate selbst viel besser zur positiven Annahme der Freiheit als zur Leugnung derselben.

Bon biesem Ergebniß aus müssen wir sogar noch einen Schritt weiter gehen. Wir müssen behaupten: nicht nur die Freiheit überhaupt, sondern auch die sittliche Freiheit und damit ein Handeln nach ethischen Ideen und Motiven muß die Naturwissenschaft als Grundlage ihres eignen Bestehens wie als Consequenz ihrer eignen wissenschaftlichen Resultate anerkennen.

Denn zunächst ist jede acht miffenschaftliche Thatigkeit, jede freie, aufopfernde, uninteressirte Hingabe an die wissenschaftliche Forschung, an fich felbst ichon ein ethischer Act, weil er von teinen anbern als von ethischen Motiven aus erklärt werben kann. So aewik baher bie Naturwiffenschaft auf ben Namen ber Wiffenschaft Anspruch macht und Anspruch hat, so gewiß ruht sie auf ethischer Grundlage. — Sobann aber liegt unmittelbar in ihrem eignen Forschen und Suchen, daß fie eine Wahrheit voraussest, die eben erforicht feyn will, weil fie nicht unmittelbar in, sonbern gleichsam hinter ber Erscheinung liegt. Und indem sie ihre Forschung vorzugsweise auf die Erkenntnig ber maltenden Gefete und gesetlichen Orb. nung bes Seyns und Geschehens richtet, sest sie eine Wahrheit voraus, die insofern über die erscheinende Wirklichkeit hinausliegt, als fie ben verborgenen Grund berfelben bilbet. Die Wahrheit aber ift an fich eine ethische Boee; und diesen ihren ethischen

Charafter bewährt sie auch unmittelbar in ber Naturwissenschaft, inbem fie dieselbe anleitet nach Gesek und Ordnung in der Natur zu forschen. Denn Ordnung und Geseklichkeit find ethische Grundelemente, die nicht nur in der Idee der Wahrheit, sondern in allen ethischen Ideen, in der Idee des Rechts wie in den Ideen des Guten und Schönen, wesentliche, fundamentale Bestandtheile bilben. Gesetz und Ordnung werden auch keineswegs mit bem leiblichen Auge wahrgenommen, sie fallen nicht in die sinnliche Empfindung. Und wenn auch gewisse Erscheinungen (Ausammenstellungen von Farben, Tönen, Gestalten, Bewegungen), benen wir den Charafter ber Gesetlichkeit und Ordnung beilegen, unmittelbar mit ihrer sinnlichen Wahrnehmung ein Gefühl bes Angenehmen in uns erregen, so muß boch die Seele eben biefer Gefühlserregung fähig senn, b. h. fie muß einen inneren ihr angehörigen Ginn für Orbnung und Gesetlichkeit besiten. Das leibliche Auge sieht nur verichiebene Karben, bas Dhr hört nur verschiebene Tone, die Sinnesnerven vermitteln nur verschiebene Sinnesempfindungen, und bas Thier weiß daber ichlechthin nichts von Ordnung und Gesetlichkeit, obwohl es ohne Zweifel Alles, was wir durch Auge und Ohr wahrnehmen, ebenfalls hört und sieht. Jenes Gefühl bes Angenehmen, jener Sinn als Kähigkeit ber Seele von Ordnung und Gefetlichkeit afficirt zu werben, ift baber bereits ein ethischer Sinn, ein ethis Herrschen Ordnung und Geset in der Natur, so ides Gefühl. ruht sie eben damit schon auf ethischen Grundlagen; und ber Mensch, ber diese Elemente zu erkennen vermag und dem sie sich durch ein Gefühl des Angenehmen b. h. durch eine mit seinem Wesen übereinstimmende Affection der Seele, zu erkennen geben, bekundet eben bamit schon die ethische Grundbestimmung seines Wesens.

Nehmen wir hinzu, daß, wie gezeigt, die Naturwissenschaft nicht umbin kann, ein zweckmäßiges Geschehen in der Natur anzuerstennen und demgemäß selbst nach dem Zweck der Dinge und des Naturverlaufs zu fragen, so tritt damit ein neues Slement von ethischer Bedeutung in ihre Sphäre ein. Denn der Zweck fällt begrifflich in Eins zusammen mit der s. g. Bestimmung eines Dinges. Er involvirt, so lange er noch nicht realisirt ist, ein Seyn-sollen, d. h. ein Werden und Geschehen zu einem bestimmten Ziele hin, in dessen Erreichung das Werden und Wirken endet, um als Daseyn des bezweckten Erfolgs fortzubestehen. Der Zweck eines Dinges ist

baher seine Bestimmung b. h. biejenige Bestimmtheit (Qualität — Kraft) seines Wesens, durch die es befähigt ift, zur Erreichung bessen, was es selber senn soll (zur Erfüllung eines ihm immanenten und damit eignen Aweck) burch seine Thätigkeit hinzuwirken oder als Mittel zur Realisirung eines ihm fremden, über es selbst hinausgehenden höhern Seynsollens zu bienen. Und umgekehrt bie Bestimmung eines Dinges ist sein Zwed, sen es ein ihm äußerlicher, bem es als Mittel zu dienen hat und bem gemäß es daber bestimmt (beschaffen) ift, sen es sein eigner ihm immanenter Awed, ber seinem eignen Wesen als Riel seines Werbens und Wirkens, seiner Entwidelung und Fortbildung eingepflanzt ift, so daß mit bessen Erfüllung erst sein Wesen selbst sich erfüllt (vollendet). Darum haben wir das wahre Wesen eines Dinges erst erkannt, wenn und nachbem wir Amed und Bestimmung beffelben erkannt baben. Schon burch dieß Seynsollen, bas ber Zweckbegriff involvirt, erhält baber wiederum die Wahrheit, auf beren Erkenntniß die Wiffenschaft geht, insofern einen ethischen Charakter, als alle ethischen Ibeen nur ethische find, sofern fie ein Semsollenbes. Ibeales ausbruden und forbern.

Freilich indeß kommt es bann weiter auf den Inhalt bes Ameds, auf basjenige an, was fenn foll. Der Zwedt felbft und somit auch seine Erkenntnik erhält erst eine ethische Bedeutung und ethischen Gehalt, wenn seine Erfüllung die Realisirung einer ethi= ichen Ibee förbert. Aber auch biefer Bedingung finden wir bei näherer Betrachtung in ber Natur genügt. Denn das zweckmäßige Geschehen in ber Natur zielt unverkennbar auf das Fortbestehen des kosmischen Ganzen und ben Bestand von Ordnung, Bewegung und Leben im Ganzen, auf die Erhaltung der einzelnen Wefen dagegen nur als Glieber biefes Ganzen ab. Wird biefer Sat jugeftanden, so ift weiter mit voller Sicherheit anzunehmen (wenn auch noch nicht ftreng erwiesen), daß die einzelnen Wesen auch nur als Glieder bes Ganzen leiben, Schmerz und Tob erbulben, d. h. nur darum leiben, meil und someit es bie Erhaltung bes Gangen in feiner Glieberung, Ordnung und Gesehmäßigkeit erheischt. Eben damit aber ist wiederum ein ethisches Brincip als Motiv bes Naturverlaufs anerkannt. Denn die Aufopferung, Leiben und Tob des Einzelnen zum Besten ber Erhaltung und Kräftigung bes Ganzen ist eine principielle Forberung jeder gesunden Moral. Indem in

ber Natur geschieht, mit Nothwendigkeit geschieht, was die Ethik als ein Geschehen-sollen forbert, erscheint das natürliche, bewuft- und willenlose Geschehen als Spiegelbild bes freien, mit Willen und Wissen pollzogenen Handelns. Aeukerlich gleichen sich beibe so vollkommen . bak kein Unterschied entbeckt werben kann: die Differens fällt gang in das Innere ber wirkenden Kräfte. Allerdings indek ift nur ein freies, bewußtes Sanbeln ein sittlicher Act. wenn die Natur mit gesetzesstrenger Festigkeit die Nothwendigkeit eines principiell sittlichen Handelns barstellt und kundthut, so ist bamit flar ausgesprochen, daß sie, obwohl feineswegs felbft fittlich bandelnd und wirkend, doch in voller Uebereinstimmung mit ber Sittlichkeit und beren Sandlungsweise steht. Andrerseits beweift ja die tägliche Erfahrung einem Jebem, der das sittlich Gebotene will und thut, daß die Natur ihm überall die Mittel bazu gewährt. Auch nach biefer Seite also erscheint fie selbst barauf angelegt, einem freien sittlichen Sandeln zur Wertstätte zu bienen. vollkommen, um jenes Gerebe von bem unversöhnlichen Wiberfpruch amischen Natur und Sittlichkeit jum Schweigen zu bringen. Natur ift freilich nicht sittlich und die Sittlichkeit nicht natürlich. Aber beide widersprechen sich so wenig, daß man die Natur und ihr Berfahren, wonach das Einzelwefen zwar rücksichtslos nur auf fein Wohl und seine Selbsterhaltung bedacht ift, ebenso rudfichtslos aber bem Wohl und der Erhaltung bes Ganzen zu bienen gezwungen und zum Opfer gebracht wird, ben Babagogos zur Sittlichkeit und ben Prototypus sittlicher Handlungsweise nennen kann.

Sonach aber erscheint es nur naturgemäß, wenn auch die Naturwissenschaft in entsprechender Weise versährt und ebenfalls nach ethischen Gesichtspunkten die Naturerscheinungen unterscheidet und beurtheilt. Zu verwundern ist nur, daß sie von diesem ihrem Berschren nichts weiß, und geneigt ist alle ethischen Gesichtspunkte zu leugnen. Der Geologe und Mineraloge, der Botaniker, der Zoologe und Physiologe können nicht umhin, von "vollkommener und unsvollkommener" Krystallbildung, von "vollkommenen (schönen) und unsvollkommenen (schlechten)" Exemplaren einer Pflanzens oder Thiersspecies, von "höheren und niederen" Racen dei Thieren und Menschen zu sprechen; selbst der Chemiker und Physiker macht dei chemischen Processen, dei Lichts und Farbenerscheinungen 2c. ähnliche Unterscheidenungen. Der Begriff der "Bollkommenheit" aber ist ein ethis

Ė

icher Begriff, eine ethische Rategorie. Dieß zeigt fich zunächst ichon baran, daß er nicht aus ber Erfahrung allein ftammt, sonbern auf jenen apriorischen Elementen unsers Denkens und Erkennens beruht, die wir als die immanenten Normen unsrer unterscheibenden Thätiakeit bereits kennen gelernt haben. Der Naturforscher mag noch so viele Dinge sorgfältigst vergleichen, beobachten, untersuchen. - er wird wohl finden, daß sie diese und diese Karbe, Gestalt. Schwere 2c. haben, niemals aber wird er die Bestimmtheit des Bollkommenen oder Unvollkommenen, des Schönen oder Unichönen, des Guten ober Schlechten, Höheren ober Niederen an ihnen entbecken. Die finnliche Wahrnehmung, die Erfahrung im engern Sinne, zeigt von alle dem schlechthin nichts. Erft nachbem er sich einen bestimmten Begriff von der Gattung ober Art, unter die ein Ding gehört, gebildet hat, wird er im einzelnen Kalle der Verkrüppelung ober Migbilbung urtheilen, daß das Ding ein mangelhaftes, schlechtes Exemplar sen, weil es hinter seinem Gattungsbegriffe als bem Maakstabe ber Vollkommenheit mehr ober minder zurückleibt. Und nur nachbem er am Gattungsbeariff einen folchen Maaßstab gewonnen, kann er im Kall einer besonders genauen Uebereinstimmung bes einzelnen Dinges mit seinem Gattungsbegriffe von einem vollkommenen, guten, schönen Exemplare reben. Aber foll ber Sattungsbegriff als Magkstab ber Beurtheilung gelten, so ist bamit ein Verhältniß bes Allgemeinen zum Einzelnen vorausgesett, welches wieberum an sich schon ethische Beziehungen involvirt. Denn eben bamit ist implicite vorausgesest, daß einerseits der Gattungsbegriff in formaler wie materialer Beziehung die vorbildliche Rorm ober ber normative Typus sen, nach welchem die Exemplare ursprünglich gebildet worden und fortwährend sich zu bilden haben, baß aber andrerseits diesem Typus die ihm gemäß gebildeten Eremplare nicht schlechthin (unterschiedslos) entsprechen müffen, sondern die Fähigkeit einer größeren ober geringeren Abweichung von dem normativen Inhalt ihres Gattungsbegriffs besitzen. Diese Voraussettung macht jeder Naturforscher, weil er sie machen muß, weil sie die nothwendige Consequenz unzweifelhafter Thatsachen ist. giebt es in der Natur feststehende Gattungen und Arten, und sind boch zugleich die Exemplare berselben Gattung keineswegs einander schlechthin gleich, sondern mehr oder minder von einander und damit von ihrem Gattungsbegriff unterschieden, so tann die Naturwissenschaft nicht umbin, den Gattungsbegriff als normativen Typus zu fassen, ber mit Gesetzestraft die Bilbung und Beschaffenheit seiner Exemplare beherrscht und eben damit, wie gezeigt, unvermeidlich wenn auch nur implicite als bas ibeelle Brius ihrer Bildung und Entstehung gebacht wird. Sie kann aber auch andrerseits nicht umhin, neben ber Gesetzestraft bes Gattungsbegriffs ein Princip, eine Ursache ober Kraft ber Individuation anzunehmen, welche bewirkt, daß die Exemplare niemals, weder unter einander noch mit ihrem Gattungsbegriff völlig ibentisch find. Eben bamit aber nimmt fie wiederum eine Kraft oder Kräfte an, welche insofern unter bie freien zu rechnen find, als fie ber gesetlichen (nothwendigen) Birtsamkeit bes Gattungsbegriffs entgegenwirken. Man bat biese Krafte nicht in dem Exemplare selbst, sondern in äußern Einwirtungen finden wollen und diesen die oft so große Verschiedenheit der Eremplare berselben Gattung, ja berselben Eltern beigemessen. ber Umstand, daß solche Einwirkungen das eine Eremplar ändern, bas andre bagegen nicht, obwohl beibe von ihnen betroffen werben, daß sie hier mit größerer Intensität wirken als bort, hier einen ftärkeren, dort einen schwächeren Widerstand finden 2c., diese Berschiedenheit muß doch wiederum eine Ursache haben. Und die Ursache berselben kann keine nothwendige, schlechthin gleichmäßig wirkende Kraft seyn, weil sonst auch ihre Wirkungen, die entstehenden Exemplare, trop ihres modificirenden Ginflusses boch wiederum schlechthin gleich seyn müßten. Das ift ber Grund warum es noch nicht gelungen ift und schwerlich gelingen wird, die Verschiedenheit ber Cremplare Giner und berfelben Gattung, Art, Familie nur aus bem Einflusse zu erklären, welchen in mannichfach wechselnder Weise bie allgemeinen physikalischen und demischen Kräfte (Klima, Bobenbeschaffenheit, Wetter 2c.) auf das jedesmal entstehende Exemplar Denn einerseits bedarf dieser mannichfach wechselnbe ausüben. Einfluß selbst wiederum einer Erklärung. Andrerseits zeigt sich, je höher die Organisation der Gattung steht, besto deutlicher, eine dem Exemplar als solchem angehörige und boch so bestimmte und bauerhafte Eigenthümlichkeit, daß sie unter ben ftarkften und verschiebensten Einflüffen ber allgemeinen demischen und physikalischen Arafte fich conftant erhält und mithin nach Ursprung und Beschaffenheit unmöglich aus biefen Ginfluffen erklart werben kann (benn hätten solche Einstüffe die Eigenthümlichkeit ursprünglich hervorge

rufen, so mußte mit ihrer Aenderung auch bie Gigenthumlichkeit sich ändern).

Sonach aber werden wir annehmen muffen, daß den Eremplaren, wenigstens der böberen Thierarten und namentlich des Menichengeschlechts, ein ursprünglicher Reim ber Individualität einwohnt, ber zwar unter ber Gesetsestraft bes Gattungsbegriffs fteht und baher gemäß dem normativen Typus beffelben fich entwickelt, aber zugleich in seiner Entwickelung biesen Twus burch eigne Kraft modificirt. Ift es so, so haben wir damit ein Ineinandergreifen allgemeiner (nothwendiger) und individueller (freier) Kräfte, beren Berhältniß sich nothwendig so gestalten wird, daß je größer die Kraft ber Individualität ist, um so selbständiger und freier das Individuum der bestimmenden Macht des Gattungsbegriffs wie dem Ginflusse der allgemeinen Naturkräfte gegenüberstehen wird. Die Freiheit erweist sich damit als Grund und Folge der Individualität; beibe Begriffe bedingen und beftimmen sich gegenseitig: je größer die Individualis tät, besto größer die Freiheit und ihr Spielraum, und umgekehrt. Somit aber ergiebt fich zugleich: soweit biese Selbständigkeit und Freiheit reicht, soweit wird die Gesetsekfraft bes Gattungsbeariffs aus einem Müffen zu einem bloßen Sollen herabgesett: bas Exemplar foll zwar wohl dem Inhalt seines Gattungsbegriffs vollftandig entsprechen; benn er vertritt das Gefet seiner Bilbung, feines Lebens und Wirkens; aber, soweit seine Kraft ber Indivibualität reicht, muß es ihm nicht entsprechen, sondern kann von ihm abweichen. Je höher die Kraft ber Individualität steigt, besto größer wird die Sphäre der möglichen Abweichungen seyn. Tritt endlich zu ihr das Bewuftsenn und Selbstbewuftsenn binzu, b. h. wird das Cremplar - wie es beim Menschen der Kall ift. - seiner Willenstraft, seiner Selbständigkeit, seiner Individualität sich bewußt, so gewinnt es damit unmittelbar die Fähigkeit zu einem des Anderskönnens fich bewußten und bamit erft im ethischen Sinne freien Sanbeln: die Individualität erhebt fich zur freien Subjectipität.

Erst bamit erhält zwar jenes Sollen eine ethische Bebeutung im engern Sinne des Worts, weil es erst damit in die Subjectivität eines freien selbstbewußten Wesens eintritt. Aber dasselbe Berhältniß des Allgemeinen zum Sinzelnen, der Gattung zur Individualität, welches dem freien sittlichen Wollen und Handeln zu Grunde utrict, Gon u. die Ratur. 2. Aus.

liegt und ihm zu Grunde liegen muß, wenn es ein solches Wollen und Sandeln gegenüber ber Gesetzestraft bes Gattungsbegriffs geben foll, zieht fich in mannichfaltigen Abstufungen burch die ganze Natur hindurch. Ueberall, in allen ben mannichfaltigen Gattungen und Arten ber Dinge, zeigt fich bie Möglichkeit einer Abweichung bes Eremplars in Bilbung, Lebensweise und Wirksamkeit von dem normativen Typus und ben gesetzlichen Forberungen seines Genus; fie wird nur immer geringer, die Individualität immer schwächer, unbestimmter, abhängiger, je niedriger die Gattung in der Stufenleiter Eben damit zeigt sich aber auch überall jenes der Wesen steht. Sollen und erhält eine ethische Bebeutung im weitern Sinne, eine objectiv ethische Bebeutung. Diese kann ihm insofern nicht abaeiprochen werben, als es aus eben bemfelben Verhältnift bes Allaemeinen zum Ginzelnen hervorquillt, aus welchem bas Sollen bes freien bewußten Wollens und Handelns entspringt.

Es ist bieses Sollen, biese objectiv-ethische Bedeutung bes Berhältnisses ber Sattung zu ihren Eremplaren, die dem Naturforscher - meist unklar, oft völlig unbewußt - porschwebt, wenn er von vollkommenen und unvollkommenen, auten und schlechten Exemplaren Denn biefe Ausbrude haben teinen Sinn, einer Gattung rebet. wenn nicht stillschweigend vorausgesett wird, bag jedes Eremplar bem vollen Inhalt seines Gattungsbegriffs entsprechen follte. 280 bieses Sollen fehlt, b. h. wo kein Grund vorhanden ist zu erwarten ober zu fordern, daß ein Ding gewisse Eigenschaften, die ihm mangeln, besitze, da kann von Unvollkommenheit nicht die Rede seyn: Riemand wird ben hafen unvollkommen nennen, weil er nicht bie Qualitäten bes Hirsches besitzt. — Woher aber rührt ber Begriff ber Bolltommenheit felbst? Warum erscheint uns Das, mas seinem Gattunasbegriff entspricht, vollkommener als ein Andres, das ihm nicht ent-Ober mas baffelbe ift, wie kommen wir dazu. ivricht? Gattungsbegriff, den wir uns nach Anleitung einer gegebenen Anzahl von Eremplaren gebildet haben, zum Ibeale zu erheben, bas bie höchst mögliche Bollkommenheit repräsentirt, um sobann nach ihm die größere oder geringere Bollkommenbeit der Eremplare zu bemeffen? In ber Erfahrung erscheint die höchstmögliche Bollfommenheit nie und nirgend; ein schlechthin vollkommenstes Exemplar seiner Gattung läßt sich empirisch nicht nachweisen. Und selbst wenn es ein folches gabe, würden wir es boch nur als bas vollkommenfte

zu erkennen vermögen, wenn wir schon vorher, ehe wir es kennen lernten, den Begriff höchster Vollkommenheit seiner Gattung bes säßen und als Norm unsrer Auffassung und Beurtheilung hinzus brächten. Denn wir vermögen nun einmal das Urtheil: Dieses ist vollkommener als jenes oder Dieses ist das vollkommenste, schlechthin nicht zu fällen, ohne einen Maaßstab anzulegen und nach ihm die Dinge zu messen. Wie kommen wir zu diesem Maaßstabe, zu diesem Begriffe der Vollkommenheit für die verschiedenen Gattunsen und Arten der Dinge?

Allerdings nicht ohne die Erfahrung, aber ficherlich nicht bloß burch die Erfahrung. Denn die Bildung unfrer concreten Bollkommenheitsbegriffe, 3. B. eines vollkommenen Menschen, eines vollkommenen Pferdes, mare zwar unmöglich, wenn uns nicht die Erfahrung an der Anschauung der mannichfaltigen Exemplare das Material dazu lieferte: nur mit Hülfe ber Anschauung entstehen ja überhaupt unsere allgemeinen Borftellungen (Gattungsbegriffe), und nur mittelft ber Vergleichung verschiebener Menschen unter einander kommen wir dazu, ben einen für vollkommener zu halten als ben Aber um empirisch in dem Ginen eine größere Vollkomanbern. menheit zu erkennen als im Andern, um uns mit Hülfe der Anichauung unsern Beariff bochstmöglicher menschlicher Vollkommenbeit bilben zu können, muffen wir offenbar einen Maakstab wenn nicht ber menschlichen, doch ber Vollkommenheit-überhaupt bereits befinen. Denn nur indem wir die Menschen in Begiebung auf Bollkommenheit unter einander vergleichen, nur also indem wir einen solchen Maakstab, eine wenn auch noch so bunkle Norm der Unterscheibung und Vergleichung anwenden, kann uns ein Mensch vollkommener erscheinen als ber andre; nur unter biefer Bedingung können wir in Diesem ober Jenem einen besonders hoben und wo er uns sich zeigte — ben höchsten Grad menschlicher Bollfommenheit erkennen. Tritt uns nirgend dieser hochste Grab, nirgend ein pollkommenstes Exemplar entgegen, so müssen wir die empirisch erscheinende relative Vollkommenheit, die immer zugleich relative Unvollkommenheit ist, nach eben jener Norm erst steigern, erhöhen, verstärken, um jum Begriff boch ftmöglicher Bollkommenheit (jum Ibeal bes menschlichen Wesens) zu gelangen. Erft biefer Ibealbegriff bes Menschen, bes Pferbes 2c. gewährt uns einen bestimmten Maakstab; mit seiner Sülfe erst vermögen wir über Vollkommenheit und Unvollkommenheit ber einzelnen Exemplare ein Urtheil zu fällen, und je nach seiner Beschaffenheit wird unser Urtheil so ober anders Sonach aber stammen schon unfre concreten Bolltommenheitsbegriffe keineswegs aus der Erfahrung allein. Jene allgemeine Norm aber, mittelft beren allein wir sie zu bilben vermögen, kann gar nicht in ber Erfahrung ihre Quelle haben. Sie muß vielmehr als Medium der Erfahrung felbst, als Mittel, durch bas wir allein die empirisch gegebene Bollkommenheit der Dinge zu erkennen vermögen, kurz als conditio sine qua non unfrer Babrnehmungen von vollkommenen und unvollkommenen Dingen vor aller Erfahrung gegeben, — b. h. ber Begriff ber Bollfommenheit-überhaupt muß apriorischer Natur, eine unfrem Denten immanente Norm, eine ethische Rategorie seyn, nach ber wir die Erscheinungen in et hischer Beziehung unterscheiben, vergleichen, beurtheilen. - wenn wir auch biefelbe anfänglich unbewußt anwenden und bas. was sie fordert, wiederum nur mittelst der Erfahrung uns jum Bewußtsenn kommt. -

Der Begriff ber Vollkommenheit-schlechthin, ber Vollkommenheit rein als folder, ift nun aber ber allgemeinste ethische Beariff und damit der Grundbegriff, die Urkategorie der Ethik. fällt mit bem Begriffe bes Ibeals-überhaupt, bes Seyn-sollenden rein als solchen in Gins zusammen. Die ethischen Beariffe bes Wahren, Guten und Schonen, wie man fie auch fassen moae. erweisen sich baher bei näherer Betrachtung als besondre Modificationen des Begriffs der Vollkommenheit, als secundare, concretere (speciellere) Kategorieen ber ethischen Auffassung und Beurtheilung. So zunächst ber Begriff ber Wahrheit. Wir unterscheiben bei genauerem Sprachgebrauch zwischen Richtigkeit und Wahrheit eines Gebankens: eine Vorstellung kann richtig, und boch ohne alle Wahrheit seyn. Was ist ber Sinn biefer Unterscheibung? — Richtig nennen wir biejenige Vorstellung, welche ber reellen Beschaffenbeit eines gegebenen Objects entspricht, mogen wir dieß Entsprechen blok voraussetzen ober ber Gründe (b. h. ber Denknothmendiakeit) uns bewußt fenn, warum wir es annehmen muffen. Allein gesett, daß alle unfre Vorstellungen vollkommen richtig wären und Alles was ift mit exactester Genauigkeit in unserm Bewußtseyn sich abspiegelte. - um so mehr murbe fich uns die Frage aufdrängen: welchen Werth, welchen Sinn und Zwed hat biefe Erkenntniß ber Dinge?

Wozu Das, was an fich (reell) schon vorhanden ift, noch ein zweites Mal ibeell, im Spiegelbilbe ber Vorstellung setzen? Wozu biese bloße Wiederholung, diese leere Tautologie? Und woher andrerseits unfer Forfchen und Suchen nach Dem, was hinter ber Erscheinung liegt? woher biefer Wiffenstrieb, ber sich bei ber Erkenntnik bes Gegebenen nicht beruhigt, sondern unaufhaltsam zur Erforschung bes Grundes und Zwecks, bes Sinnes und Werthes der Dinge fortschreitet? Beibes fällt in Eins zusammen: fühlen wir uns unwillkührlich getrieben, die Dinge an sich wie unfre eignen Strebungen und Begehrungen, Vorstellungen und Erkenntnisse nach ihrem Werthe zu fragen, so können wir auch nicht umbin, nach ihrem Grunde, nach ihrem Zwede und Sinne zu forschen. Denn ihr Werth für uns steht in geradem Verhältnisse zu bem Zwede unfres Dasenns, zu dem Ziele nach dem wir streben ober boch streben follten, ihr Werth an fich in gerabem Berhältniffe zu bem Iwede alles Dasems, zu dem Riele alles Werdens und Wirkens. können mithin nur einen Werth haben, wenn sie einen Zwed haben, b. h. wenn sie nicht bloß schlechtweg um ihrer selbst willen ba sind, sondern um als Mittel zur Erreichung eines letten und bochften Riels zu dienen, wenn also die Verwirklichung beffelben ihr Grund und Awed ist, in welchem fie eben als Mittel zugleich ihren eignen Zwed erreichen. Nach biesem Zwede fragen heißt aber nach ihrer Bahrheit fragen. Denn wir haben, wie bemerkt, bas mahre Wesen eines Dinges nur erkannt, wenn wir seinen Grund und Nur in biefer Erkenntniß liegt Genüge und Befrie-Aweck kennen. bigung. Darum hat unfer Forschen und Erkennen nur einen Werth für uns, wenn es zur Wahrheit führt. Darum ift eine werthlose Wahrheit keine Wahrheit, sondern nur eine richtige Vorstellung; und nur sofern sich zeigen ließe, daß jene bloße Abspiegelung des Gegebenen mittelbar wenigstens von Werth sen, weil fie den unerläßlichen Uebergang zur Erkenntniß ber Wahrheit bilbet, würde bie richtige Vorstellung etwas mehr als eine sinnlose Wieberholung seyn. Aber bas Ding, bas seinem Grunde und Zwecke entspricht, weil es ihn erfüllt, also bas Ding in seinem mahren Wesen, welches ift mas es fenn foll, ift zugleich bas Ding in ber Bollenbung seines Wesens, das Ding in seiner bochstmöglichen Vollkommen = heit. Die Wahrheit ift mithin nur ein Ausbruck der Bollfommenheit: ber Inhalt jener ift nur ber Grund und Zwed eines Dinges

als Riel seines Werbens und Wirkens, ber Inhalt bieser nur berselbe Grund und Aweck, aber als erfüllt und erreicht. bie bochfte Bahrheit mithin die bochfte Bollfommenheit. So gewif wir daher einen Trieb zur Erforschung des Grundes und Aweckes der Dinge und damit nach Erkenntniß der Wahrheit besitzen, so gewiß ist biefer Trieb ein ethischer Trieb, ber aus ber ethischen Seite unfres Wesens quillt. Denn eben als Trieb nach Ertenntnik ber Wahrheit ist er ein Streben nach Erfassung bes Vollkommenen als des Sennsollenden, das in jedem Awede als dem Riele eines Werbens und Wirkens liegt. Er ist das ethische Brincip unfrer theoretischen, forschenden und erkennenden Thätigkeit: benn er ftrebt an sich nur nach ber Erkenntniß, bem Wiffen und Begreifen des Bolltommenen und eben damit nach dem vollkommenen Erkennen und Begreifen selbst. Und nur weil unser Wesen an fich und ursprünglich eine ethische Seite hat, b. h. weil wir einerseits nicht umbin können, die Dinge wie unfre eigne Natur nicht bloß nach logischen, sondern zugleich auch nach ethischen Kategorien zu unterscheiben, und weil wir andrerseits tiefinnerlich ein Gefuhl bes Sollens haben, das all' unfre geiftige (erkennende wie wollende und bilbende) Thätigkeit auf das Bollkommene, das Senn-follende richtet, - nur darum besitzen wir jenen Trieb nach Ertenntniß der Bahrbeit. In dieser ethischen Nothwendigkeit, b. h. in biesem Gefühle bes Sollens sofern es zunächst an unser Erkenntnikvermögen sich wendet, nur in ihm und seiner antreibenden sollicitirenden Rraft liegt ber einzig mögliche Erklärungsgrund bes Wiffenstriebes, biefes ebenso ursprünglichen als der menschlichen Seele eigenthumlichen Triebes, ber die Quelle ber Naturwissenschaft wie aller andern Wissenschaft ist, und der schon im Kinde als s. g. natürliche Wißbegierbe sich regt. In und mit ihm aber quillt die Frage nach bem wahren Wesen, bem Grunde und Zwede ber Dinge aus unserm eignen Innern. Und baraus wiederum erklärt es fich, daß wir uns bei bem erscheinen ben Berhältnig von Grund und Folge und Awed und Mittel, bas immer nur ein gegenseitiges, relatives ift, nicht beruhigen, sondern nach einem letten Grunde, einem höchften Zwede ber Dinge forschen und fragen. Denn ber Begriff des Vollkommenen-schlechthin, der als solcher Ibee ift weil bas Bolltommene zugleich bas Senn-follende ift, fordert einen solchen letten Grund und höchsten Aweck, weil das Vollkommeneschlechthin zugleich bas schlechthin (absolut) Vollkommene ift. Und bas schlechthin Vollkommene (bas Vollkommenste) ist nur Dasjeniae, bas den höchsten Aweck in sich trägt und erfüllt und auf dem lekten (tiefsten, festesten, absoluten) Grunde rubt. Der Begriff der Wahrheit hat baber zu seinem Inhalt eben biefen boch ften Awed und letten Grund von Allem was ift. Diese Wahrheit ist aus bem angeführten Grunde in und mit dem Wiffenstriebe immanentes Moment unfres Wesens, ursprüngliches, apriorisches Element unfrer Seele. nicht als Beariff ober Idee und nicht unferm Bewuktsenn ift sie unmittelbar immanent, sondern nur als innere Norm, als ethische Rategorie leitet fie, anfänglich unbewuft und instinctiv. unfre erkennende Thätigkeit, b. h. sie gewährt uns zunächst nur die Möglichkeit, die Dinge überhaupt in Beziehung auf Wahrheit und Unwahrheit, Vollkommenheit und Unvollkommenheit, Aweck und Bestimmung zu unterscheiben. Bas ber Inhalt biefer Norm (als tategorischen Begriffs) sen, worin die Wahrheit bestehe, bavon wissen wir anfänglich und unmittelbar gar nichts. Aber indem wir ihr gemäß die Dinge unterscheiben und damit das mahre Wesen. Grund und Awed eines jeden zu erkennen suchen, werden wir unwillführlich über jeden gefundenen einzelnen Grund und Zweck hinausgetrieben und können nicht eher stillstehen, als bis wir nach Maakaabe ber Erkenntnik bes Gegebenen zur Vorstellung eines letten Grundes und höchsten Awecks, zum Begriffe des schlechtbin Vollkommenen, zur Ibee eines allervollkommensten Wesens gelanat find.

Die Ibee ber Wahrheit steht nun aber in unmittelbarer Beziehung zu der Ibee des Guten. Das ergiebt sich schon aus dem innigen Zusammenhang, der, wie gezeigt, die Forschung nach dem Grunde und Zwecke der Dinge mit der Frage nach ihrem Werthe und Unwerthe verknüpft. Denn gut nennen wir zunächst nur Daszienige, das irgend einen Werth für uns hat, und nur Daszenige hat einen Werth für uns, das zu unsern Wünschen und Absichten, Zwecken und Zielpunkten in Beziehung steht. Sinen objectiven allzemeingültigen Werth werden wir daher nur Demjenigen beimessen, das zu dem allgemeinen Zwecke des menschlichen Lebens und Wirzkens überhaupt, zu dem was wir unsre Bestimmung nennen, in Beziehung steht. Je enger diese Beziehung, desto größer wird der Werth eines Dinges seyn, und je höher sein Werth, desto größer ist

seine Güte. Demgemäß sind auch die natürlichen Mittel und Bebingungen unfres Dasenns. Lebens und Wirkens in diesem Beariff eingeschlossen: auch sie haben einen Werth für uns, um so mehr je vollkommener sie ihren Zweck erfüllen, und wir sprechen baber von auter Luft, autem Klima, auten Nahrungsmitteln 20.; aber weil fie nur die Bebinaungen unfres Dasems überhaupt sind, und baber als allgemeine Voraussetzung gleichsam in ben Hintergrund zurud's weichen, so ziehen wir sie meist nicht mit in Betracht, wo es sich um ben Werth ber Dinge für die Erreichung unfrer Awecke, unfrer Bestimmung handelt. Jebenfalls leuchtet ein: ber Begriff des höchsten Werthes und der Begriff des höchften Gutes fallen in Gins zufammen. Und ebenfo klar ift, daß - bie Bebingungen unfres Daseyns vorausgeset — die Erreichung des Zwecks des menschlichen Lebens und Wirtens überhaupt, Die Erfüllung unfrer Beftimmung. von höchftem Werthe und somit selbst bas bochfte Gut für uns ift. Haben wir eine Bestimmung, fo folgt, daß bieselbe auch erfüllt werben foll, daß die Realisirung des allgemeinen Zwecks ein Senn - follendes ift: bas liegt, wie gezeigt, unmittelbar im Begriff bes Amed's felbst. Eben biese Erfüllung ist aber zugleich bie Vollendung bes menschlichen Wesens: in und mit ihr erreicht nicht nur unfer Befen die bochstmögliche Bollkommenbeit, fonbern es kann auch überhaupt von menschlicher Vollkommenheit nur die Rebe senn, wenn angenommen wird, daß wir eine Bestimmung haben und erfüllen follen.

Das Gute ist sonach wiederum das Vollkommene, aber als Vollkommenheit unsres eignen Wesens und als Zweck und Ziel unsres eignen Lebens und Wirkens. Sosern es uns als solches und damit als ein Seynsollendes, das wir selbst durch unser Leben und Wirken zu erfüllen haben, zum Bewußtseyn kommt, und sosern ihm zugleich ein Gesühl des Sollens in unserm eignen Wesen entspricht, und diesem wiederum das Bewußtseyn der Freiheit (des Auch-anders-könnens) gegenüber tritt, so wird das Gute eben damit zum sittlich gebotenen, weil seyn sollenden Motiv und seine Realisirung zum sittlich gebotenen Streben, zum Leit- und Gesichtspunkte unsers Wollens und Wirkens. Mit andern Worten: die Idee des Guten hat zu ihrem Inhalt das Vollkommene, Seynsollende, sosern es als solches sür unser wollende, beschließende, handelnde Thätigkeit und damit als ethischer

Imperativ (Gefet) für unfre freie Selbstbestimmung gilt. Das Gute zu wollen, weil es bas Gute ift, es um seiner felbft willen handelnd zu realisiren, wird zur Pflicht, weil es eben an sich bas Sennfollende ift und als foldes im Gefühl des Sollens fich auch fund giebt. — Allein ber Zweck unfres Lebens und Wirkens ift nur erreichbar in und mit ber Realisirung des allgemeinen Awecks alles Werbens und Geschehens, in ber Erfüllung bes höchften und letten Awecks von Allem was ift. Die Boee bes Guten involvirt also wiederum ben Begriff eines höchsten und letten Zwecks. Er ist als solcher bas höchste Senn-sollenbe, bas Senn-sollenbe xar' εξοχήν; und ihn werben wir mithin zur höchsten Richtschnur unfres Wollens und Handelns schon barum machen müffen, weil nur, wenn wir nach ihm uns richten und ftreden, unfer Wollen und Handeln seine eignen (menschlichen - subjectiven) Rielpunkte zu erreichen im Stande ift. - Worin nun aber biefer höchfte Amed und refp. ber Zwed unfres eignen Lebens und Wirkens bestehe, mas ber Inhalt ber Ibee bes Guten fen, bavon wiffen wir wiederum anfänglich und unmittelbar schlechthin nichts. Denn auch die Ibee bes Guten ift uns nicht als Ibee, als bewußte Borftellung unmittelbar gegeben, sondern auch fie leitet nur als immanente Norm. als ethische Rategorie, junachft unbewußt und inftinctiv, unfre unterscheibenbe (auffassenbe) Thätigkeit; und nur erft inbem wir ihr gemäß die Dinge und fremde wie eigne Willensacte unterscheiben, gelangen wir allgemach zu einem Begriff bavon, mas als Gut zu erachten, mas als Motiv und Zweck unfres Wollens und Handelns zu befolgen sey. Dabei find wir (aus ben oben erörterten Gründen) nicht nur dem Jrrthum und der Täuschung ausgesett, sonbern wir erkennen junächst auch immer nur einzelnes Gutes als solches. Aber weil das Gute an sich der höchste Aweck alles Werbens und Geschens, alles Wirkens und Handelns ift, und weil die Ibee des Guten als ethische Kategorie, obwohl wir von ihrem Inhalt ursprünglich nichts wiffen, doch an sich eben jenen Inhalt eines böchsten Awecks alles Wirkens und Handelns involvirt, so können wir wiederum bei keinem mittelst ihrer erkannten ein zelnen Guten stehen bleiben. Wiederum vielmehr werden wir über jedes einzelne Gute, über alle einzelnen sittlichen Gesetze, Motive und Awede unwillführlich binausgetrieben und können nicht eher Halt machen, als bis wir nach Maakgabe ber Erkenntnik bes Gegebenen zur Borftellung eines höchsten Zweckes, eines höchsten Sittengesetzes gelangt find.

Aehnlich verhalt es fich enblich mit ber Ibee bes Schonen. Auf ben ersten Blid zwar scheint bas Schöne in keiner inneren, unmittelbaren Beziehung zum Wahren und Guten zu steben. icon nennen wir nur Dasieniae, bas feiner Form und Erfcheis nung nach und nur um feiner Rorm und Erscheinung millen (ohne anderweitige Beziehungen zu uns, ohne ein anderweitiges Intereffe für uns zu besiten) unser Wohlgefallen erweckt. Schöne ist baber junächst nur bas Gefällige, und zwar bas Gefällige ber Form, ohne unmittelbare Beziehung zum Inhalte. Deshalb erkennen wir zunächst bas Schöne auch nur an bem Gefühl bes Angenehmen, das es hervorruft. Aber es vermöchte dies Wohlgefallen nicht zu erregen, wenn nicht unfrer Seele ursprümglich ein Trieb, ein Verlangen nach bem Schönen einwohnte, beffen Befriebigung allein jenes Gefühl bes Angenehmen bervorzurufen im Stande Diefer Trieb ift baher die Grundbedingung des Wohlaefallens am Schönen und bamit ber Erkenntnik bes Schönen: bas Thier weiß nichts von ihm, weil ihm dieser Trieb fehlt. Aber mit ihm muß noch ein zweites Moment sich einigen, wenn es zum Begriff bes Schönen tommen foll. Wohlgefallen haben wir auch an andern Dingen, am Guten und Wahren, am Zwedmäßigen und Planvollen, am Groken und Starten, an jeder Tüchtigkeit und Kraftäußerung 2c. Wir bedürfen also noch einer besonderen Norm, um bas Schone nom Guten und Wahren 2c. unterscheiben und als Schönes auffaffen zu konnen. Diefe Norm ift ber tategorische Begriff bes Schönen, ber awar nicht als Begriff unferm Bemußtfenn, wohl aber als Norm unserer unterscheibenben Thätigkeit ursprünglich einwohnt, ihr Thun leitet und mit jenem ebenso ursprünglichen Berlangen nach bem Schönen fich verschmilzt. In diesem Verlangen liegt implicite zugleich weiter die Forderung, daß jedes Ding, jede Erscheinung an sich schön sey. Indem wir von Natur nach bem Schönen ftreben, können wir nicht umhin, dieß Streben auch als ein naturgemäßes, in unserm Wefen begründetes und somit be-Die berechtigte Forderung involvirt auf rechtiates zu erachten. Seiten der Dinge die Aflicht schön zu seyn. Rurz in jenem Berlangen kundigt sich zugleich bas Schöne als bas Senn-follenbe ber Form an und gewinnt damit eine ethische Bebeutung, eine allgemeine Beziehung wenigstens zur Sphäre bes Ethischen überhaupt. —

Diesem objectiven Momente im Wesen bes Schönen entspricht ein subjectives in unfrer eignen Seele. Indem wir das Schöne unwillführlich als Dasjenige fassen, bas jeder Erscheinung zukommen follte, finden wir uns zugleich burch ein Gefühl bes Sollens getrieben, überall unferm eignen Thun und Wirken die Form bes Schönen aufzubrucken. Ja um diesem Gefühl zu genügen, um jenes Berlangen zu befriedigen, bem die gegebenen Erscheinungen nur selten entsprechen, finden wir uns gebrungen, selbst Schones ju probuciren, Werke ber Schönheit (Kunstwerke) zu bilben. Das aber vermöchten wir wiederum nicht, wenn wir nicht ursprünglich eine Norm bes Schönen, eine Richtschnur für unfre formenbe und bilbenbe Thätigkeit in uns felbst befäßen. Mit Hulfe biefer Norm, bie anfänglich unwillkührlich und unbewuft unfer Unterscheiben, Beraleichen und Beurtheilen ber gegebenen Erscheinungen wie bas Bilben und Gestalten unfrer eignen Werke leitet, gewinnen wir zunächst einzelne Vorstellungen von schönen Gegenständen. Diefe erheben wir auf dem oben angegebenen Wege zu concreten Begriffen und faffen fie schließlich unter ben Gattungsbeariff des Schönen-überhaupt (mit seinen Unterarten bes Erhabenen und Anmuthigen) zusammen. Daraus ertlärt es sich, bag ber Naturforscher nur von "schönen" Gremplaren einer Gattung spricht und sprechen tann, nachbem er vom Wesen ber Sattung eine klare bestimmte Anschauung gewonnen, und daß er nur dasjenige Eremplar "schön" nennt, welches dieser Anschauung entspricht. Aber diese Anschauung konnte er nur gewinnen mittelft Unterscheidung ber vielen einzelnen Exemplare nach ber immanenten (apriorischen — kategorisch=begrifflichen) Norm bes Schönen-überhaupt.

Bur Idee wird jener Begriff, sofern er, an der Kategorie (dem Normalbegriffe) des Schönen berichtigt und über das Gegebene hinausgehoben, mit dem Gefühl des Sollens und der Forderung des Schönen als der seynsollenden Form der Dinge sich verknithft. Und die Idee wiederum wird zum Ideale, indem wir uns gemäß dem Inhalt derselben einen maaßgedenden Typus der Schönheit nicht nur für unsre sormende Thätigkeit, sondern auch für jede Gattung der Dinge bilden, ihn je nach der Natur der Dinge und unsrer eignen Werke mannichsach modissieren und für die

einen wie für die andern als Maakstab ber Beurtheilung und Princip der Gestaltung fassen. Der Inhalt der Idee ist aber wieberum nur das Vollkommene als Vollkommenheit der erscheinenben Korm. Das äftbetische Ibeal für die Form gebende Thätigkeit ist selbst nur ibeale b. h. vollkommene Form, eine mehr ober minder beutliche Vorstellung des urbildlichen Twous, dem die einzelne Korm in ihrer Art zu entsprechen hat, um vollkommene Form zu senn und burch ihre Vollkommenheit ben Schönheitstrieb und Schönheitsfinn zu befriedigen. Diese ideale Form hat an sich selbst keinen bestimmten Inhalt. Denn alle Dinge, alle Erscheinungen find ihre Objecte, sofern fie alle an sich verpflichtet und befähigt sind die Form ber Schönheit anzunehmen. An fich ist baber nichts von ber Sphare bes ästhetischen Ibeals ausgeschlossen. Aber die einzelnen bestimmten Erforberniffe vollen beter Formichonbeit: flarfter Ausbruck des innern Lebens in der äußern Erscheinung, wie durchgängige Individualifirung des allgemeinen Wefens zur gegenseitigen Abspiegelung ber Gattung im Exemplare und bes Exemplars in ber Gattung, höchste Gesetlichkeit. Rlarheit und Bestimmtheit ber Gestaltung, inniaste Karmonie der Theile unter einander mie mit dem Ganzen, volltommene Zwedmäßigkeit ber Construction und Composition, und vor Allem flarfte Anschaulichkeit eben dieser Indivibualifirung, biefer Zwedmäßigkeit, Harmonie und Gesetlichkeit, biefe Erforderniffe beschränken die Möglichkeit vollkommener Realisirung ber Ibee bes Schönen und seten bieselbe zugleich in unmittelbare Beziehung zu ben Ibeen bes Guten und Wahren. Denn bas Allgemeine läßt sich nicht individualisiren und bas Individuum fann nicht unbeschadet seiner Individualität bas Allgemeine ausbrücken, wenn es nicht in einem solchen Verhältniß zum Allgemeinen steht, daß letteres zwar als Princip und Geset für seine Bilbung und Gestaltung, sein Leben und Wirken erscheint, zugleich aber bem Individuum eine Sphäre ber Freiheit bleibt, traft beren es seine Individualität sich zu erringen und zu bewahren, ihr gemäß zu leben und zu wirken und so bas Allgemeine ber Gattung in concreter Bestimmtheit zu reflectiren vermag. Bolltommene Individualisirung des allgemeinen Wesens ist also nur möglich unter Voraussetzung jener Freiheit des Wollens und Wirtens, welche die Grundlage aller Ethit, die Lebensbedingung der ethischen Ibeen bilbet. Vollkommene Gesetlichkeit ber Gestaltung ferner läßt sich nicht zur klaren Anschauung bringen ohne die Beziehung aller Einzelgesetz zu einem allgemeinen obersten Gesetz, dem alle Dinge dienen und in Wesen und Form zu entsprechen haben. Vollendete Harmonie der Theile und des Ganzen, des innern Lebens und der äußern Erscheinung läßt sich nicht darstellen ohne die Hinsweisung auf einen ideellen Einheitspunkt, auf den Alles sich bezieht und der das Aeußere mit dem Inneren, die Theile unter einander und mit dem Ganzen verknüpst. Und volle Zweckmäßigkeit zur klaren Anschauung zu bringen ist unmöglich ohne die Andeutung eines höchsten und letzten Zwecks, durch den alle einzelnen Zwecke nur Zwecke sind, weil sie nur in ihm ihre Ersüllung sinden.

Das oberste Gesetz aber, bas, wie gezeigt, in ber Natur herrscht und als höchstes Sittengeset in der Menschenwelt herrschen sollte, ist jenes Geset ber Erhaltung und Förderung bes Ganzen burch bas Einzelne und damit bes Einzelnen burch bas Ganze. Und eben biefes an sich ethische Gefet bes Wollens und Sandelns ift es, bas, auf die Formgebung angewendet, als Ausbruck der nothwenbigen Unterordnung jeder einzelnen Form unter die formelle Kassung bes Ganzen, der nothwendigen Formirung jedes Ginzelgebildes gemäß bem Geftaltungsprincip (bem Styl) bes Ganzen, zum oberften Schonheitsgesete wirb. Jener ibeelle Ginheitspunkt ferner, auf ben alle Harmonie sich stütt und, je anschaulicher sie hervortritt, besto beutlicher hinweist, ift bas mahre Wesen ber Dinge, bas im Einzelnen als Grund und Zweck seiner individuellen Bildung und Beschaffenheit, in ber Gesammtheit als Grund und Awed bes Gangen fich tundgiebt. Die Wahrheit ber Darftellung ift baber mieberum eine unerläßliche Forberung und Bedingung ihrer künstleriichen Schönheit. Der bochfte Amed alles Werbens und Wirfens endlich kann nur die höchstmögliche Vollkommenheit des Einzelnen im Sanzen und bes Sanzen im Einzelnen, b. h. bie Verwirflichung ber Ibeen bes Wahren, Guten und Schönen fenn. Stände bas Schöne als die Vollkommenheit der Form nicht in dieser Beziehung jum höchsten Zwed und damit ju unfrer eignen Bestimmung, ju bem, was für une das höchfte Wohl weil das höchfte Gut, die höchfte Pflicht weil das höchfte Geset ift, so hätte die Schönheit als solche keinen Werth für uns, so könnte ihr kein Sinn, teine Strebung, kein Gefühl des Sollens in unfrer Seele entgegenkommen, fo würde sie, statt Berlangen und Wohlgefallen zu erweden, uns völlig gleichgültig laffen. Gben barum aber hat für uns nur Dasjeniae bie Form ber Schönheit, bas jur Bestimmung unfres Dafenns in einer une erkennbaren, anichaulichen Beziehung fteht ober einer solchen Beziehung zum Ausdruck bient: nur ein Solches, wo es in vollkommener Form uns entgegentritt, erscheint uns schön, und nur einem Solchen vermögen wir durch eigne (fünstlerische) Thätigkeit die Form der Schönheit mitzutheilen. Damit beschränkt fich nicht nur die Rahl ber schönen Gegenstände für uns, sonbern es bilbet sich zugleich eine Stufenfolge und Grabunterschiebenheit bes Schönen, auf beren unterfter Stufe bas Schöne mit bem blok Gefälligen, bem bloß Gefetlichen, Zwedmäßigen, Rütlichen noch verschmilzt, um auf den höheren Stufen sich mehr und mehr zu scheiben. Diese Grabe ber Schönheit werben so mannichfaltige senn. als die Arten der Dinge, die ihrer Natur nach die Korm der Schonheit anzunehmen vermögen. Je näher bas Verhältniß eines Gegenstandes zur Bestimmung unfres Dasenns erscheint, b. h. je klarer und deutlicher iene Beziehung an ihm bervortritt, besto mehr wird seine Schönheit ber höchsten Stufe, der vollen Ihealität fich annähern. - Diefes Berhältniß zu erkennen, biefe zuweilen von felbst sich darbietende, oft aber tief verborgene Beziehung herauszufinden, von ihr aus den Gegenstand aufzufassen und sie an ihm zum vollen anschaulichen Ausbruck zu bringen, b. h. bem Gegenstande bie seinem Ideale entsprechende Form zu geben, ist die Aufgabe und das Talent des Künftlers, das, mo feines Schönheitsgefühl und Fülle der Bhantasie (ber gestaltenden Kraft der Seele) mit Reinheit und Größe ber sittlichen Gesinnung sich begegnen, zum Genie sich steigert.

Die Natur als Werkstätte ethischer Ibeen.

Fassen wir unsre letzten Erörterungen zusammen, so concentriren sie sich in dem Sate: Wie die Natur bei genauerer Betrachtung als Anleitung zur Ersorschung der Wahrheit, als Vorschule sittlichen Berhaltens und künstlerischen Schaffens und damit als Werkstätte ethischer Ideen sich kundgiedt, und wie die Naturwissenschaft nicht nur in ihrem Forschen und Erkennen auf ethischen Motiven ruht, sondern auch nicht umhin kann, ethische Begriffe als Maßstad ihrer Beurtheilung und Classissicrung der Dinge anzuwenden, so zeigt sich durchgängig ein inniger unlösdarer Lusammenhang zwischen den

Gebieten ber Natur und ber Sittlickeit, zwischen ber Naturwissenschaft und ber ethischen Wissenschaft (ber Philosophie), zwischen bem Realen und bem Ibealen. Es ist keine Ibentität, wohl aber ein inneres ursprüngliches Bezogenseyn auf einander, das die Gegensätze verdindet und das Ethische zum Postulate, Ziel und Ende des Natürlichen, das Natürliche zum Fundamente und Ausgangspunkte des Ethischen macht. Dieser Zusammenhang, dieses Bezogenseyn auf einander, bezeugt unadweislich einen gemeinsamen Urheber Beiber, der als Gründer der Freiheit, des Sollens, der ethischen Kategorieen nicht nur ein selbstbewußtes, intelligentes, sondern auch ein freies, sich selbst bestimmendes, nach ethischen Motiven und Gesichtspunkten schaffendes Wesen seyn muß. — Der Beweis für das Daseyn Gottes, der sich uns damit ergiebt, läßt sich in solgende Sätze zusammens brängen:

Die Natur und der Naturverlauf mit seiner Gleichförmigkeit im Allgemeinen und Ungleichförmigkeit im Einzelnen läßt sich nur ersklären unter der Boraussetzung einer die blinde Nothwendigkeit des Geschehens modisicirenden Mitwirkung freier Kräfte.

Die menschliche Freiheit — gesetzt auch, sie bestände im bloßen Bewußtseyn freier Entschließung — kann nicht aus der Natur stammen, weil eine unveränderbare nothwendig wirkende Ursache keine veränderbare freithätige Wirkung hervorbringen kann.

Ebenso wenig können die ethischen Ibeen des Wahren, Guten und Schönen und das sie begleitende Gefühl des Sollens, das zum Bewußtseyn der Pflicht und des Sittengesetzes sich erhebt, aus der Natur hervorgehen, weil die ethischen Ideen an sich und ursprüngelich die immanenten Normen der geistigen Urkraft des Unterscheidens und zwar der Unterscheidung des Ethischen vom Natürlichen, der Selbstbestimmung und Selbstdeurtheilung sind, und weil das Gefühl des Sollens die Freiheit und das Bewußtseyn des Anderskönnens involvirt.

Aber auch der Mensch kann nicht sich selber die Freiheit und die ethischen Normen berselben gesetzt haben, weil er sich sonst bewußt seyn müßte, sie auch ausheben oder beliedig ändern zu können. Wenngleich die ethischen Gesetz dem Menschengeschlechte nur allmählig, und damit einseitig, stückweise, sich widersprechend und corrigirend, zum Bewußtseyn kommen, immer und in jeder Gestalt treten sie dem Menschen als eine Norm seines Wollens und Wirkens

gegenüber, die er nicht fich felbst gemacht, über die er keine Ge-Es hilft nichts, die Vernunft des Menschen zu einer selbständig producirenden, schöpferischen Macht zu hypostafiren, um ihr die Autonomie in ethischen Dingen beizulegen. Die Bernunft. weit entfernt die ethischen Kategorieen zu erzeugen, sett dieselben vielmehr vor aus. Denn ohne ein Unterscheiben ber Dinge, bes Senns und Werbens, bes Geschehens und Sanbelns, gemäß ben ethischen Sauptkategorieen bes Wahren, Guten und Schonen konnte weber von einem vernünftigen Erkennen, noch von einem vernünftigen Wollen und Wirken, weber von theoretischer noch praktischer Bernunft die Rede fenn. Die Bernunft ift tein icopferisches Bermögen. Will man sie als besondres Geistesvermögen faffen, so ift sie eben nur biejenige Kraft ober Thätigkeitsweise unfrer Seele, melde uns befähigt, bie ethischen Ibeen uns zum Bemußtfenn zu bringen, fie in ihrer Berechtigung und Allgemeingültigkeit anquer= tennen, und ihnen gemäß zu wollen und zu handeln. Gben damit aber ift sie junachst die Fähigkeit ber Seele, von Dem mas senn foll und bamit von ihrer eignen bochften Bestimmung afficirt zu werben und biese Affection, dieß Gefühl bes Sollens fich jum Bewuftfenn zu bringen. Sie ift aber auch zweitens eine Kraft bes Unterscheibens und zwar bie gemäß ben ethischen Rategorieen unterscheibende und bamit ben Inhalt ber ethischen Ibeen uns zum Bewußtseyn bringende Thätigkeit ber Seele. Und sie ift endlich brittens auch eine Kraft bes Wollens und Beschließens, sofern sie, vom Gefühl bes Sollens angetrieben, ben Inhalt ber ethischen Ibeen als das Seynsollende anerkennend, durch ein ihnen entsprechendes Sandeln fie zu verwirklichen strebt. Sonach aber ift bie Bernunft in Wahrheit ebenso sehr Gefühl, als Berstand und Wille, ebenso sehr ein theoretisches Vermögen der Unterscheidung und Auffaffung (Vernehmung), ber Beurtheilung und Anerkennung, als ein praktisches, ben Willen leitenbes Vermögen. Ihre Gigenheit und Besonderheit beruht nur auf den ethischen Normen: nur unter Boraussetung ber Eriftenz und Geltung berfelben, nur als Tragerin und Vermittlerin berfelben für unfer Bewußtseyn und unfer bewußtes Wollen und Wirken, ist sie Vernunft.

Können aber sonach Freiheit und Vernunft und die sie bedingenden ethischen Kategorieen weder in der Natur noch im menschlichen Wesen ihren letten Grund und Ursprung haben, und stehen andrerseits die Gebiete des Natürlichen und Ethischen, wie Leib und Seele, in einem so innigen unlösdaren Zusammenhange, daß sie offendar für einander geschaffen sind, so folgt unadweislich, daß ein Gott, d. h. ein geistiges, nicht nur höchst intelligentes, sondern auch freies, ethisches, weil das Daseyn eines ethischen Reiches der Freiheit, der Wahrheit, Güte und Schönheit begründendes und bezweckendes und somit nach ethischen Motiven und Gesichtspunkten wirkendes Wesen, die schöpferische Urkraft der Welt sey.

Sonach aber bürfen wir behaupten: das Daseyn Gottes, nicht nur als schassender Urkraft der Natur, sondern als selbständigen, ethisch-geistigen (persönlichen) Urwesens, ist eine unadweisliche Boraussetzung der Naturwissenschaft, weil nothwendige Consequenz der Resultate ihrer wissenschaftlichen Forschung, wie Grund und Bedingung ihres eignen Daseyns. Bon welcher Seite wir auch die gegebene Welt, die Natur und die Menscheit in ihrer Entwickelung und Fortbildung betrachten mögen, — je tieser wir sorschend und erkennend in das Verständniß derselben eindringen, desto glänzender rechtsertigt sich der uralte Glaube an das Daseyn eines schaffenden und erhaltenden, allweisen und allgütigen Gottes. Und die neuere Naturwissenschaft, eben weil sie tieser als je zuvor in die Natur der Dinge eingedrungen, weit entsernt diesen Glauben zu erschütztern, dient ihm vielmehr zu neuer Bestätigung und tieserer Besgründung.

Allein die Naturwissenschaft dient diesem Glauben boch nur insofern, als fie in consequenter Befolgung ihres wissenschaftlichen Berfahrens zu ber hypothetischen Annahme eines ichöpferischen, ethisch geistigen Urwesens führt. Diese Annahme aber, eben weil sie naturwissenschaftlich eine bloße Sprothese ift, trägt auch ben Charatter einer blogen Hypothese, und erscheint baber unmittelbar wie sie aus der Naturwissenschaft hervorgeht, als eine vage, undeutliche Vorstellung, als eine bloße Hindeutung auf einen erst näher auszuführenden Begriff. Wie dieser Begriff zu faffen, insbesondre wie bas Verhältniß bes göttlichen Urwesens zur Welt zu benken, in welchem Sinne das Wort "Schöpfung" zu nehmen und auf welchem Wege die in ihm wie im Begriffe eines transscendenten Gottes überhaupt, angeblich wenigstens, lauernben Wibersprüche zu lösen sepen, — barüber giebt uns die Naturwissenschaft ebenso wenig Ausfunft, wie über ben Grund und Ursprung bes tiefeingreifenden Ulrici, Gott u. Die Ratur. 2. Muft.

Unterschiebes zwischen bem religiösen Glauben an Gott und ber blogen naturwissenschaftlichen Hypothese eines göttlichen Urwesens.

Es liegt uns baher noch eine schwere Aufgabe ob: wir werden in einem letten Abschnitt den Versuch wagen müssen, jene Fragen zu beantworten und damit unsern Erörterungen den speculativen Abschluß zu geben, den sie vom Standpunkte der Philosophie fordern. Denn da, wo es darauf ankommt, das erfahrungsmäßige, auf exacter Forschung und Folgerung ruhende Wissen zu ergänzen, zu systematissiren und zu einer vollständigen Weltanschauung abzurunden, da tritt — wie ich an einem andern Orte (Glauben und Wissen zc. S. 284 f. 291 f.) dargethan zu haben glaube — die philosophische Speculation in ihre unveräußerlichen und unbestreitbaren Rechte.

## Fünfter Abschnitt.

Speculative Crörterung ber Ibee Gottes und seines Berhältnisses
zur Natur und Menschbeit.

## I. Das Befen Gottes an und für fic.

Die Speculation beginnt erft, nachbem ber Glaube an bas Dasieyn Gottes in seiner wissenschaftlichen Berechtigung bargethan worden, d. h. nachbem die Philosophie, die selbst dem Gebiete des wissenschaftlichen Glaubens angehört, aus den Ergebnissen exacter Forschung das Daseyn Gottes als wissenschaftlich berechtigten Inhalt dieses Glaubens nachgewiesen hat.

Denn zunächft leuchtet von selbst ein, daß von einem Wissen und wissenschaftlicher Erkenntniß Gottes im engern Sinne, b. h. im Sinne mathematischer, eract wissenschaftlicher Gewißheit und Evidens nicht die Rede seyn kann. Das Resultat, das die wissenschaftliche Erforschung ber Natur und des menschlichen Wefens liefert, entbehrt nothwendig biefes höchsten Grabes ber Evidenz und Gewißbeit, eben weil es nur das Resultat einer Forschung nach bem letten Grunde und Awede ber Dinge ift, weil es also nur eine Ergangung bes gegebenen, unmittelbar nachweisbaren Wiffens fenn will und fenn kann. Ginem solchen Erganzungswissen kann aber nur eine abgeleitete secundare Gewißheit beiwohnen, die um so schwächer wird, je schwieriger und weitläufiger die Ableitung desfelben (burch Schluß und Folgerung) aus ben gegebenen unmittelbar gewissen Thatsachen ift, und jemehr bie Erwägung verschiedener Möglichfeiten, die Erörterung von Gründen und Gegengründen, von Ameifeln und Bebenken, das Resultat von der Urtheilskraft und der Subjectivität bes Forschers abhängig macht. Eben barum ift jede solche Ergänzung unfres Wiffens tein Wiffen im engern Sinne,

Digitized by Google

sondern nur ein Glaube, aber ein wissenschaftlicher Glaube, der zwar je nach dem Grade seiner Gewißheit und Evidenz, einen größeren oder geringeren wissenschaftlichen Werth besützt, immer aber eine wissenschaftliche Geltung beanspruchen darf. (Bergl. Glauben und Wissen 2c. S. 272 ff.)

Dazu kommt, daß die Idee Gottes als Ergebniß wissenschaftlicher Forschung zu jenen Hülfs = und Gränzbegriffen gehört, beren wir nicht entrathen können um uns das Gegebene zur Klarheit und Einsicht zu bringen, auf die daher zwar die Consequenz unfres Denkens und Forschens mit Nothwendigkeit hinführt, die aber zugleich die Gränze unfres Denkens und Erkennens bezeichnen. Diese Begriffe verdienen eine höhere Beachtung als sie bisher gefunden haben.

Man hat zwar von jeher anerkannt, daß unser Erkennen und Wiffen seine Schranken hat, aber man hat sich noch wenig bemüht, fie ausbrücklich zu bezeichnen und ihre eigenthümliche Art und Natur näber zu bestimmen. Bon ber Schwieriakeit bes Unternehmens abgeschreckt, über die Natur wie über Grund und Ursprung unfres Wissens sich täuschend, ist man immer wieder den Extremen verfallen, — benn bie Extreme laffen sich leichter behaupten und burchführen als die in der Mitte liegende Wahrheit, — und demgemäß bat man dem menschlichen Geifte entweder absolutes Wiffen (All-Wissen) zugesprochen ober schlechthin alles Wissen abgesprochen. Allein die Philosophie des absoluten Wissens wird durch unzählige Fragen, bie sie nicht zu beantworten weiß, tagtäglich widerlegt; und der principielle Stepticismus widerspricht nicht nur fich selber (weil aus seinem Princip: Alles ift ungewiß, folgt, daß er selber ebenfalls ungewiß und also erst festzustellen ift), sondern er scheitert auch an ber unwiderstehlichen Gewisheit und Evidenz der mathematischen auf die logische Denknothwendigkeit unmittelbar gegründeten Säte. Sat sonach die gemeine Meinung vollkommen Recht, wenn fie dem Menichen ein Wiffen, aber nur ein begränztes, beschränktes Wiffen beimißt, so fragt es sich: worin bestehen biese Granzen und Schranten, wo liegen sie, und wie kommen sie uns jum Bewußtseyn? Der erste Blick zeigt uns zwar, daß sie keineswegs den gewöhnlichen Raumgränzen gleichen: sie find keineswegs Linien, die, ibealiter oder realiter gezogen, das Gebiet unsers Ertennens und Wiffens von einem unerkennbaren Jenseit scheiben. Aber mit -biefer Einsicht wissen wir nur, mas sie nicht find. Wenden wir uns an den allge-

meinen Beariff ber Granze, so liegt in ibm. bak bas Bearanzte mit bem es Begränzenden in einer beiben gemeinsamen Negation aufammenfällt. Wie das Wasser ba endet, wo die es begränzende Luft anfänat. — und Ende und Anfang find eben nur verschiedene Namen berselben Negation. — so hört bas Wissen, sofern es bearanzt ist, da auf wo das Nichtwissen anfängt, und umgekehrt. bezeichnet das Aufhören und Anfangen nur die beiben gemeinsame Negation, das Aufhören bes einen fällt mit den Anfangen bes anbern in Eins zusammen. Das Wissen ist baber vom Nichtwissen nicht so geschieben, daß sie beibe auseinander in ein Hüben und Drüben zerfielen, sondern bas Wiffen hat an sich selbst bas Nichtwissen als seine Granze ober Schranke, b. h. an dieser seiner Granze ist es noch immer Wissen, aber zugleich auch Nichtwissen, weil in Nichtwiffen fich verlierend, in Unbestimmtheit, Unvollständigkeit (Einseitiakeit). Ungewißheit und Unklarheit übergehend. Gben ein solches Wiffen, bas von ber einen Seite als Wiffen, von ber anbern als Nichtwissen sich ausweift, ift ein Gränzbegriff ober manifestirt sich in Dem, was man einen Granzbegriff nennen fann. Denn da wir nur in Beariffen und mittelft Begriffe wissen, so kann auch nur in und an Beariffen die Schranke unfres Wissens sich kundgeben (gemußt werben). Sie sind eine besondre Art von Begriffen, und laffen sich als solche auch von unfren anderweitigen Begriffen leicht unterscheiben. Von welchem Bunkte nämlich unser Forschen auch ausgehen möge, immer stoßen wir über kurz ober lang auf gewisse Vorstellungen ober Annahmen, die das Eigenthümliche haben, daß fie von der einen Seite vollkommen denkbar, ja sogar benknothmenbig, von ber anbern Seite bagegen als bas bloke Vostulat eines unvollziehbaren Gedankens, als die bloße Bezeichnung eines unerkannten und boch nothwendig vorauszusependen Etwas erscheinen. So junachst in ber Naturwissenschaft. Sie kann, wie gezeigt, nicht umbin die gegebenen Erscheinungen auf die Grundbegriffe von Stoff und Kraft zurudzuführen. Mit nachweisbarer Nothwendigkeit brangen ihr die Thatsachen der Physik und Chemie, ja schon die bloke Rusammengesettheit ber Körper, die Vorstellung einer unermeglichen Bielheit beweglicher Atome als der kleinsten und einfachsten Elemente der Materie auf. Allein so klar der Inhalt dieser Vorstellung erscheint, sobald wir ihn auf die einfachen Theile eines zusammengesetzen Körpers beschränken, so wird boch sofort ber Atombegriff

nicht nur unklar, sondern unvollziehbar, sobald wir uns eine unermekliche völlig unbestimmbare Bielbeit solcher einfachen Elemente. eine oscillirende Bewegung berfelben von billionenmaliger Schwinaung in Einer Secunde, ja sobald wir uns auch nur bas Atom selbst als bas schlechthin unwahrnehmbare. Kleinste und einfachste Stofftheilchen, als bas punktartige Centrum ber wirkenben Kräfte vorstellen wollen. Denn ein lettes schlechthin Rleinstes, Ginfachstes vermogen wir uns nicht zu benten, weil wir nie ficher find, ob es bas Rleinste und Einfachste ist, ob es nicht noch Kleineres und Einfacheres geben moge; und ein punktartiges Centrum wirkender Kräfte bleibt ein unklarer, nicht völlig ausführbarer Gebanke, weil wir nicht im Stande find, die Mehrheit ber Kräfte mit ber Ginfachheit bes Bunttes, bes letten untheilbaren Theils in vollen Ginklang ju Aber auch ber Begriff ber Kraft selbst ift ein solcher Granzund Endbegriff wie das Atom. Denn wenn wir auch wiederum nicht umbin können, die erscheinenden Beränderungen, Bewegungen zc. auf eine Urfache und bamit auf wirkende Krafte zurudzuführen, so baben wir boch von ber Kraft nur so weit eine klare Borstellung. als fie in bestimmten Wirkungen fich außert. Nur von ber vorgestellten Wirkung aus tommen wir zur Borstellung ber Kraft, und von dieser Seite gesaft, erscheint der Begriff der Kraft nicht nur benkbar, sonbern auch klar und benknothwendig. Was aber fiber bie Wirtung hinausliegt, die Kraft rein als solche, als selb= ständiges Prius ber Wirkung, bes Thuns und ber That, entzieht fich unfrer Vorstellung und ift in Wahrheit nur die Bezeichnung eines unerkennbaren und boch nothwendig vorauszusetenden Etwas. Dieß gilt natürlich vorzugsweise von jener absoluten Urfraft ober letten Gtundursache, zu beren Annahme wir burch ben erscheinenden Caufalzusammenhang, b. h. burch die Thatsache, daß die gegebene Urfache immer wieber als Wirkung einer anbern Urfache fich ausweist, unwiderstehlich hingebrangt werben. Denn eben im Beariffe einer solden Grundursache liegt unabweislich bas Postulat, bie Rraft rein als folde, als felbständigen Quellpunkt aller Urfachen und Wittungen, aller Thätlakeit zu faffen.

Nehmen wir, statt bes Ganzen, Zusammengesetzten, umgekehrt bie Elemente, Theile, Glieber zum Ansgangspunkt, so führen sie uns, eben weil sie Theile, Glieber sind, in aussteigendet Linie zu immer größeren Totalitäten, vom einzelnen mineralischen Körper zum Mi-

neralreiche. vom Mineral. Bflanzen- und Thierreiche zum Erbkörper als bem fie tragenden und umfassenden Ganzen, weiter zum Sonnenfpstem, zum allgemeinen Sternenfpstem, zum tosmischen Ganzen überhaupt, und nicht eher können wir stehen bleiben als bis wir Alles mas ift. in dem Gedanken des Ginen Universums zusammengefaßt haben. Denn sofern alle Dinge (Stoffe, Kräfte) ber Welt offenbar in gegenseitiger Bechselwirfung, Abhängigkeit und Bedingtbeit zu einander steben, können wir sie nur als zusammengebörige Glieber ober Theile eines Gangen betrachten, muffen baber biefes Sanze nothwendig hinzudenken. Und wenn wir nicht umbin konnen, dieses Weltganze als die Wirkung einer absoluten Urkraft ober Grundursache zu faffen, so muffen wir auch Gott unter bem Ginen Universum bes Sevenden mit begreifen. Gben bamit aber sind wir wiederum bei einem solchen Granzbeariffe angelangt. Denn mahrend ber Begriff bes Universums, wenn wir barunter nur die Gesammtheit des Sependen, der einzelnen in gegenseitiger Wechselwirkung und Abhängigkeit zu einem Ganzen verbundenen Dinge und der dieß Sanze febenden und beftimmenden Urtraft verfteben, vollkommen benkbar, ja benknothwendig erscheint, können wir andrerseits den Begriff nicht ausdenken, ohne in's Gebiet bes Widersprechenden, Unfaßbaren zu gerathen. Denn bas Universum, bas absolute Ganze bes Sependen, kann nicht begränzt fenn, weil es nichts außer ihm geben kann bas nicht zu ihm gehörte, und weil, wenn es burch nichts begränzt wäre, es eben bamit unbegränzt senn würbe. kann aber auch nicht als gränzenlos gebacht werden, theils weil wir bas schlechthin Granzenlose rein als solches so wenia wie bas schlechtbin Begränzte (ben unendlichen leeren Raum so wenig wie ben mathematischen Bunkt als bloße Gränze, als bloße Regation aller Ausbehnung) zu benten vermögen,\*) theils weil das Ganze ber Welt,

<sup>\*)</sup> Daß ber s. g. reine Raum, die gränzenlose in's Unendliche ausgebehnte Leere, nicht (wie Kant will) eine reine apriorische Anschauung, sondern in Wahrbeit undentbar, weder Anschauung noch Borstellung oder Begriff ist, glaube ich (Comp. d. 20git, S. 83 f.) zur Evidenz dargethan zu haben. Es hilft daher auch nichts, daß wir uns das Universum durch den leeren Raum begränzt zu denten psiegen. Denn das thun wir nur, weil wir das Universum nicht als schlechthin unbegränzt zu sanschausen, und das wiederum vermögen wir nicht, weil wir schlechthin nichts zu denten im Stande sind, ohne es von irgend einem Andern zu nuterscheiden, und damit neben einem Andern zu benten. Der Raum als all-

sofern es aus lauter begränzten Theilen besteht, selbst nothwendig ein Begränztes seyn muß, theils endlich weil die Selbstbegränzung des Universums durch Gott wie die Unendlichkeit Gottes als des das Weltall umfassenden und damit begränzenden, selbst aber undegränzten, weil alle Gränze und Schranke erst sezenden Urwesens ebenfalls, wie sich zeigen wird, nur ein Gränzbegriff unsres Denkens ist. Obwohl damit keineswegs, wie Kant will, der Begriff des Universums in die Antinomie eines unlösdaren Widerspruchs sich verliert, womit er schlechthin undenkbar würde, so müssen wir doch anerkennen: auch dieser Begriff bezeichnet zugleich das Ende eines nothwendigen Gedankenganges, den Punkt, in welchem unser Denken insofern selber endet, als der Begriff nur von der einen Seite, von der wir zu ihm gelangen, denkbar, von der andern dagegen, auf welcher die im Ende enthaltene Negation liegt, unvollziehdar erscheint.

Gehen wir, statt mit ber Naturwissenschaft von ben s. g. reellen Dingen, vielmehr von unserm Bewußtseyn, unsern Borstellungen und Begriffen aus und durchmessen das Gebiet derselben in seinen Tiefen und höhen, so kommen wir einerseits zur Sinnesempfindung und

gemeiner Begriff ift in Babrbeit nur bie Borftellung bes allgemeinen Rebeneinanbere ber Dinge ale ber allgemeinen Eriftenzialform alles Sepenben, bie nur insofern leer ift, als wir von bem Gebn ber Dinge abstrabiren. In biefer Leerbeit gefaßt, wird ber Raum jum folechthin Unbestimmten und bamit erft jum Unbegränzten. Wenn wir baber bas Universum als begränzt vom leeren Raum betrachten, fo hat biefe Borftellung blog barin ihren Grund, bag wir einerseits bas Universum nur im Unterschied von irgend einem Anbren zu benten vermogen, andrerfeits aber bieg Anbre burchaus nicht ju bestimmen im Stante finb und baber ale ein vollig Unbestimmtes und somit Unbegrangtes, ale unbestimmte. unbegrangte Leere faffen. Mein bieg Unbestimmte, Unbegrangte, Leere ift in Bahrheit nur bie reine Regation alles Sepenben, bas reine Richts, nur ein anberer Ausbruck für bie Grange bes Univerfums, bas Enbe alles Sepns, ber Anfang bes Nichtsehns, - b. b. bas Universum, von biefem Nichts begranzt, bleibt in Bahrheit unbegrangt. Faffen wir bagegen ben leeren Raum nicht als bloge Regation, ale Enbe bee Sependen, fonbern - wie mir gedankenlofer Beife mobl thun - felbft ale ein Sevenbes, bas neben und jenfeit bes Universums existirt, fo gerathen wir in ben offenbaren Biberfpruch, bag ber leere Raum als Gepenbes nothwendig in bem All bes Sepenben mit eingeschloffen ift, also felbft jum Univerfum gehort. - Die Billfe liegt allein im Begriff ber mabren Unenblichfeit, ber alle Grange und Schrante erft fetenben Selbstbestimmung und Selbftbeschräntung Gottes; aber biefer Begriff, obwohl bentbar, ift, wie fich zeigen wirb. felbft ein Granzbegriff unfres Dentens.

Gefühlsaffection als dem Ausgangspunkte und unentbehrlichen Debium unfres Bemuftfepns, andrerseits jum Beariffe bes Wissens und ber Wiffenschaft, b. h. zum Beariffe einer Allumfaffenden, ichlechtbin gemiffen und evidenten, wie schlechthin abaquaten, bem Senn vollkommen entsprechenden Erkenntniß, — b. h. wir gelangen wieberum zu zwei Granzbegriffen, von benen ber eine ben Anfang, ben untersten Ausgangspunkt unfres bewußten Denkens, ber anbre bas Ende, den bochsten Gipfelpunkt beffelben bezeichnet. Beibe find Granzbegriffe im obigen Sinne des Worts. Denn unsrer sinnlichen Empfindung und ihrer Bestimmtheit sind wir uns zwar vollkommen beutlich bewußt, wir erkennen sogar, daß sie durch bestimmte Rervenaffectionen vermittelt sind und daß ohne sie tein menschliches Bewußtseyn zu Stande kommt. Rugleich aber bezeichnet die finnliche Empfindung doch wiederum nur ein unbefanntes, blok vorauszusetendes Etwas. Denn wir vermögen nicht zu fagen, mas bie Nervenaffection sen, wie sie entstehe, und wie aus ihr eine der Apperception (Bewuftheit) fähige Empfindung werde. Während baber bas Daseyn und die Bestimmtheit der einzelnen Empfindungen vollkommen klar im Bewußtseyn sich ausbrückt, ist ber Begriff ber Empfindung in der That ein bloker Name, der das Allgemeine in allen Empfindungen bezeichnet, ohne daß wir anzugeben vermögen, was dieft Allgemeine sen. Der Beariff des Wissens aber als jener MI umfassenden, schlechthin abägnaten Erkenntniß, ist zwar das Ziel, bas unfrem Streben nach Erkenntniß und Wiffenschaft unwillführlich sich aufbrängt, das Ganze, das zwar von unfrem Theilwissen und Theilkenntnissen unmittelbar gefordert ift, ist und bleibt aber bloßes Ibeal, bas wir nicht nur nicht zu erreichen im Stande find, sondern bessen Inhalt, das All der Erkenntnig und die Erkenntnig des Alls. wir nicht einmal in Gebanken zu faffen vermögen. -

Aus der Beschränktheit, Bedingtheit, Relativität unsres Denkens und Erkennens hat man gesolgert, daß von einer Erkenntniß Gottes, des Absoluten, Unbedingten, gar nicht die Rede seyn könne, ja daß selbst die bloße Joee Gottes in Wahrheit unsaßdar, kein Gebanke, sondern eine täuschende Ilusion, ein leerer Name sey. Und allerdings solgt aus jener Thatsache unadweislich, daß unsre Erkenntniß Gottes ebenfalls nur eine beschränkte, bedingte, relative seyn, also von einem "absoluten" Wissen Gottes (wie es die deutsche Speculation seit Schelling träumte) in der That nicht die Rede seyn tann. Allein auch unfre Erkenntniß ber Ratur, unfre Selbsterkenntnik wie alle Erkenntnik einzelner Dinge ift nur eine beschränkte. be-Soll also eine Erkenntnik Gottes blok barum, weil binate, relative. fie eine beschränkte und bebingte ift, gar teine Ertenntniß feyn, fo würde daffelbe in Betreff aller und jeber menschlichen Erkenntnif gelten, und mithin bem Menschen schlechthin alles Erkennen, alles Wissen abgesprochen werden müssen, b. h. der principielle, sich selbst widersprechende, burchaus unhaltbare Stepticismus würde die unvermeidliche Confequenz dieser Ansicht seyn. Und selbst diese Consequenz murbe nur gerechtfertigt senn, wenn und nachbem bargethan mare, daß eine beschränkte, bedingte Erkenntniß in Wahrheit gar teine Erkenntniß fen. Soll aber nur in Betreff Gottes eine folche Erkenntniß barum unmöglich fenn, weil fie in biefem Falle mit ihrem Inhalt, bem unbeschränkten und unbedinaten Wefen Gottes, in Wiberfpruch ftebe, mahrend eine beschränkte Erkenntniß bes felbst Beschränkten, Endlichen, Bebingten, nichts Wibersprechendes habe, fo hängt biefe Behauptung so unmittelbar mit ber Frage nach ber Natur unfres Bewuftfenns, nach Grund und Ursprung unfres Erkennens und Wiffens überhaupt zusammen, baß sie ganz und aar von den Gründen und Ergebniffen der Erkenntniftheorie abbanat. nur von ihnen aus gerechtfertigt wie nur von ihnen aus bestritten und widerleat werden kann.

Auf jene Frage aber haben sowohl bie Atheisten von Brofession, welche nicht nur die Erkenntniß und Ibee sondern auch das Daseyn Gottes für eine Allusion erklären, als auch Diejenigen, welche um bes Glaubens und der Offenbarung willen jede Erkenntniß Gottes leugnen, sich niemals ernft und gründlich eingelaffen. Sätten fie bieß gethan, so murben fie gefunden haben: bas Bewußtseyn auf bas Alles ankommt, weil von ihm wiederum alles Glauben, Erkennen, Wiffen abhängt, - ift keineswegs eine fubstanzielle Dobification ober "gegebene Qualität" ber Seele, bie, sofern fie bebinat und beschränkt wäre, allerbings nicht bas Unbedingte und Unbeschränkte würde erfassen ober an basselbe heranreichen können. Das Bewußtseyn ist auch teine bloke "Form", tein Gefäß ober Fachwert, bas mit einem Inhalt irgendwie gefüllt würde und das daher, wenn begränzt und bedingt, allerdings das Unendliche, Unbedingte nicht aufzunehmen Das Bewuftseyn ift ebenso wenig ein "inneres Licht", bas die Ruftande, Bestimmtheiten, Thatigfeiten zc. ber Seele, turg

Object wie Subject beleuchtete, noch eine innere "Sehe" ober geiftiges "Auge", bas bieselben in ihr erschaute, und bas, wenn beschränkt und bedingt, nur bis an gemiffe Granzen reichend, allerbings bas Unbeschränkte und Unbedingte weder beleuchten noch erschauen könnte. Das Bewußtseyn endlich beruht auch nicht auf der blogen "Reslexion ober Reflexibilität" ber Seele in fich, fraft welcher bie Seele nur ihre eignen Zuftanbe, Bestimmtheiten, Thätigkeiten 2c. in sich zurudstrahlen, nur sich in sich bespiegeln kann, und welche baher, wenn boch die Unendlichkeit, die Absolutheit nicht zu biefen Bestimmtheiten gehört (weil die menschliche Seele nun einmal nicht unbeschränkt, nicht abfolut ist), allerdings das Unendliche, Absolute nicht zu reflectiren, nicht zur Vorstellung zu bringen vermöchte. Das Bewuftfenn ift vielmehr (wie ich immer und immer wieder hervorheben muß) bie Aeußerung einer Rraft, ber Erfolg einer Thätigkeit ber Seele, und zwar ber bestimmten Thatiafeit bes Sich-unterscheibens. Nur baburch baf bie Seele fich in fich unterscheibet. tann fie ihre Austände. Bestimmtheiten 2c. in sich finden. schauen, beobachten, nur baburch tann fie biefelben in sich reflectiren ober ihre Reflexion auf sie richten; - nur badurch, daß sie ihre Empfindungen und Gefühle, Sinneseinbrude, Triebe, Strebungen 2c. von einander und von sich selbst unterscheibet, werben sie ihr immanent gegenftändlich, tommen fie uns zum Bewußtseyn und erhalten ihre Beftimmtheit für unfer Bewuftsenn, werben fie zu Wahrnehmungen, Anschauungen, Borftellungen. So gewiß wir baber, wie gezeigt, bie Vorstellungen von Roth, Blau 2c. nur dadurch gewinnen, daß wir biese Gesichtsempfindungen von einander unterscheiben, so gewiß können wir auch die Borstellung des Bedingten nur durch Unterscheidung beffelben vom Unbedingten gewinnen. Daffelbe ailt vom Relativen und Absoluten, vom Endlichen und Unendlichen, vom Leitlichen und Emigen: wir können auch bas Relative als Relatives. bas Endliche als Endliches, bas Zeitliche als Zeitliches nur porstellen und zur Vorstellung besselben nur gelangen im Unterschiede und durch Unterscheidung besselben vom Absoluten. Unendlichen. So gewiß wir also die Vorstellung des Bedingten und Ewigen. Relativen, Endlichen und Zeitlichen thatfächlich baben, so gewiß muffen wir auch der Borftellung bes Unbedingten, Absoluten, Unenblichen, Ewigen fähig fenn und baffelbe in irgend einem Sinne Object unfres Bewuftfems werben fonnen.

Kur diese Kraft des Unterscheibens ist die Bedingtheit kein Sinbernik. Sie mag immerhin bebingt und bamit beschränkt. b. b. in ihrer Thätigkeit an gewisse Bedingungen, das Gegebenseyn eines Stoffes, bas Mitwirken andrer Kräfte gebunden fenn, immer wird sie, wenn die Bedingung eintritt, als Thätigkeit bes Unterscheibens befähigt senn, das Bedingte, Relative vom Unbedingten, Absoluten zu unterscheiben. Es müßte wenigstens ausbrücklich bargethan werben, daß und warum sie gerade bieser Unterscheibling nicht fähig fenn sollte. Denn baraus bag bas Bewufitsenn ein Bebingtes ift. folgt keineswegs, daß auch der f. a. Inhalt besselben nur ein Bebingtes. Relatives feyn konne. Diese Behauptung beruht vielmehr auf einer Verwechselung ber Begriffe, auf ber Verwechselung bes Inhalts bes Bewußtseyns mit bem Bewußtseyn felber: nur wenn bas Bewuftseyn ibentisch ware mit seinem Inhalt, mufte vom Anhalt gelten, was vom Bewußtseyn gilt. Aber bas Bewußtsenn als Rraft bes Unterscheibens ift keineswegs ibentisch mit Dem. was durch seine Thätigkeit zu seinem Inhalt wird. Ift bieser Inbalt, die bewufte Borftellung, nur ber Erfolg ber unterideibenben Thätiakeit, so kommt es nicht auf die Bedinatheit ober Unbebingtheit ber letteren, sondern nur auf den ihr porliegenden Stoff an: jenachbem biefer Stoff beschaffen ift, wird ber Inhalt bes Bewußtseyns beschaffen seyn. Wenn also ein absolutes, göttliches Wesen realiter existirt und sich uns irgendwie, birect ober indirect kundgabe, so ist nicht einzuseben, warum wir nicht von ihm burch Unterscheibung beffelben von ben bedingten erscheinenden Dingen und Kräften eine wenn auch immerhin nur bedingte und beschränkte (unvollkommene, nicht völlig abäquate) Vorstellung sollten gewinnen können. eine bebingte Vorstellung, eine beschränkte, unvollkommene Erkenntniß bleibt immer Borftellung, Erkenntniß. Und im Grunde beruht bie Bedingtheit unfres Bewußtseyns nur barauf, daß uns ber Stoff unfrer unterscheibenben Thatigfeit gegeben fenn und unfer Unterscheibungevermögen gur Thatigteit anregen muß; ber Stoff felber bagegen unterliegt hinfichtlich feiner Beschaffenheit keinen Bebingungen und Beschränkungen: jeder Stoff ist unterscheibbar, sobald er nur unser Unterscheibungsvermögen anzuregen, unfre Seele zu afficiren die Kraft besitt; und wenn wir daher 3. B. die Atome, aus benen die Dinge bestehen, oder die Lichtstrahlen, die von fernen Nebelflecken des Himmels ausgesendet werden, nicht wahrzunehmen

vermögen, so liegt der Grund davon nur darin, daß sie nicht Kraft genug besitzen, um unsere Seele zu afficiren, zu reizen, unser Empfindungs- und Unterscheidungsvermögen anzuregen.

Wie die bedingte, beschränkte, unvollkommene Erkenntniß keines= weas aar keine Erkenntniß, sondern immer Erkenntniß ist und bleibt, fo find auch die Granzbeariffe unfres Denkens keinesweas gar keine Begriffe, sondern eben nur beschränkte, unvollkommene, einseitige Be-Die Idee Gottes, bes absoluten Seyns und Wefens, ber unbedingten geistigen Urkraft und Grundursache, ift, wie gezeigt, nicht nur eine Borftellung, beren wir fähig und thatsächlich uns bewußt find, sondern auch eine nothwendige Vorstellung, die sich uns aus der benkenden Betrachtung der Natur und unfres eignen Wesens unabweislich aufdrängt und deren Inhalte wir Realität beimeffen muffen. Nichtsbestoweniger ift fie zugleich boch nur ein Grangbegriff unfres Denkens und Erkennens. Denn wir vermögen (burch Schluß und Folgerung) zwar zu erkennen, daß unfer Bewußtsenn mit allem seinem Inhalt auf der unterscheibenden Thätigkeit unfrer Seele beruht und nach welchen Gefeten und Normen sie babei ver-Wir sehen sogar ein, daß auch jede reelle Bestimmtheit, bes Stoffes, ber Kräfte und Wirkungsweisen, ber Beziehungen und Berhältnisse ber Dinge, nur ein gesetzter Unterschied ift, indem die Begriffe bes Unterschieds und ber Bestimmtheit in Gins zusammenfallen, und daß daber alle Bestimmtheit und damit die Gesammteristenz ber Dinge nur auf einer unterscheibenben Urkraft beruhen kann. wenn wir die Wesensbestimmungen unfres Unterscheibungsvermöaens und die Gesetze und Normen seiner Ausübung auf diese unterscheibenbe, Alles bestimmenbe Urkraft übertragen, ergeben sich Schwierigkeiten, Bebenken, Inconvenienzen, die ben gewonnenen Begriff aufzulösen broben. Denn die Gesetze und Normen (Rategorieen). nach benen, wie gezeigt, unfer Unterscheibungsvermögen nothwendig verfährt, sind eben wegen dieser Nothwendigkeit zugleich Bedingungen und Schranken für unfre unterscheibenbe Thätigkeit. Sie laffen fich mithin nicht ohne Beiteres auf die unbedingte Urfraft über-Wollten wir sie aber auch als Ausbruck ber Natur und Wesenheit ber unterscheibenben Thatigkeit-überhaupt betrachten und bemgemäß annehmen, daß biese in und mit der unterscheidenben Urfraft unmittelbar gegeben wären und somit nach dem Ursprunge berselben nicht weiter zu fragen sen, ober was basselbe ist

daß die unterscheibende Urfraft, indem sie thätig ist, unmittelbar auch bie Gesetze und Normen ihres Thuns selber setz und bestimmt; so tritt boch soaleich die bedeutsame Differenz hervor, daß unfere unterscheibende Thätigkeit eines gegebenen Stoffes bedarf, beffen Bestimmtheiten sie nur nach-unterscheibet, verändert, neu combinirt 2c., mahrend bie unterscheibende Urfraft feinen solchen Stoff außer ober vor sich haben, sondern nur als zugleich schaffende, mit ber Bestimmtheit auch ben Stoff fegenbe Thatigkeit gefaßt werben Denn da alle Bestimmtheit eben nur von ihr, weil nur von einer unterscheibenben Thätigkeit ausgeben kann, so könnte ein ihr vorliegender Stoff (eine πρώτη έλη im Sinne des Aristoteles), ben fie erst zu bestimmen, zu formen und zu bilden hätte, nur ein schlecht= bin Bestimmungs- und Formloses fenn. Gin solches aber, ein schlechthin Unbestimmtes und somit Ununterscheibbares vermögen wir uns schlechthin nicht zu benken. Außerdem sind, wie wir gesehen baben. bie natürlichen Bestimmtheiten der Dinge nur Ausbruck und Aeukerung bestimmter Kräfte, und die Kraft tann bem Stoffe nicht von außen ber mitgetheilt, sondern nur in und mit dem Stoffe gesett fenn. Ra ber Stoff ift infofern felbst nur Kraft, als sich uns ergeben hat, daß die Atome, die den Stoff bilden, nur als Centralpunkte bestimmter Kräfte gefaßt werben konnen. Die Kraft aber kann ihre Bestimmtheit nicht von außen empfangen, weil sie nur Rraft ist sofern sie wirkt ober zu wirken vermag, und weil sie nur wirken kann sofern sie eine bestimmte Kraft ist. Gine schlechthin unbestimmte Kraft ist ebenso undenkbar als ein schlechthin unbestimmter Stoff.

Sonach aber werben wir, wie sich schon verschiebentlich gezeigt hat, immer wieder zu dem Begriff einer schöpferischen, nicht nur Form und Beschaffenheit der Dinge bestimmenden, sondern sie selbst setzenden Urkraft hingedrängt. Wir können den Begriff schlechterbings nicht vermeiden, weil dei näherer Betrachtung schon jedes Geschehen, jede Wirkung, jede Bewegung ihn unadweislich fordert. Denn gesetzt auch, wir wollten das Daseyn der Welt in ihrer gegenwärtigen Beschaffenheit auf die bloße Bewegung (Trennung und Bersküpfung) einer ursprünglichen Mannichsaltigkeit von Atomen zurücksühren, so ist doch diese Bewegung schlechthin undenkbar ohne die Voraussetzung eines primum movens, eines Sich-selbstsewegensden, von dem sie ausgegangen. Eine ansangslose unendliche Reihe

bewegter Atome, von benen jedes nur auf den Anstof eines andern fich beweat, also eine anfangolose Reibe einzelner Bewegungen, von benen eine die andre bervorruft, ist, wie gezeigt, so gewiß undentbar wie eine Reihe von Wirkungen ohne Ursache. Nebe anfangende Bewegung, jede erste urfäckliche Bewegung ist aber nothwendig Selbst bewegung, und jede reine Selbst bewegung ift im Grunde ein Schaffen aus nichts. Denn bie Bewegung, die burch teine andre, sondern burch und aus sich selbst entsteht, geht damit nicht aus einem Anbern, das schon bestände, sondern als reiner Anfang, ber keine Boraussetzung hat, b. h. bessen Boraussetzung nichts ift, aus nichts hervor. Und wenn auch das Sepende, das fich in Bewegung fest, damit nur aus Rube in Bewegung übergeht, so ist boch die Ruhe eben nur Nichtbewegung, und mithin ift es boch die Negation der Bewegung, die als bloke Negation - Richts ift. aus dem die Bewegung hervorgeht. Um diesen undenkbaren Uebergang pon Nichts in Senn zu vermeiben, schieben wir wohl ben Bulfsbeariff der Kraft ein: wir legen dem primum movens die Kraft der Bewegung bei, vermöge beren es die Ruhe aufhebt, das Nichts der Bemeaung negirt, die erste Bewegung vollzieht. Allein abaeseben bavon, daß wir, wie bemerkt, nicht wissen und sagen können, mas bie Kraft als bieß vermittelnde Brius aller Bewegung (Thatigkeit) fen, so können wir bem primum movens, bas durch seine Rraft die tobte Rube, das Nichts der Bewegung aufhebt und die erste Bewegung bervorbringt, mit bemselben Rechte auch die Kraft beilegen. bas Nichts ber Dinge aufzuheben, b. h. aus Nichts bie Welt zu icaffen. Denn wie bas Eine geschehen könne, ift im Grunde ebenso unfaßbar als wie das Andre möglich sen. Der Unterschied ist nur, daß wir für den einen Borgang an unfrer alltäglichen Sebstbewegung eine scheinbare Analogie vor Augen haben, für den andern bagegen uns jede analoge Erscheinung fehlt. Allein durch eine solche blok scheinbare Analogie wird der Vorgang um nichts verftändlicher noch benkbarer.

Es hilft auch nichts wenn wir annehmen, daß die schöpferische Urkraft zugleich Ursubstanz oder Urmaterie sey und aus sich selbst, aus ihrer eignen Substanz die Dinge der Welt gebildet habe. Die Naturwissenschaft zwar begünstigt diese Annahme. Denn ihre Ergebnisse und Grundanschauungen fordern, wie wir gesehen haben, unadweislich die Voraussehung einer unterscheidenden Urkraft, die

zugleich nach der stofflichen Seite absolute Ausdehnung (Erpansionsfraft) ist, b. h. die in ihrer Thätialeit nicht — wie die Wirksamkeit ber Atome — an ein Centrum, einen Ginigungs- und Ausgangspunkt ber Kräfte und bamit an einen räumlich bestimmten Bunkt gebunden ist, sondern an allen und von allen Bunkten aus thätig au senn vermag, und traft bieser absoluten Ausbehnung bie Atome umfaßt und burchbringt und die Wirkung des einen auf das andre vermittelt (überträgt). Allein gesetzt auch, wir wollten biese Kraft ber Ausbehnung ober diese Ausbehnung ber Kraft als Ursubstanz und weiter als die ftoffliche Voraussenung ber materiellen Dinge fassen, so haben wir damit boch wenig ober nichts gewonnen, wenn wir nicht die Frage zu beantworten vermögen, wie aus dieser schlechthin continuirlichen absoluten Substanz die Atome als bestimmte Centralvuntte bedingter Kräfte bervorgeben konnten? Die Antwort barauf führt aber wieberum zu bem Begriff ber Schöpfung, ber Entstehung ober Hervorbringung von Senn aus Nichts. laffen wir die continuirliche Substanz von selbst in die Mannichfaltiateit ber biscreten Atome übergeben, so geht damit die Continuität in die Discretion, also das Nichts der Discretion in das Senn derselben und somit Richts in Sem über. Zugleich hebt sich bamit bie unbedingte Urfraft und Urwesenheit in das bedingte Wesen und Wirken ber Atome auf; die absolute (unterscheibende, bestimmende, ordnende) Urwesenheit, deren Existenz eine naturwissenschaftliche wie philosophische Nothwendiakeit ist, verschwindet aus dem Umkreis des Senns, und die Bewegung der Atome beginnt ihr Spiel des Glücks und des Zufalls. Rufen wir aber wiederum den Begriff der Kraft ju Gulfe, und laffen die Urfraft burch eigne Selbstthätigkeit ihre continuirliche Substanz in die Mannichfaltigkeit der Atome scheiben und unterscheiben, so haben wir entweder benselben Broces einet völligen Selbstaufbebung bes Unbedingten in bas Bedingte und bamit ein Bedingtes ohne Bedingung; ober wir muffen die seltsame Boraussetzung machen, daß die absolute Urfraft die eine Hälfte ihrer Substanz in die Bielheit der Atome zertheilt, die andre dagegen ungetheilt zurudbehalten habe. Man fann fich bier nicht bamit helfen, daß man sagt: Gott "emittire" Kräfte aus fich, wie ja auch die Dinge 3. B. die Kraft ber Anziehung (Gravitation) emittiren. Denn aunächst muffen wir bestreiten, daß die Dinge irgend welche Rrafte aus sich emittiren, aussenden, entlassen. Sobann aber mußten boch

iebenfalls bie emittirten Kräfte in der Substanz ober Kraft, die fie aussenbet, enthalten fenn. Die schlechthin continuirliche Rraft ber Ausbehnung und Durchbringung fann aber unmöglich discrete Rrafte ober Rraftcentren ber Repulfion und Attrac= tion aus sich "emittiren", weil sie solche Kräfte nicht in sich entbalt: fie muß biefelben nothwendig erft ich affen, ober baburch setzen, daß sie ihre eigne Continuität birimirt und in biscrete Punkte zerspaltet. Allein gesetzt auch, wir wollten uns die seltsame Annahme einer Theilung des Absoluten gefallen laffen, — sie involvirt boch wiederum den Begriff einer Schöpfung aus Nichts. Denn abgesehen bavon, daß die theilweise Umwandlung der continuirlichen Ursubstanz in die discreten Atome doch wiederum nur eine Aufhebung des Nichts der Discretion in das Senn berselben, und somit ein Schaffen ist, so muß ja die absolute Urtraft, indem sie auf biefe Beise die Bielheit der Atome sest, benfelben zugleich die mannichfaltigen bedingten Kräfte mittheilen, die fie thatfächlich besitzen. Diese Mittheilung aber ift nothwendig Schöpfung, da die Kräfte nicht ursprünglich vorhanden sind, noch aus der bloßen Theilung ber Ursubstanz unmittelbar hervorgeben. Denn die Repulsions= (Wiberftands-) und die Anziehungsfraft, die Grundfräfte der Atome, können nur wirken, wenn Etwas ba ift, bas repellirt und attrahirt werden kann. Die bloße Möglichkeit einer Repulfion und Attraction sest mithin den Bestand einer Bielheit von Atomen vor= aus, und folglich können biefe Kräfte nicht vor ben Atomen, sondern nur nach oder mit den Atomen entstanden seyn. absoluten Substang Gottes find fie nicht vorhanden, muffen also von ihr mit der Spaltung in die Atome erst gesetzt werden. wir aber ein Geschaffenwerden ber Kraft an, so hindert nichts, auch ein Geschaffenwerben bes Stoffes anzunehmen; vielmehr ba ber Stoff nicht ohne die Kraft senn kann ober beibe im Grunde Eins sind, so involvirt jenes zugleich auch dieses.

Carrière meint ben Schwierigkeiten, die im Begriff einer Schöpfung aus Richts wie in der absurden Annahme einer Selbsttheilung
des Absoluten liegen, sich entwunden zu haben durch die Behauptung, daß nur "die Potenzen, die Möglichkeit, das Vermögen der
spontan sich regenden, strebenden, treibenden Naturkräfte und individuellen Geister in der göttlichen Natur begründet, und die Schöpfung daher nur das Entlassen derselben aus der Einheit zur Beurrict, Gott u. die Raiur. 2. Aust.

sonderung der Mannichfaltigkeit sep"; "die erfte That Gottes in Bezug auf die Natur sen daher gerade die Bunktuglistrung, die Erregung selbständiger Kraftcentren in der reinen bie göttliche Sub-Kang, die Raturseite Gottes ausmachenden] Materialität, wodurch sofort Bestimmtheit und Individualität gewonnen werde". - Aber, muffen wir fragen, wie ist jene angeblich in der göttlichen Natur begründete "Möglichkeit ober Botenzialität" der Naturfräfte selber möglich (benkbar)? Ift ein spontanes Sich-regen und Streben einer Mehrheit von Naturfräften auch nur "möglich", so lange biefe Mehrheit gar nicht existirt, so lange es nur eine Ginheit, keine Besonderung, keine Mannichfaltigkeit giebt? Ift eine Mehrheit von "Botenzen" benkbar vor aller Besonderung? Rann irgend ein Sevendes, sep es Kraft ober Substanz (Materialität), Geift ober Natur, irgend Etwas aus fich "entlaffen", bas es felbst gar nicht in sich enthält? So lange die Einheit Einheit bleibt, - gesetzt auch daß sie eine Mehrheit von Momenten in sich trüge und ausammenhielte, - ift fie bas Gegentheil, die Regation ber Mehrheit. Erst damit daß die Einheit "besondert, punktualisirt" wird, entsteht die Mehrheit. Eben damit aber ist zugleich die Einheit als solche aufgehoben, fie ift in die Mehrheit, die Discretion übergegangen, ein Proces, ber nur unter ber Form einer Theilung. Scheidung, Diremtion ber Ginheit benkbar ift. "Selbständige Rraftcentren" laffen sich nirgend, auch nicht in ber "reinen Materialität", bloß "erregen", wenn sie nicht schon an sich vorhanden sind. Aber in der "Einheit" por ihrer Besonderung, in der "reinen". noch un geschiebenen Materialität sind sie nicht vorhanden und können nicht porhanden senn: sonst ware sie nicht Einbeit, nicht reine Das terialität. Kräfte der Repulsion und Attraction kann es offenbar nicht in der Einheit, sondern nur in einer Vielheit von Substanzen geben. Die Besonderung der Einheit, die Punktualisirung (Atomifiruna) ber reinen Materie, ist mithin kein blokes Entlassen, sonbern ein Segen beffen, mas zuvor nicht war, ein Segen von Kräften, bie nicht schon in ihr enthalten waren, und ein solches Setzen nennen wir ein Schaffen. Und wird damit die Ginheit in die Discretion und Mannichfaltigfeit ber Kräfte ober Kraftcentren aufgehoben, so geht nicht nur wiederum Nichts in Seyn, die Negation ber biscreten Mannichfaltigkeit in die Position über, sonbern ber Act ber Besonberung involvirt auch nothwendig eine Theilung ober Spaltung der ì

ursprünglich Einen "göttlichen Ratur" ober "reinen Materialität". Gott, indem er diesen Act vollzieht, zerlegt seine göttliche Natur in bie unendliche Vielheit der Atome. Und somit folgt: wenn die göttliche "Ratur" ober "reine Materialität" jum Befen Gottes gehört, so "entläßt" Gott die Welt nicht aus sich, sondern ein Theil Seiner Wesenheit wird zur Welt. Denn die Ginheit ift nicht mehr Einheit, wenn die von ihr umfaßten Momente (Kräfte) aus ihr herausgetreten sind: bann hat sie nichts mehr zu einigen und zu binden, sondern steht als leere Ibentität und damit als einzelnes Moment ben vielen übrigen Momenten gegenüber, gehört mithin selbst nur als Eins der Glieber zu der allgemeinen Bielheit. die reine Materialität ist nicht mehr "rein", wenn sie punktualisirt ift und viele selbständige Æraftcentren in ihr entstanden sind: dann ist sie eben selbst nur die Vielbeit der entstandenen Atome. — Die ganze Anschauung involvirt also theils die Schwierigkeiten des alten Schöpfungsbegriffs, die sie vermeiden will, theils verfällt sie dem Pantheismus, der, wie wir gesehen haben, gegenüber den Ergebnissen der Naturwissenschaft unhaltbar ift, theils kommt sie ebenfalls auf die seltsame Amahme einer Spaltung ober Theilung des Abfoluten binaus, indem sie Gott in Gott und die Welt sich selbst zerlegen läßt.

Wollten wir uns endlich der Vorstellung anschließen, in der Lope (Mitrofosmus II, 45; III, 481 f.) die Lösung des Problems gefunden zu haben glaubt, der Vorstellung, daß "bas Gine, wirtliche, unendliche Wefen", welches wir nothwendig als das seine "vereinigende Kraft über die zersplitterte Mannichfaltigkeit der Elemente bethätigende Band" der Dinge annehmen muffen, die Dinge eben nur verbinde, indem "alle endlichen Dinge nur seine innerlich gehegten Theile" segen und es selbst "in allen einzelnen Dingen Eines und Daffelbe sey", — wir finden boch ben gesuchten Frieden Denn es ist offenbar unmöglich, weil ein logischer Wiberfpruch, die vielen verschiedenartigen Dinge und Elemente (Atome) als die inneren Theile des Einen und felbigen Wesens zu fassen. Wären fie folche Theile, so ware bas Gine Wefen vielmehr nur das Ganze berfelben, es bestände seinerseits nur in ber unenblichen Vielheit ber Dinge und ihrer Elemente, es ware nichts von der Gesammtheit berselben Verschiedenes, und die "vereinigende Kraft" fame mithin nicht bloß ihm, sonbern im Grunde ben vielen

Dingen und beren Elementen, ben Atomen zu. Denn die Rraft. die den Theilen nicht inhärirt, kann auch dem Ganzen nicht aukom= men. Inharirt fie aber ben Theilen, ben endlichen Dingen und beren Elementen, so bedürfen wir nicht noch "Eines unendlichen" Befens, bas biefelben verbanbe. Gefett aber auch, fie mare bennoch nur dem Einen unendlichen Wesen angehörig, so kann letteres offenbar nicht "Eines und Daffelbe in allen endlichen Dingen" senn. Denn eben damit daß ihm eine Kraft inbarirt, welche bie endlichen Dinge (die Theile) nicht besitzen, ist es ein von letteren Berfchiebenes; und mithin muß ihm auch eine von ber Stofflichkeit ber endlichen Dinge verschiedene Substanz zukommen. Dann aber tonnen lettere nicht mehr "seine innerlich gebegten Theile" seyn, sondern muffen ihm ursprünglich selbständig gegenübersteben, ober von ihm geschaffen seyn. \*) Lope will zwar diese seine Auffassung von Gott und Welt nur als Hypothese angesehen wiffen, um bas Problem der "Wechselwirfung" der Dinge zu lösen. "Aur wenn die einzelnen Dinge, bemerkt er, nicht selbständig oder verlaffen im Leeren schwimmen, über bas teine Beziehung hinüber reichen fann. nur wenn fie alle, indem fie endliche Einzelheiten find, doch augleich nur Theile einer einzigen, sie alle umfassenden, innerlich in sich begenden unendlichen Substang find, ift ihre Bechselmirtung auf einanber ober Das, was wir so nennen, möglich; benn nur bann wird die Beränderung, welche eines von ihnen erfährt, jugleich ein Buftand bes Unendlichen feyn und nicht nöthig haben, über eine unausfüllbare Kluft hinüber biefen Zustand erft zu erzeugen, nur bann tann die Folge, die in dem Unendlichen gemäß der Wahrheit seiner eignen Natur aus jenem Zuftande entspringt, zugleich als eine Beränderung andrer einzelner Dinge erscheinen, ohne eines neuen Bergangs zu bedürfen, welcher sie in ihnen hervorbrächte" (III. 481). Allein auch als bloke Hypothese betrachtet, leistet fie nicht mas fie soll, weil sie Voraussetzungen macht, die an größeren Schwieriakeiten leiben als die (wie mir scheint, von Lote meift felbst geschaffenen) Schwierigkeiten im Begriff ber Wechselwirkung. Denn wenn die Dinge

<sup>\*)</sup> Das letztere behauptet Lote ichlieflich felbft, wenn er weiter von einem "Dervorgeben ber einzelnen Elemente aus ber gemeinsamen Substang" bes Einen unenblichen Wesens spricht. Denn ein solches hervorgeben ber vielen enblichen Elemente und Dinge aus einer einigen unenblichen Substanz ift, wie gezeigt, einem Schaffen aus Richts volltommen gleich.

nur die Theile einer ,, einzigen fie innerlich in fich begenden Substang" find, so tann tein einzelnes Ding für sich eine Beränberung erfahren, ohne daß dadurch die Eine allgemeine Substanz selber verändert würde und somit alle Dinge dieselbe Beränderung erlitten. Eine Veränderung der Substanz, die nur einen einzelnen Theil derselben beträfe, ift undenkbar, weil damit die Substanz selbst an biesem Theile eine andre würde, weil also eine zweite, von der bisherigen Ginen Substanz verschiebene Substanz entstände, womit bie substanzielle Einheit und Einzigkeit bes unendlichen Wesens aufgehoben ware. Soll aber die Veränderung, die bas einzelne Ding erfährt, teine substanzielle, sondern (wie es nach S. 483 ben Anschein gewinnt) nur eine Beränderung seiner Form senn, so geht fie offenbar bie übrigen Dinge gar nichts an, ba bie Form eben nur das Sigenthum und die besondre Bestimmtheit jedes einzelnen Mithin ist nicht einzusehen, wie die Beränderung des für sich ist. einen Dinges die eines andern zur Folge haben könne. Ober sollen endlich die Dinge nur die "verschiedenen Buftande" bes Einen und selbigen unendlichen Wesens seyn, zwischen benen die Wechselwirkung stattfindet, so fragt es sich, wie das Gine, einzige und felbige Wefen rein aus und burch fich felbst nicht nach einanber, sonbern aleichzeitig nicht bloß verschiebene, sonbern entgegengefeste, fich ftorende, bekampfende, aufhebende Zustande haben konne, und wie diese "Zustände" auf und gegeneinander zu wirken vermögen ganz fo, als wären fie nicht bloße Zustände, sondern verschiedene Aräfte, Substanzen oder Dinge. Die Wechselwirkung zwischen den Ruftanden des Ginen Wesens ist schwerlich besser denkbar, als die awischen mehreren Wesen, — sie bleibt unbegreiflich, auch wenn wir bie Zustände (mit Lote, S. 532) zu für sich sependen geistigen Wesen hppostafiren, und die Wechselwirkung zwischen ihnen als einen "maanetischen Rapport" fassen, durch den der innere Zustand eines Wesens, sobald er vorhanden ift, unmittelbar der erzeugende Grund eines neuen innern Zustandes in einem zweiten Wesen wird (S. Ift der magnetische Rapport der "erzeugende Grund" eines neuen Buftanbes in bem zweiten Wefen, so übt er eben damit eine Araft, eine Einwirkung auf bas zweite Wefen: wir haben nur die Ramen gewechselt, die Sache und die Frage bleibt dieselbe. —

Für biese ganze Anschauungsweise macht es keinen Unterschied, ob wir die endlichen Dinge, Kräfte, Elemente potentiell ober sub-

stanziell als die innern Vermögen, Theile, Zustände des Einen absoluten Wesens betrachten, — oder ob wir (mit J. H. Fichte) eine ursprünglich gebundene und geeinte Fülle von "Monaden oder Urspositionen" in Gott setzen, welche Gott durch einen besondern Act frei lasse und damit die Welt schaffe. Denn diese Monaden sind entweder wiederum nur innere Theile, Glieder, Momente des absoluten Wesens, — und dann kann nicht von einer substanziellen Identität desselben, sondern nur von einer Ganzheit oder Totaleinsheit die Rede seyn, die durch das Freilassen der Monaden zertheilt und ausgehoben wird; — oder sie sind von ihm verschieden, nur in ihm besast und zusammengehalten, — und dann fragt es sich, wie diese mannichsaltigen, von einander wie vom göttlichen Wesen verschiedenen Monaden existiren können, ohne von einer unterscheisdenden Urkraft, d. h. von Gott als absolutem Geiste, gesetzt und bestimmt, d. h. geschaffen zu seyn.

Die Vertheibiger dieser halb pantheiftischen, halb theiftischen Weltanschauung (insbesondere Mt. Carrière) berufen sich vornehmlich auf die angebliche Thatsache, daß in der Natur nur spontane, selbftanbige, pon innen beraus lebende Kräfte malten, und fie baber nirgends die Signatur bes Gemachten, sondern bes Bachsenden. Sich-entwickelnden trage. Allein diese angebliche Thatsache ist in Wahrheit keine Thatfache. Im Gegentheil, die Naturwissenschaft bat bargethan, bak alle Rrafte ber Natur nur bebingte, ber Anregung, Ein- ober Mitwirtung andrer Kräfte bedürftige find, und baber nur wirken, wenn bie Bebingung eintritt. Auch biejenige Spontaneität (Gelbfithätigkeit, Gelbsibestimmung), die den organiiden Wesen und insbesondre ber menschlichen Geele gutommt, ift boch insofern ebenfalls eine bedingte, als sie nur auf gegebene Impulse wirkt, und ihre Unabhängigkett besteht mir barin, baß sie ben gegebenen Motiven nicht blindlings zu folgen braucht, sonbern ihnen wiberstehen, zwischen ihnen mählen kann. Eine bedingte Kraft, bebingte Selbstthätigkeit, ift aber teine "felbskändige", teine "von innen heraus" lebende Rraft: was von einer Bedingung abhängig ift, ift nicht felbständig; was einer gegebenen, nicht in ihm selbst entspringenden, sondern anderswoher ftammenden Anregung bedarf, wirft nicht von innen heraus, nicht rein durch und aus fich selbst. bas Unbebingte ift wahrhaft spontan, felbständig, von innen heraus Allerdings trägt die Natur nicht bas Geordine bes Ge-Lebenb.

machten, sondern bes Wachsenben, Sichentwickelnben. Aber Machen und Schaffen find teinesweas ibentisch. Gemacht nennen wir Dasjenige, bas burch äußere Einwirkung auf einen gegebenen Stoff entfteht; Machen ift eine Thätigkeit, die einen bereits vorhandenen Stoff nur formt, verändert, umbilbet, mit andern Stoffen und den ihnen inhärirenden Araften verknüpft, und so einen Erfolg erzielt, ber ganz von der Beschaffenheit des Stoffes, von den Qualitäten (Kräften) bes verwendeten Materials abhängt. Sben barum also weil die Natur nicht die Signatur bes Gemachten zeigt, kann sie von Gott nicht aus gegebenen Stoffen ober Kräften — gesetzt auch, bag er biefelben in sich selbst (bedingte Kräfte in der unbedingten Urkraft!) fände, burch bloges Beftimmen, Berknüpfen, Ordnen berselben gebildet, sondern muß von ihm geschaffen. d. h. durch eine Thätigkeit gesetzt seyn, die wir allerdings nur negativ, als das Gegentheil des Machens, als ein Thun bezeichnen konnen, bas nicht an einen gegebenen Stoff gebunden, deffen Erfolg nicht von der Beschaffenheit deffelben abbănaia ist. ---

Es läßt sich leicht zeigen, daß die geläufige grob pantheistische Auffaffung Gottes als Weltgeistes ober Weltseele nicht minder gewichtigen Sinwürfen unterliegt. Diese Anschauung empfiehlt fich ber naturwissenschaftlichen Speculation durch ihre Analogie mit unserm eignen menschlichen Wesen; und obwohl das Verhältniß zwischen Leib und Seele noch febr bunkel und ftreitig ift, obwohl wir keineswegs exact wissen, welchen Antheil die Seele an der Bildung des Leibes und der Leib an der Eriftenz und Beschaffenheit der Seele hat, so besteht boch thatsächlich ein Verhältniß, eine Wechselwirkung, eine organische Ginheit zwischen beiben, und biefe Thatsache gewährt bem Gebanken einen gewiffen Anhalt. Allein zunächst ift es gerabe bie atomistische Weltanschauung, die Grundlage der modernen Naturwissenschaft, beren wissenschaftliche Berechtigung unwiderlegt feststeht, welche uns, wie bereits angebeutet, entschieden verbietet, bas Berhältniß von Seele und Leib auf Gott und Welt zu übertragen. Denn das Bedingte-überhaupt und folglich auch jeder Compler bebingter Kräfte, Elemente, Bestandtheile, ift nun einmal undenkbar ohne die Borausfetung einer Bedingung und damit eines Unbe-Und eine Mannichfaltigkeit von Atomen als (stofflicher ober unstofflicher) Centralpunkte bedingter Kräfte forbert unabweißlich die Annahme einer unterscheibenden Urfraft, welche die Unterschiebe ber Atome und bamit fie selbst gesetzt hat. Ift also bie Welt — wie die Geologie am Beispiele bes Erdförpers bargethan hat — ursprünglich aus einer Külle von Atomen mittelft bestimmter Berbindung und Rusammenordnung berfelben hervorgegangen, fo fann sie unmöglich als die leibliche Seite eines psychischen Urwesens gefaßt werben. Denn bamit verschwindet alle Analogie mit ber menschlichen Seele und ihrem Leibe. Die Urseele kann nicht ursprünglich mit ber Bielheit ber Atome, organisch ober unorganisch. verbunden fenn: benn das Dafenn diefer Bielheit fest vielmehr eine unterscheibenbe geiftige Urfraft voraus. Sie tann, wie wir gefeben haben, ebenso wenig bloß bie vereinigende Kraft der vielen Atome senn: benn als solche Kraft inhärirt fie entweder ben Atomen selbst. - und bann ift sie nichts Besondres, von ihnen Unterschiedenes, ober sie inhärirt ihnen nicht, sondern wirkt als ein von ihnen Unterschiebenes über ben Atomen, und bann muß ihr als Kraft auch eine von ihnen unterschiedene Substantialität (ftoffliche Seite) zu-Kann sie nicht die vereinigende Kraft der Atome seyn, so tann fie noch weniger bie organisirende Rraft berfelben fenn. Denn alles Dragnisiren ift und involvirt ein Bereinigen gegebener Elemente, und zwar ein Ausammenordnen nach Blan und Geset: was von jenem gilt, gilt also in noch boberem Grabe auch von Sie kann endlich nicht erft wie die menschliche Bipche zur bewuften Seele werben, also nicht aus bewuftlosem Ruftanbe in und mit bem Bilbungsprocesse ber Natur jum Bewußtseyn sich erft entwickelt haben. Denn ber Bilbungsproces ber Ratur fest überall das Walten einer bewußten, intelligenten, nach Blan und 3med, Ordnung und Gefet wirkenben Urfraft voraus. Die Urfeele kann also unmöglich Weltseele, sonbern nur schöpferischer Urgeift von selbständiger, absoluter Substantialität, die Welt nur die Schöpfung biefes Urgeistes fenn. —

Es gewährt überhaupt keinen irgend nennenswerthen Bortheil für das Verständniß von Natur und Welt, das Substantialitäts-Berhältniß an die Stelle des Causalitätsverhältnisses zu sezen. Sine erste, unbedingte, absolute Ursache — wie sie auch immer wirken möge — anzunehmen, ist eine logische Nothwendigkeit: das Denksgest der Causalität fordert es, weil es sonst lauter Wirkungen ohne Ursache geben würde. Dem Begriff der Ginen absoluten Substanz dagegen steht kein solches Gesetzur Seite. Im Gegentheil,

so gewiß die Wirkungen der absoluten Ursache von ihr selbst verschieben senn muffen, wenn es überhaupt eine Wirtung geben foll, so gewiß muffen sie auch substanziell von einander wie von ber Ursache verschieden sem: so gewiß es viele mannichfaltige Dinge giebt, so gewiß muß es auch mehrere unterschiedliche Substanzen geben. Denn fiele ber Unterschied ber Dinge nur in bie Form der Erscheinung, so wäre die Verschiedenheit der Kormen bloger Schein, bem fein Inhalt entspräche und mithin gabe es Formen ohne Inhalt, Erscheinungen, in benen nichts erschiene. ware Alles nur Eine Substang, so ware jebe Unterschiebenheit ber Form unmöglich. Aus Ginem und bemfelben Stoffe, g. B. Thon, laffen fich zwar die verschiebenften Figuren bilben; aber gabe es nur Thon und wäre Thon die schlechthin Gine und alleinige Substang, so leuchtet ein, bag er unmöglich in verschiebene Formen gebracht werben konnte, weil es ichlechthin nichts gabe, bas bie verschiedenen Figuren auseinanderhielte, schiede, begränzte. Außerdem ift es ein offenbarer Wiberspruch, daß die Substanz der Dinge die Eine, selbige, absolute fenn und boch bie vielen Dinge febr verschiedene, bedingte und beschränkte Gigenschaften (Rräfte) haben sollen. Es gewährt auch keine Sülfe, die Gine Ursubstanz in verschiedene Attribute ober Mobificationen eingehen zu laffen. Denn die Substanz, die hier unter diesem, bort unter einem ganz andern Attribute ober Modus auftritt, - vorausgesett, daß die Mobificationen nicht durch Vermittelung anderer Substanzen hervorgerufen werben, — tann unmöglich Gine und biefelbe Substanz seyn: die Modification trifft nothwendig die Substanz selbst, sonft wäre sie wiederum eine Form ohne Inhalt, oder eine Erscheinung, in der nichts und die Niemandem erschiene; die Modification der Substanz aber, welche die Einheit und Absolutheit aufhöbe und an beren Stelle die Bielheit, Bedingtheit und Beschränktheit sette, bobe bie Gine absolute Substanz selbst auf. Es bleibt mithin nur übrig, bie Eine Substanz sich in verschiedene Substanzen scheiden und sonbern zu laffen. Dieß aber wiberspricht bem Begriffe ber Substanz, zu dem es nothwendig gehört, daß sie entweder eine einfache Einbeit sen ober die wesentlichen Bestimmtheiten und Elemente eines Dinges zur Einheit vermittle und in Einheit zusammenhalte. Eine und dieselbe Substanz fich selbst in substanziell verschiebene Substanzen scheiben und sondern könne, ift iebenfalls ebenso unbegreiflich wie eine Schöpfung aus Richts, ba ja die substanzielle Berschiebenheit ber Substanzen aus ihrer reinen Ginheit, also aus ber Negation aller Verschiebenheit, also ebenfalls aus Nichts bervorginge. Inwiefern also macht es einen Unterschied, ob wir annehmen, daß bie verschiedenen Substanzen aus ber absoluten Einheit Gottes. ober bak fie von ihr gefest werben? Und follen fie jugleich aus und von ihr gefest werben, bas Substanzialitätsverhältniß jugleich Causalitätsverhältniß seyn, so bringt biefes Zugleich nur einen neuen Wiberspruch hinzu. Denn mas aus ber absoluten Substanz hervorgeht, also bereits in ihr enthalten, bereits porhanden ift, tann nicht von ihr erft gesett merben. Soll es aber etwa nur ftofflich, substanziell in ihr enthalten fenn, feine Bestimmt= beiten, Gigenschaften, Rrafte bagegen erft burch einen besondren Act Gottes erhalten, so ift dieser Act — abgesehen bavon, ob sich Kräfte, Eigenschaften zc. einem Stoffe außerlich anheften ober einflößen lassen, — sicherlich ein Schaffen aus Nichts, ba ja von biesen Kräften und Eigenschaften nichts vorhanden war, fie also aus Nichts zum Senn emporgehoben werben.

Es ift gleichwohl vollkommen richtig, bag wir nicht zu begreifen vermögen, wie aus Nichts Etwas werden könne. Aber ebenso unbegreiflich ist es, wie aus irgend einem Stoffe ein von ihm Berichiebenes hervorgeben konne. Denn in Babrheit involvirt, wie gezeigt, biefes Hervorgeben ebenfalls ein Uebergeben von Richts in Wir vermögen baher auch keinesweas einzusehen, wie 3. B. aus Hybrogen und Orygen Waffer werben könne. Bis jest bat uns weniastens die Naturwissenschaft noch nicht einmal eine Borstellung zu geben gewußt, was mit jenen gasartigen Stoffen geschehe, wenn fie unter Glübhitze fich zu Baffer demisch verbinden, wie es möglich sey, baß sie ploplich bie Gigenschaft ber Gafe, fich gegenseitig abzustoken, verlieren und bafür die entgegengesette Gigenschaft ber Attraction und Cohafion annehmen, und wie bies gerabe burch Bermittelung ber Barme geschehen könne, ba bie Barme sonft überall die Körper ausdehnt, b. h. ihre Atome von einander entfernt. Ift diese Ausbedung der Revulsionstraft und dies plöbliche Eintreten ber entgegengesetten Attractions- und Cobasionsfraft nicht ebenfalls im Grunde ein Hervorgeben von Etwas aus seinem Gegentheil, b. h. aus Richts? Ober vermögen wir irgend einzusehen, wie die Wärme entsteht, d. h. wie und durch welche Kraft in lenter

Instanz die Aetheratome in iene bestimmte Bewegung versetzt werben, die wir als Warme empfinden? Aft biefe bewegende Kraft nicht im Grunde wiederum eine schöpferische, die Wärme in's Daseyn rufende Kraft? Ift nicht alles Werben, alles Entstehen, alle Beränderung, ein Uebergeben aus Noch-nicht-fenn in Senn, und ift uns biefes Uebergeben klarer, begreiflicher als ein Schaffen bes noch nicht Vorhandenen? — Gleichwohl bestreiten wir keineswegs ben Sat: aus Nichts wird nichts. Wohl aber muffen wir behaupten, baß ihm nicht bie Dignitat eines logischen Gefetes, nach meldem unfer Denten gemäß feiner eignen Natur ju verfahren batte, zukommt, sondern daß er nur die Granze oder Schranke unfres Denkens bezeichnet, indem er nur besagt, daß wir ein Entstehen von Etwas, das noch in keiner Beziehung vorhanden, und nicht vorstellig zu machen vermögen. Un sich wiberfpricht ein solches Entstehen keineswegs ben beiben logischen Grundgesetzen unfres Denkens. Denn ber Sat ber Ibentität und bes Wiberspruchs bestimmt nur, baß A = A und nicht = non A gedacht werde; und ber Sat ber Causalität besagt nur, baß Alles, was wird und geschieht, ja im Grunde alles Ginzelne, Unterschiedene, eine Urfache feines Werbens und Dasenns haben muffe. Das erfte Gesetz forbert mithin nur, bak Nichts (wenn es überhaupt benkbar märe) als Nichts, Stwas als Etwas, jenes nicht als biefes gebacht werbe; bas zweite, baß, wenn Etwas entsteht, gleichgültig wie und woraus es entstehe, eine Urfache seiner Entstehung angenommen werbe. Gine Ursache aber ist vorhanden, wenn durch irgend eine Kraft das Nichts vernichtet und ein Etwas an seine Stelle gesetzt wird. Im Grunde wird baher ber Sat: aus Nichts wird nichts, falldlich bem Begriffe ber Schöpfung entgegengeftellt, als fepen beibe logifch unverträglich mit einander. Der Schöpfungsbegriff involvirt ja teineswegs, daß aus Richts Etwas hervorgebe ober bag Richts von felbft in Etwas übergehe, sondern daß burch Etwas, Gott, das Richts ber Welt aufgehoben und bamit die Welt gesett fen. Sat: burd Richts wird Etwas, wurde bem Dentgesetze ber Caufalität widerfprechen, und biefer Widerfpruch dem Schöpfungsbegriffe, wenn biefer befagte, baß Etwas burch Richts entstehen konne, ben Garaus machen. Allein das befagt wiederum ber Schöpfungsbegriff keineswegs; er behauptet ja vielmehr, daß burch Gott die Welt entstanden sen. Und biefer Behauptung tann offenbar weber

ber Sat: aus Nichts wird Nichts, noch irgend ein logisches Denksgeset entgegengehalten werden. Denn daß zum Werden und Entstehen von Etwas das Durch (die ursächliche Kraft) nicht genüge, sondern noch ein Aus (ein Stoff) hinzukommen müsse, liegt weder in dem Satze der Joentität und des Widerspruchs, noch im Gesetze der Causalität oder des zureichenden Grundes.

Nichtsbestoweniger vermögen wir die Schranke unfres Denkens. bie ber Schöpfungsbegriff involvirt, nicht zu überwinden. So wenig wir zu faffen vermögen, wie Etwas aus Nichts entsteben tonne. ebenso wenig vermögen wir uns zu benten, wie burch bie geistige absolute Urfraft und Urwesenheit Gottes etwas Andres, von ihm Berschiebenes, das noch in keiner Weise eristirt, in's Dasenn gerufen fenn tonne. Wir geben baber bereitwillig die Unbegreiflichkeit eines solchen reinen Schaffens zu. Wir behaupten nur. daß wir überhaupt und überall nur das Daß, nirgend und nie das Wie des Entstehens und Werdens, des Wirfens und Geschehens zu erfassen vermögen; wir behaupten andrerseits. bak. wie gezeigt, jede andre Erklärung des Grundes und Ursprungs ber Welt an derselben Unfaßbarkeit und Unbeareiflichkeit leibet. balten am Schöpfungsbegriff nur barum fest, weil er vom Begriff bes Absoluten gefordert ift. Denn bie absolute unbedingte Kraft muß in ihrem Birten von jeber bebingten, relativen Thatigfeit sich unterscheiben, und sie unterscheibet sich von allen bedingten Araften nur baburch, daß ihr Wirten ein Schaffen im engen und ftrengen Sinn bes Worts ift: ein absolutes, an keine Bebingung. also auch nicht an die Bedingung eines bereits vorhandenen Stoffes aebundenes Wirken ift eben ein Schaffen. Der Schöpfungsbegriff ift und bleibt baber nur ein Grangbegriff unfres Denkens und Erkennens, b. h. ein geforberter, aber nichtsbestoweniger unvollziehbarer Begriff. Denn sein Inhalt ift eben nur von ber Seite porstellbar, von der wir zu ihm hingeführt werben, von bem weltlichen Seyn und Werden und von der in ihm liegenden Forderung einer letten unbedingten Ursache besselben. Bon der andern Seite bagegen. von dieser Ursache selbst aus, b. h. sofern er andrerseits involvirt. bie Welt als noch nicht vorhanden, sondern burch Gottes schöpferische Rraft erft entstehend zu benten, erscheint ber Begriff unvollziehbar und wird baber jum blogen Poftulate, bas auf einen unvorftellbaren, und doch nothwendig vorauszusetenden Act hinweift.

Alles, was wir vermögen, ift, biefen Act gleichsam zu analogiffren, d. h. ihm, beffen Kern immer unvorstellbar bleibt, Beziehungen zu geben, durch die er mit unfern ausgeführten Denkacten eine möglichst nabe Analogie gewinnt. In diesem Sinne können wir annehmen, daß wie in unfrer Seele eine producirende (auf Beranlassung gegebener Rervenreize die Empfindungen hervorbringende) und eine unterscheidende Thätigkeit sich begegnen, so auch im aöttlichen Geiste eine producirende und unterscheibende Thätiakeit in absoluter Gleicheit zusammenwirken. Die producirende liefert den Bedankenstoff als bloßen Stoff, den die unterscheidende zu bestimmten Gebanken formt, indem sie, mit jener zusammenwirkend, die Broducte von einander wie von der producirenden Thätigkeit unter-Denn nur wo das Produciren zugleich ein solches Unterscheiben ift ober auf Unterschiedenheit (ber wirkenden Kräfte) beruht, kann ein Product entstehen, kann eine thätige Kraft eine Wirkung Aber eben baraus folgt: indem Gott als producirendunterscheibende Urkraft thätig ist, im ersten Acte und Momente seiner Thätigkeit, unterscheibet er nothwendig sich selbst als producirend-unterscheibende Urkraft von seinen Broducten. Jede Selbstunterscheidung involvirt, wie gezeigt, das Bewußtseyn des Unterschie-Indem also Gott im ersten Momente seiner producirendunterscheibenden Thätigkeit jenen Act der Selbstunterscheibung vollzieht, wird er damit zugleich seines Producirens und Unterscheidens sich bewußt, producirt und unterscheibet er mit Bewußtseyn. nun aber bas Product gegenüber ber producirenden Thätigkeit, von ber es ausgeht, ein Bebingtes ist, dem die producirende Urkraft als Bedingung und damit als unbedingt gegenübersteht, so involvirt jener Act ber Selbstunterscheidung zugleich ben Unterschied bes Bebingten vom Unbedingten. Und dieser Unterschied umfaßt implicite ben Unterschied zwischen bedingter und unbedingter Kraft oder Thä-Indem also Gott jenen Act der Selbstunterscheidung vollzieht, unterscheibet er zugleich auch sein absolutes und fraft seiner Absolutheit in sich einiges, auf Selbstunterscheidung beruhendes Produciren von einem bedingten, relativen, in fich mannichfaltigen Produciren, das als foldes nicht zugleich Selbstunterscheiben ift, und somit Sich als die Eine absolute Urkraft, bas Gine absolute Urseyn von einem mannichfaltigen bedingten Seyn mit mannichfaltigen bedingten Rräften. Mit diesem zweiten Momente bes Actes seiner Selbstunterscheidung gewinnt Gott erst das Bewußtseyn seiner Selbst in voller Selbstbestimmtheit als der absoluten producirend-unterscheidenden Urkraft und Urwesenheit. Sonach aber solgt: indem Gott als producirend-unterscheidende Urkraft thätig ist, im ersten Acte und Momente seiner Thätigkeit ist nicht nur der Gedanke seiner Selbst, sondern auch der Gedanke eines Andern, von ihm Verschiedenen, an sich Bedingten gegeben, das zunächst nur die allgemeine Bestimmung hat, ein von ihm Verschiedenes, Bedingtes, Relatives zu seyn. Und zwar gehen diese beiden Gedanken insosern allen seinen anderweitigen Gedanken vorauf, als sener Act der Selbstunterscheidung, aus dem sie unmitteldax hervorgehen, die Voraussetzung der Entstehung anderweitiger Producte ist. Insosern sind sie die Urgedanken, von denen alle anderweitigen Gedanken abhängen.

Diese Urgebanken können wir bann weiter als ben Ausgangspunkt der schöpferischen Thätigkeit Gottes betrachten. Sofern name lich ihr Inhalt nur bas absolute göttliche Selbst gegenüber einem andern von ihm verschiedenen, bedingten Seyn ift, bezeichnet er zugleich die Möglichfeit ber Welt; aber nur die Möglichfeit, nicht Die Wirklichkeit berfelben. Denn in jenem Acte ber göttlichen Selbitunterscheibung ist das mannichfaltige relative Senn bedingter Kräfte nur im Unterschiebe gegen bas göttliche absolute Seyn gefest. Der Act ist nur vollzogen als Act ber Selbstunterscheidung Gottes. nicht als Act ber Setzung eines Anbern, und insofern ift er ein porübergebenber Act, ber mit ber Selbsterfassung Gottes im Selbit-Das so gesetzte (gedachte) mannichfaltige bedingte bewuftsenn endet. Seyn besteht baber nur in der Unterschiedenheit von Gott, eben bamit aber in ber bloß negativen Bestimmung eines relativen Nichtseyns; und die an sich bedingten Kräfte, die im blogen Unterschiede gegen die Eine absolute Urkraft nur mannichfaltige-überhaupt, aber noch nicht mannichfaltig bestimmte, weil noch nicht von einander unterschiebene Rrafte find, find infofern ge= bundene Rräfte, als fie nur wirten konnen, wenn fie von ber fie bedingenden Urkraft bestimmt und in Thätigkeit gesetzt ober zu bestimmter Wirksamkeit angeregt werben. Wir können baber sagen: biese erste Setung eines mannichfaltigen bebingten Seuns, mit welder gleichsam ber Grund ber Weltschöpfung gelegt ift, ift zwar insofern bereits ein Schaffen, als damit eben die Möglichkeit eines

andern. von Gott verschiedenen Daseyns gegeben ift; an sich aber ift fie ein bloker Act ber Unterscheibung. Denn in bem bamit gesetten Unterschiede ift zwar ein mannichfaltiges bedingtes Senn gesett, aber sofern baffelbe eben nur bas relative Nichtseyn bes absoluten Senns ift, so ift es im Grunde nur bas, worin ber Unterschied vom Absoluten besteht, und insofern nur der gesette Unterschied felbft. Dieß elementare Seyn ber Welt, fofern es die Möglichkeit berselben in sich trägt, kann der Grund der Welt, aus bem fie bervorgegangen, genannt werben; und fofern biefe ihre Möglichkeit in Gott, weil im göttlichen Gebanken geset ift, kann sogar gesagt werden, daß die Welt, wenn sie aus ihrer bloßen Möglichkeit zur Wirklichkeit kommt, aus Gott hervorgehe. Aber bieß elementare mögliche Senn der Welt, sofern es doch nur gesett ift in und mit bem Unterschiebe, ben Gott an fich felber fest, indem er sich als die absolute producirend-unterscheidende Urkraft im Selbstbewußtseyn erfaßt, fällt mit diesem Unterschiede in Eins jufammen, b. b. es ift an fich nur bas von Gott Unterschiedene, also nur bas relative Nichtfeyn bes absoluten Seyns; und mithin ist es anbrerfeits boch nur ein relatives Nichtseyn, aus bem die Welt, wenn sie wirklich wird, hervorgeht. Rurz die Welt ift nur insofern in Gott gegründet, als Grund und Bedingung ihrer Wirklichkeit (ihrer Schöpfung burch Gott) die That ift, in welche die unterscheibende, das Selbstbewußtseyn vermittelnde Urkraft und Urthätigkeit Gottes zwar eingeht, aber nur indem fie fich zugleich von ihr unterscheibet.

Bu biesem ersten Acte ber göttlichen Selbstunterscheidung und zu ber damit gegebenen Möglichkeit der Welt muß daher noch ein zweiter Act, ein mit Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn vollzogener und somit ein Act der freien Selbstbestimmung Gottes hinzutreten, wenn es zur Wirt-lichteit der Welt kommen soll. Denn dazu, wie schon angedeutet, ist ein Act ersorderlich, durch welchen zunächst jener erste, an sich vorüberzgehende, nur dem göttlichen Selbstdewußtseyn als Medium dienende Act der Unterscheidung fixirt, dem in ihm implicite gesetzten (gedachten) mannichsaltigen bedingten Seyn Dauer verliehen und zugleich eine positive Bestimmung gegeben wird. Zur Wirklichkeit kann daher die Welt nur gelangen, wenn die von der absoluten Urkraft nur überhaupt unterschiedenen bedingten Kräste, in denen implicite das elementare Seyn (die bloße Möglichsett) der Welt gegeben ist, von einander mannichsach unterschieden werden. Damit

erft erhalten sie positive Bestimmtheiten, und damit erst wird ibr bisheriges nur im Unterschied vom absoluten bestebendes und baber nur negatives Senn zu einem zwar nur relativen, weil bedingten. aber boch positiven, weil bestimmten Sepn. Run erft konnen fie eine bestimmte ihnen aufgegebene Thätigkeit unter Anregung ber göttlichen Urkraft als des primum movens ausüben. biefe Thätigkeit üben, gewinnt bas bisher nur porübergehende momentane (weil nur als Moment ber Selbstunterscheibung Gottes gesetzte) Senn ber Welt Dauer, und zugleich verandert es fich: es wird in und mit den Wirkungen der mannichfachen Kräfte anders als es war, es gewinnt ein Dasenn, das aus der Wirksamkeit der elementaren Kräfte erst hervorgeht und bessen wesentlicher Charafter mithin im Werben und Gewordensenn besteht. Dieser Act ift insofern wiederum ein Schaffen, als durch ihn erst die Welt aus dem relativen Nichtseyn in's Daseyn gerufen wirb. Rugleich aber ift er nur ein Firiren und Bestimmen, Entbinden und Anregen, sofern durch ihn nur die elementaren bedingten Kräfte — die in ihrer allgemeinen Bebinatheit, Unbeftimmtheit und damit Unwirksamkett zugleich keine Kräfte und insofern wiederum nur ein relatives Richtsepn waren — aus ihrer Gebundenheit entlassen, mannichfach beftimmt, bisponirt, und zur Wirksamkeit angeregt werben.

Die gegebene Beschaffenheit der Welt, soweit die Naturwiffenschaft sie erkannt hat, beweist nun aber zugleich, daß die Wirksamkeit der elementaren Kräfte der Natur nicht nur unter bestimmte Gesete gestellt, sondern auch nach Plan und Amed gerichtet und geregelt ward. Der Act der Verwirklichung der Welt war mithin die Ausführung eines bestimmten Planes, ber, wenn auch nicht das vorher erwogene Prius dieses Actes, doch in und mit dem Acte der Weltschöpfung gefaßt und realisirt warb. In der That kann die Weltschöpfung nur gebacht werden als die Verwirklichung einer gottlichen Ibee, welche einerseits als Plan bes Ganzen bie Norm bildete für die Bestimmung und Disvosition der elementaren Kräfte (Atome) wie für die durch die Wirksamkeit derfelben herzustellenden Einzelwesen; und welche andrerseits, eben weil dieser Plan nur burch bedingte Rrafte, in einem Berben und Fortidreiten zur Ausführung kommen sollte und konnte, nicht mit Einem Schlage realisirt senn, sondern nur als Ziel des Werdens, als Zwed bes Wirkens der Kräfte in und mit der Entwickelung des Ganzen

aur Realität gelangen konnte. Denn ba wir Gott nur als geis stiges Urwesen fassen können, so können wir nicht umbin, die Welt schon in ihrem ersten Grunde und Ursprunge, der in jenem Uracte ber göttlichen Selbstunterscheidung liegt, als Gebanken Gottes Ebenso wenig aber konnen wir umbin, von biefem Gebanken einen andern, eine Ibee Gottes zu unterscheiben, welcher gemäß die Welt gefett, bestimmt, gebilbet worben. Jener erfte Gebanke hat zu seinem Inhalt bas elementare Senn ber Welt, die bloße Möglichkeit berfelben, die vielen bedingten, noch gegen einander unbestimmten Rräfte. Der zweite Gebanke enthält bagegen ben Plan ber Verwirklichung ber Welt, Gesetz und Norm, Riel und Amed fur bie bestimmte Wirtfamteit und Dispofition der elementaren Kräfte. Der erste Gedanke ist mit dem ersten Acte ber Selbstunterscheibung Gottes gesett; ber zweite mit jenem zweiten Acte, ber wie gezeigt bem erften folgen muß, wenn bie Welt zur Wirklichkeit gelangen soll. Der erste Gebanke ift insofern ein unwillfürlicher, nothwendiger, als jener Act der Selbstunterscheibung mit innerer Nothwendigkeit aus der geiftigen Wefenheit Gottes folgt. Der zweite Gebanke bagegen ist ein freier, spontaner, und somit jugleich ein Entschluß, weil er nicht bas Bewußtseyn erft zur Folge hatte, sondern mit Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn gefaßt wurde.

Beibe Gebanken unterscheiben fich sonach zwar von einander und es ift keine Schwierigkeit fie im göttlichen Wesen auseinander zu halten, ja ihr Unterschied erleichtert die Auffassung der Welt als göttlicher Schöpfung. Beibe Gebanken aber unterscheiben sich auch zugleich von unsern menschlichen Gebanken. Denn mährenb ber Inhalt unfrer objectiven Vorstellungen auf einen äußern, reellen, ihm unterschiedlich gegenüberstehenben Gegenstand fich bezieht und biesen nur in einem ibeellen Abbilde wiedergiebt, ift bagegen in und mit den göttlichen Gebanken der Inhalt, beffen Gott in ihnen sich bewußt ift, realiter gefett, ihr Inhalt also nicht auf einen reellen Gegenstand außerhalb bezogen, fonbern bem reellen Gegenstande immanent und mit ihm Eins. Wir bürfen baher auf keine Weise ben Geift Gottes und bie Seele bes Menschen, bas göttliche und menschliche Denken ibentificiren. Die einfache unbestreitbare Thatfache, daß unfre Gedanken nur mit hülfe bes reellen Seyns ber Dinge entstehen und basselbe nur ibeell abspiegeln, und die ebenso

Ufrici, Gott u. Die Ratur. 2. Auft.

Digitized by Google

42

etnfache Erwägung, daß es eine offenbare contradictio in adjecto ift. Die Gebanken bes absoluten Geiftes burch ein Seyn außer und por ihm entstehen und auf ein solches sich beziehen zu lassen, widerlegen diesen speculativen Irrthum. Ebenso falsch aber ware es, bas göttliche und bas menschliche Denken für schlechthin vericieben zu erachten. Darin find beibe vielmehr offenbar gleich, baß auch bas menschliche Denken wesentlich eine — wenn auch nur bebingter Beise - producirende und unterscheibende Kraft ift. Differenz beiber beruht baber nur auf bem Unterschiebe bes Bebingten und Unbedingten. Das bedingte Denken, eben weil es ein bedingtes ift, kann nur burch Bermittelung (Mitwirkung) eines Anbern, bas eben bamit bie Bebeutung eines Gegebenen, Reellen erhält, zu Gedanken kommen, und feine objectiven Gedanken können mithin auch nur dieß reelle Seyn im ibeellen Abbild wiberipiegeln. Der Beariff bes absoluten Denkens bagegen forbert, bak es seine Gebanken und ihren Inhalt (Gegenstand) selbstthätig fest und bestimmt. Nichtsbestoweniger burfen wir auch im göttlichen Geifte und Denken Ibeelles und Reelles, Gedanken und Inhalt, ebenso wenig schlechtweg ibentificiren wie bas Denken selbst und seine Gedanken. Denn wie das Denken-überhaupt ohne irgend welche von ihm unterschiedene Gebanken kein Denken mare, wie baber auch im göttlichen Selbstbewußtsenn bas göttliche Selbst. bas fich feiner bewußt ift, von bem Gebanten feiner Selbst, burch ben es fich feiner bewußt ift, unterschieben fenn muß, fo mare jeber Gebanke ohne einen von ihm unterschiedenen Inhalt, also ein inhaltslofer, leerer Gebanke, in Wahrheit kein Gebanke. Dieser Unterschied ift mithin auch beim göttlichen Denken geforbert, um so mehr als der Inhalt des göttlichen Gedankens der Welt ein vom absoluten göttlichen Seyn und Wefen verschiebenes, bedingtes, mannichfaltiges, kurz weltliches Senn und Wesen ausbrückt. Gben bamit tritt nun aber eine neue Schwierigkeit im Begriffe ber Weltschöpfung hervor. Wie ist es benkbar, daß die Welt Gebanke Gottes, vom geistigen Wesen Gottes gesett, und boch ber Inhalt bieses Gebantens ein vom göttlichen Wefen verfchiebenes Senn und Wefen ausbrucke. ja nicht bloß ausbrücke und im Bewuftsenn Gottes barstelle, sondern zugleich diesem Senn und Wesen immanent und mit ihm Gins sen?

Wir können auf diese Frage zwar antworten: So gewiß es kein Wiberspruch ist, daß das Sinnliche, Reelle, Materielle in unsere

Gebanken als ideeller Inhalt berfelben eingeht und somit ihnen immanent ift, so gewiß kann es nicht als widersprechend angesehen werben, daß umgekehrt ber Inhalt ber göttlichen Gebanken in bas Sinnliche, Materielle, Weltliche eingeht und ihm immanent ist. Allein wenn auch jenes Eingehen kein logischer Wiberspruch ist und ben Gesetzen unfres Denkens nicht widerstreitet, — und in ber That kann es ihnen nicht wiberftreiten, weil es ja die Bebingung und Voraussetung unfres Denkens selbst und seiner Gebankenproduction ist. — so ist damit boch das Problem, um das es sich handelt, teineswegs gelöft. Denn daß ein folches Eingehen des Sinnlichen, Reellen, Materiellen in das Ideelle und umgekehrt, angenommen werde, steht als Postulat des Denkens allerdings fest: es wird ihm von den Thatsachen unabweislich aufgedrängt. Aber es fragt fich eben, wie ein folches Eingehen bentbar fen? - Rein menschliches Grübeln wird dieß Broblem jemals lösen. Der Gebanke dieses Ein- oder Uebergehens, bieser Einheit des Ideellen und Reellen, die boch keine Ibentität ift, sondern zugleich den Unterschied beiber involvirt, ist vielmehr wiederum einer jener Gränzbegriffe unsres Denkens, - nur benkbar von der Seite, von der wir zu ihm binzugeführt werden, von der schlechthin denknothwendigen Annahme, daß wenigstens bei einigen unfrer Gedanken der Inhalt derselben dem reellen äußern Gegenstande völlig entspreche, — unvollziehbar dagegen, ein blokes Gebankenpostulat von der andern Seite, von der in ihm liegenben Frage, wie das Reelle ibeell ober das Ibeelle reell werden könne.

Wir können uns in dieser Beziehung wiederum nur mit einer Analogie belfen. **&**€ hat sich uns oben ergeben, daß alle Bestimmtheiten, auch die Bestimmtheiten der materiellen Dinge nicht ausgenommen, die allein den Inhalt unfrer Vorstellungen von ihnen bilben, ebenso immateriell sind als die vom Denken gesetzten Es hat sich uns nicht minder klar gezeigt, daß die Unterschiebe. Atome in Wahrheit nur Centralpunkte von Kräften sind und nur an diesen Kräften selbst, an ihren Wirkungen und Aeußerungen der Unterschied von Stoff und Kraft hervortritt. Das Denken ist ebenfalls eine Kraft, wenn auch eine von den Naturkräften verschiedene Araft; die Seele gleichermaßen ein Centrum von Aräften, wenn auch ftatt der (ihr ebenfalls zukommenden) Widerstandskraft vielmehr die Kraft der Ausdehnung (Umfassung — Durchdringung) bie Eigenthümlichkeit derfelben bilbet. Hier also liegt ein Vermitte-

42\*

lungspunkt zwischen dem Reellen (Materiellen — Naturlichen) und bem Abeellen. Wie die Kraft als Wiberftandstraft zum Stoffe und damit zum Materiellen wird, und wie die Bestimmtheit bieses Stoffes, bestehe sie in einer anderweitigen Qualität (Rraft) ober nur in einem bestimmten Maage bes Wiberftands, boch ein Immaterielles ift; so kann auch bieß Immaterielle zu einer Bestimmtheit (Sinnesempfindung) ber Seele und weiter burch bie unterscheibende Thätigkeit 'berfelben jum Inhalte einer bewußten Borftellung werden. Ift aber biefer Broceg bes Gingebens bes Materiellen, Reellen in bas Ibeelle benkbar, so ift auch ber umgetehrte Brocek bentbar. Es ist bentbar, bag eine absolut producirenbe unterscheibenbe geistige Kraft andre bedingte Kräfte (burch Selbstunterscheibung von ihnen) sete, sie centralisire, zu Rraftcentren verbinde, und diese burch Unterscheibung von einander bestimme. Damit fest fie ein Broduct, das als Broduct von ihr unterschieben ift, das aber als Kraft-überhaupt zugleich Gins mit ihr ift. Wie also alles natürliche Werben und Entstehen, bas boch ebenfalls ein wenn auch bedingtes Produciren ift und ein von ben producirenden Kräften unterschiedenes Product liefert, eben darauf beruht, daß das Broduct den producirenden Kräften unterschiedlich gegenübertritt, so ist - in Analogie damit - bas ichopferische Denken Gottes ein Produciren, das fich felbft von feinem Brobucte scheidet und unterscheidet und bamit seinem Producte unterichieblich gegenübertritt. Und wie bas natürliche Product nur dadurch von andern Producten und von den es producirenden Kräften unterschieden ist, daß es in und mit der Broduction neue. verschiebene, aber immer immaterielle Bestimmtheiten erhalt, und wie diese Bestimmtheiten der Dinge ju Sinnesempfindungen ber menschlichen Seele und sobann burch einen Act ber Unterscheibung zu unsern Vorstellungen werben, so erhält — in analoger Weise bas Product bes ichopferischen Dentens Gottes eben bamit. daß es in und mit der Production als ein von ihm Unterschiedenes gefett wirb, feine immateriellen Beftimmtheiten, in benen es bann burch einen gleichzeitigen zweiten Act ber Unterscheibung zum Inhalt bes göttlichen Gebankens wirb. Denn bag bas burch jenen Uract ber göttlichen Gelbstunterscheibung junachft nur Gefette auch jum Inhalt eines göttlichen Gebantens wird, beruht barauf, baf Gott, indem er den Unterschied fest, fich auch jugleich von bem

gesetzten Unterschiede unterscheibet: erst bamit wird er sich bessels ben bewußt, b. h. er wird jum Inhalt eines göttlichen Gedankens. Wie also unfre Seele nur baburch zu bewußten Vorstellungen kommt, daß sie die von ihr in Sinnesempfindungen umgesetzten Nervenreizungen von einander und von ihr selbst unterscheidet, wie das burch das Sinnliche, Reelle, Materielle, obwohl an sich vom Ideellen verschieben, zum Inhalt unfrer Gebanken wird, so wird in analoger Weise das durch den Uract der Selbstunterscheidung von Gott Ge= sette, obwohl ein Andres, von ihm Berschiedenes, durch ein ähnliches weiteres, aber gleichzeitiges Unterscheiben zum Inhalt seiner Gebanken. — Die Differenz besteht nur barin, daß dort, in ber Natur, an sich bereits unterschiedene Kräfte zur Hervorbringung eines neuen Products und weiter zur Erzeugung der menschlichen Vorstellung von ihm zusammenwirken; hier bagegen von der Einen unterscheidendsproducirenden Urkraft das Product burch Unterscheidung zugleich gesett, bestimmt, und Inhalt des göttlichen Gebankens wird. In biefer Differenz liegt aber eben, wie Jeber sieht, der Knoten, den vollständig zu lösen, dem menschlichen Denken schwerlich gelingen wird.

Wir kommen zum Schluß unster Erörterung. Kann Gott nur als absolutes geistiges Urwesen und somit als Schöpfer der Welt gefaßt werden, und gehört der Schöpfungsbegriff zu jenen Gränzbegriffen unstes Denkens, so leuchtet ein, daß so weit letzterer ein bloßes Gedankenpostulat ist und bleibt, insoweit auch vom Begriffe Gottes dasselbe gilt und gelten muß. Gott an und für sich, als das ewige Urseyn und Urwesen, als die nothwendige Vorausssetzung des Daseyns der Welt, Gott als das Prius der Welt und damit abgesehen von der Welt gefaßt, ist und bleibt ein bloßer Gränzbegriff unsres Denkens. Zu einem lebendigen Gedanken, zu einem anschaulich vorgestellten Wesen, an welches der religiöse Glaube seine Gedete richtet, mit welchem der Gläubige in innerster Seele Umgang pslegt, wird das göttliche Wesen nur, wenn und indem

II. Gott in feinem Berhältniß zur Welt gefaßt wirb.

Auch die Fassung dieses Berhältnisses indes involvirt manniche schwierigkeiten, die zunächst in der Gestalt met aphysisch er Fragen hervortreten, weil sie zugleich das Wesen Gottes selbst be-

rühren. Es ist eine allgemeine Annahme, ein religioses wie philosophisches Dogma, daß das Absolute als solches, das göttliche Wefen, nur Eines, emig und unendlich seyn könne. Und gewiß, zwei ober mehrere absolute Wefen neben einander benten zu wollen, ift ein vergebliches Bemühen, weil ein Wiberfpruch in fich. Denn bas Absolute, ichlechthin Unbedingte, tann von nichts Andrem außer ober neben ihm begränzt senn, weil es bann nothwendig eben in biefer feiner Begrangtheit, als begrangtes Seyn und Wefen auch burd bief Andre bedingt, von dem Dafeyn beffelben abhanaia. also nicht absolut märe. Und folglich kann es überhaupt nichts Andres aufer ober neben dem Absoluten geben; benn von einem folden Andren mare das Absolute nothwendig auch begränzt. Diefer Sat ift unbestreitbar und unwiderleglich, weil eine logische Dentnothwendiakeit, eine unmittelbare Consequenz des Sates der Roentität und des Widerspruchs. Aber man schlieft weiter und behauptet: Mithin ift das Absolute nothwendig zugleich das Eine und alleinige Seyn und Wesen. Und folglich ist die Welt mit ihrer Bielheit und Mannichfaltigfeit entweber blofer Schein, eine blofe Auffassungsweise . bes menschlichen Verstandes (Varmenides Spinoza); ober sie gehört wesentlich zum Senn und Wesen bes aöttlichen Geiftes wie etwa der menschliche Leib mit seinen mannichfaltigen Gliebern und Kunctionen zur Ginen menschlichen Seele bie in ihm lebt und webt (Anaragoras, die Stoiker und viele Andre); ober endlich fie ift ein bloges Spiel bes Segens und In-fich-Ruritdnehmens, des Sich-erschließens (Emanirens - Ueberfließens Sichentlaffens) ber Einheit in eine Schiedlichkeit und Mannichfaltig= keit die fich felber aufhebt, Selbstdiremtion bes Abfoluten die zugleich Selbstvermittelung jur Ginheit, Berftellung ber Ibentitat ift (Blotin - A. Böhme - Hegel, u. A.). - Und allerdings, märe bie Welt. indem fie als Schöpfung und bamit als ein vom göttlichen Sepn und Wesen Verschiedenes gefaßt wird, eben bamit nothwendig nur außer und neben Gott zu benten, fo bliebe nichts weiter übrig, als den Schöpfungsbegriff aufzugeben und von jenen Anschauungsweisen bes Pantheismus, beren Unhaltbarkeit wir bargethan haben. bie am wenigsten wiberfinnige auszumählen ober von neuem ben Bersuch zu machen, eine berselben bahin zu modificiren, baß ihre Widersprüche gegen Logik und Naturwissenschaft verschwinden.

Allein gludlicher Weise bedarf es weber bes Ginen noch bes

Andern. Die ganze Schwieriakeit bebt fich von selbst, sobald wir bie atomiftische Weltanschauung, wie fie nachgewiesener Maken aus den Resultaten der neuern Naturwissenschaft sich ergiebt, adop-Denn danach beruht die Welt und alle die mannichfaltigen einzelnen Dinge nach ihrer stofflichen Seite auf ber Discretion. Bunktualität und mannichfaltigen Verbindung unermeßlich vieler, von einander geschiebener und unterschiedener Atome als der Einheitscentra bedingter Kräfte, die mit der Wiberftandstraft centraliter verbunden find. Und im Gegensat bazu ift die Wesenheit Gottes nach ihrer ftofflichen Seite als Eine absolute Continuität ober Ausbehnungstraft zu fassen, die eben als Kraft sich auszubehnen und bamit Alles zu umschließen, zugleich absolute Wiberstandskraft ist (vgl. oben S. 486 f. 490 f.). Diefer absoluten Kraft steben die Atome nicht räumlich gegenüber, sondern indem fie von ihr gesett, bestimmt, bisponirt werben, in ihrem Entstehen und Bestehen, ihrem Werden und Wirken, find sie von ihr umfaßt und burchbrungen, von ihr getragen und gehalten, von ihr (als primum movens, in und mit ber Schöpfung) ursprünglich in Bewegung geset, zur Wirksamkeit angeregt und in Wirksamkeit (burch Uebertragung ihrer Wirkungen auf einander) erhalten. Sonach aber ift die Welt nicht außer ober neben Gott, fonbern in Gott; es giebt tein Renseit und Dieffeit Gottes und der Welt, sondern der allgegenwärtige Gott ist ebenso sehr immanent in ber Welt wie transscenbent über ihr; in ihm lebt und webt die Welt, die Natur wie jedes einzelne Wesen, von ihm geht aus, was wird und geschieht, und burch ibn ist vermittelt bas allaemeine wie jedes einzelne Leben und Streben, Wirken und Handeln. Und boch ist Er zugleich der Gine, Ewige und Unendliche wefentlich verschieben von ber Bielheit ber zeitlichen und endlichen Wesen der Welt.

Aber indem wir Gott den ewigen und unendlichen nennen, tritt uns sosort ein neuer Einwand entgegen, und zwar in doppelter Gestalt. Jene Annahme, daß die Welt in Gott sey, in ihm lebe und webe, — steht sie nicht in Widerspruch mit der Ewigkeit und Unendlichkeit des göttlichen Wesens? Denn damit ist ja nicht nur das zeitliche und endliche Werden der Dinge in das göttliche Wesen gesetzt, sondern jenes Wirken Gottes in der Welt, durch das alles Geschehen, alle Bewegung, Beränderung 2c. in ihr vermittelt seyn soll, ist eben darum nothwendig selbst eine zeitliche und endliche

Thätigkeit, Gottes Thätigkeit also in Widerspruch mit seiner ewigen und unendlichen Wesenheit. Außerbem aber ist es nicht eine unmittelbare contradictio in adjecto, das absolute Wesen Gottes, das als solches alle Relativität ausschließt und somit zu nichts Andrem weder außer und neben noch in und unter ihm in Beziehung stehen kann, doch in eine solche Beziehung zu seten, indem man die Welt von ihm unterscheibet und ihn selbst in der Welt wirken und thätig seyn läßt?

Wir beantworten den letten Einwand zuerst, weil er von allgemeinerer Bebeutung für bas Berhältniß von Gott und Belt ift. Runachst, könnten wir erwidern, trifft bieser Ginwand in weit starterem Maake jede pantheiftische Auffassung Gottes. Gott und Welt nicht bergeftalt vereinerleit, daß von einer Ginbeit (Gott) und einer Vielheit (Welt), von einem Innern (Gott) und einem Neukern (Welt), einem Wesen und seiner Erscheinung, einer Substanz und ihren Attributen, einer Seele und ihrem Leibe, ber Ibee und ihrer Objectivirung (Selbstverwirklichung) und somit von Gott und Welt aar nicht die Rebe seyn konnte, sondern beide Namen eben nur zwei perschiedene Namen für Gine und bieselbe Sache wären. — womit der Bantheismus in Atheismus sich verlore, foll vielmehr ein Unterschied zwischen beiben stehen bleiben und Gott jur Welt etwa wie die Ginheit des Ganzen jur Bielheit der Theile ober bas Innere zum Aeußern, bas Wesen zur Erscheinung u. s. w. fich verhalten, so ift bamit die Relativität recht eigentlich zum constitutiven Brincipe im Wesen Gottes gemacht. Denn indem die Welt nichts Andres, von Gott Verschiebenes, sonbern nur fein eignes Neußeres, seine eigne Erscheinung, sein eigner Leib, seine eigne Selbstobjectivirung ober Selbstverwirklichung seyn soll, so wird bamit Gott in sich selbst gespalten und steht nicht bloß in Beziehung zur Welt, sondern ift recht eigentlich von ihr bedingt, in derselbigen Abbangigkeit von ihr wie das Innere von feinem Neugern, die Seele von ihrem Leibe, ber Zwed und seine Berwirklichung vom Mittel berselben. Beibe Seiten bestimmen und bedingen sich gegenseitig bergeftalt, daß von einer Absolutheit Gottes gegenüber ber Belt gar nicht die Rebe fenn fann. Rur als Ganges, als Gott und Welt, ift Gott das Absolute, d. h. nicht Gott, gegenüber der Welt, fondern das Universum gegenüber dem Nichts ift das Absolute. Aber das Absolute, das nur dem Nichts gegenüber absolut ift, ift in Wahrheit kein Absolutes, weil gegenüber dem Nichts auch jedes Bedingte, Relative die Kraft und Würde des Absoluten besigt. Ja ein solches Absolutes ist in Wahrheit schlechthin undenkdar, ein bloßer Namen ohne allen Gedankeninhalt. Denn so gewiß wir nur in Unterschieden zu denken vermögen, so gewiß vermögen wir auch das Absolute nur zu denken, indem wir es — nicht von dem reinen undenkdaren Nichts sondern — von einem Andern, Nicht-absoluten, Bedingten, Relativen unterscheiden. Nur weil und sofern die Welt ist und nur weil und sosern wir demgemäß von ihr ein Absolutes unterscheiden müssen, — denn das Endliche und Zeitliche als solches ist wiederum nur denkdar, indem wir es vom Ewigen, Unendlichen unterscheiden, — nur darum und insosern vermögen wir den Gedanken Gottes zu fassen und auszubilden.

Ru diefer Welt steht ihr Gott und Schöpfer allerbings in Besiehung, in unmittelbarer, lebenbiger, thätiger Beziehung. Welt ift eben als Schöpfung nur ein burchaus relatives, be= bingtes Seyn, das nur ift und befteht, weil und sofern Gott ift, - beffen Wesen beit eben biese Relativität ift, weil in ihr ber Unterschied bes weltlichen vom göttlichen Wefen besteht, — bas also an fich felbst nur die gesette, realifirte Begiebung ju Gott ift. Indem Gott auf seine Schöpfung sich bezieht, bezieht er sich mithin im Grunde nur auf eine Beziehung zu ihm selbst, und damit tritt er nicht aus sich heraus, in ein Berhältniß zu einem Andern außer ober neben ihm, sondern da die Beziehung in ihrem Rielpunkte zu ihm zurückgeht, so bezieht er sich im Grunde nur auf sich selbst. Seine Beziehung zur Welt ist mithin nur eine mittelbare Selbstbeziehung, nur durch diese Mittelbarkeit unterschieden von seiner unmittelbaren Beziehung auf sich im Selbstbewußtseyn und ber Selbstbestimmung. Die Relativität Gottes, die allerbings in und mit der Existenz ber Welt gegeben ift, involvirt mithin in keiner hinfict eine Bebingtheit ober Abhängigkeit Gottes von der Welt. Denn eben weil die Welt seine Schöpfung, von ihm gesett, bebingt und bestimmt ist, so hat sie an sich Ihm gegenüber gar keine Selbständigkeit: sie ist nur weil Er ist und als was Er sie gesetzt hat; fie hat die Kraft ihres Seyns und Bestehens nur durch Ihn und in Ihm, fie wird und wirkt nur burch Seine Bermittelung, und ihre relative Selbstthätigkeit und Selbständigkeit besitht sie nicht an sich und durch sich, sondern an Ihm und durch Ihn; benn auch

biese relative Selbständigkeit ist Sein Werk und Sein Wille, Folge und Ausdruck Seiner absoluten Selbstbestimmung. Involvirt aber sonach die Relativität schlechthin keine Bedingtheit und Abshängigkeit des göttlichen Wesens, so involvirt sie auch keinen Widerspruch gegen die Absolutheit Gottes.

Ebenso wenig widerspricht das Dasenn ber Welt ber Emigfeit und Unendlichkeit Gottes. Denn obwohl fie nur in ihm ift und besteht, so gehört sie boch keineswegs ju ihm und seiner Befenheit. Ihr In-ihm-seyn involvirt keineswegs die Ibentität mit ihm und mithin auch keinesweas die Endlichkeit Gottes. Gerabe barum vielmehr weil die Vielheit und Mannichfaltigkeit der weltlichen Dinge und ihrer Elemente, worauf die Endlichkeit der Welt beruht, von Gottes Wesenheit umfaßt und durchdrungen ift, eben darum involvirt sie gerade die Unendlichkeit seines Wesens: benn Gott ist nur unenblich weil und sofern er bas weltliche Seyn in sich umfaßt. Und ber Proces bes Werbens, ber Bilbung und Entwickelung ber Welt, worin ihre Reitlichkeit besteht, vollzieht sich ebenfalls zwar in Gott, weil sie selbst nur in Gott ift und besteht; aber baburch wie berum wird offenbar er felbst, sein Seyn und Wesen nicht ebenfalls zu einem erst werbenden und sich entwickelnden. Die Ewiakeit seines Wesens ist vielmehr im Gegentheil wiederum die nothwendige Boraussehung und Bedingung bes Werbens ber Welt, weil nothwendig Etwas fenn muß wenn Etwas entstehen, werben, fich entwideln Allerdings endlich ist der Broces der Weltbildung und Weltentwickelung, weil überhaupt alles weltliche Geschehen, alle Bewegung und Veränderung, alle Wirfung und Wirffamkeit der weltlichen Dinge, burch Gottes Thätigkeit vermittelt. Aber auch diese Thätigkeit, obwohl fie in der Welt fich vollzieht, hat darum doch keinen Theil an der Reitlichkeit und Endlichkeit des weltlichen Geschens. fie besteht überall barin, daß fie die Wirtungen ber natürlichen Kräfte nach außen (in die Ferne) vermittelt und leitet, indem sie sie von einem zum andern überträgt. Sie ift baber eine allgemeine, weil eben alles weltliche Geschehen vermittelnbe. Und eben barum ist sie zugleich eine ewige und unendliche, weil sie in und mit ber Schöpfung der Welt beginnt, mit dem Acte der Schöpfung in Gott selbst ihren Ursprung hat, und von Anfang an das ganze Weltall durchbringt, — also weder in einem Andern ihren Anfang noch an einem Andern ihr Ende (ihre Gränze) hat. Jedenfalls ift burch biese Thätigkeit keine Beränberung in Gott, weber in seinem Wesen, noch in seinem Denken und Wollen gesetzt: Gott bleibt der Welt gegenüber, obwohl der Naturlauf wie die Weltgeschichte durch Ihn vermittelt und geleitet ist, unwandelbar Er Selbst, und nur diese Unwandelbarkeit des göttlichen Selbst ist durch den Begriff der Ewigkeit gesordert.

Wohl aber fragt es sich, worin diese Ewigkeit und Unenblichfeit, welche gleichermaßen ber philosophische Pantheismus von seinem Absoluten, wie ber religiofe Theismus von feinem Gotte pradicirt, bestehe, wie diese metaphysischen Begriffe zu fassen und mit den Begriffen von Zeit und Raum, von Anfang und Ende in Einklang ju bringen sepen? - Es ift flar, bag in ihnen nichts begriffen wird, sondern sie bloke inhaltslose Namen sind und bleiben, so lange fie, wie gewöhnlich gefchieht, nur im rein negativen Sinne einer schlechthinnigen Unveränderlichkeit, Anfangs- und Endlofigkeit, Granzen= und Schrankenlofiakeit gefaßt werben. Denn entweber wird mit ber Negation Ernst gemacht und bas Zeitliche und Endliche vom Gebanken ganglich ausgeschloffen, und dann bleibt nur ein bloß Regatives, bas reine undenkbare Richts übrig. was in ihnen gebacht wird, ist gerade Dasjenige was sie negiren, bas Zeitliche und Endliche. Denn wie die negative Größe, - 3, nur vorstellbar ist als 3 mit dem Minuszeichen und wie dieß Zeichen keinen Sinn hat, wenn es keine positive Rahl giebt, von der - 3 abgezogen werden kann, so hat die Unendlichkeit als bloße Regation bes Endlichen keinen Sinn, wenn es nichts Endliches giebt bas burch sie negirt wird. Gine folde Unendlichkeit kann mithin nur gebacht werben indem bas Endliche als bas zu Regirende gebacht wird, b. h. ber Inhalt bes Gebankens ist in Wahrheit nur bas Endliche mit dem Minuszeichen. Für die bloß negative Unendlichkeit bildet mithin das Endliche reell wie ideell die nothwendige Borausfepung, und folglich tann eine folde Unendlichkeit unmöglich vom Absoluten prädicirt werden. Das Endliche aber ift insofern ebenfalls ein Negatives, als es nur burch seine Gränze und Schranke, d. h. durch die Negation die es an einem Andern und resp. an sich selbst hat, ein Endliches ist. Und darum hat man gemeint jum positiven Begriff bes Unendlichen ju tommen, wenn man es (mit Hegel) als Regation ber Regation, als bas aus ber Aufhebung ber selbstgesetten Negation (Endlichkeit) resultirende

Affirmative dialektisch sich entwickeln ließe. Allein wenn bas Endliche seinerseits wiederum nur negativ, nur als Granze und Schranke gefaßt wird, so ergiebt bie Regation beffelben auch wieberum nur die reine Granzen- und Schrankenlosiakeit. Auch ift ja für diese Aufhebung ber Negation bas Dasenn bes Negativen. bes Endlichen, ebenfalls bie nothwendige Borausfegung, weil fich nichts aufheben läßt, wenn nichts porhanden ift. Soll aber bas Unendliche, das aus der Regation der Regation erst resultirt. bie Reaation selber gesett ober in die Endlichkeit "sich entlassen" haben, um fie nachher in sich aufzuheben, so fragt es sich, was basselbe vorher war, ehe es die Negation setzte und in die Endlichkeit einging? Gin Unendliches offenbar nicht, — benn bagu wird es erst burch die Negation ber Negation; ein Endliches aber ebenso wenig, benn bas wird erst von ihm selbst gesett; — also bas Weder-Noch des einen wie des andern, das reine Nichts der schlechthinnigen Unbestimmtheit und Besinnungslofigkeit, bas ebenfo wenig ein Prädicat des Absoluten seyn kann, als die s. g. concrete oder affirmative Unendlichkeit, die erst durch die Ausbebung des Endlichen entsteht. Denn ein entstehenbes, merbenbes 206solutes - ein Unbebingtes, das, weil es erst unbedingt wird, porber nicht unbedingt mar und mithin eine Bedingung bat. Die ihrerseits nothwendig unbedingt ift, also ein Unbedingtes das erft entsteht und boch bas Unbebingte vielmehr vorausset, - ift eine offenbare contradictio in adjecto. — Wollten wir endlich fagen: Ewigkeit und Unendlichkeit sepen nur Bezeichnungen bes Absoluten als bes fclechthin Positiven, bes reinen absoluten Senns, bie nur ausbrücken sollen, daß von ihm schlechthin jede Negation ausjuschließen sey, so ergiebt sich bei näherer Betrachtung, daß wir von einem folden schlechthin Positiven wohl reben, nicht aber es zu benken vermögen. Denn indem wir es benken, müffen wir es von irgend einem Andern, wenn auch nur von unserm eignen Denken ober benkenden Selbst unterscheiben, und indem wir es unterscheiben. sepen wir nothwendig eine Negation in ober an ihm.

Wir werben also zunächst wiederum anerkennen muffen: die Begriffe Ewigkeit und Unendlichkeit gehören ebenfalls zu jenen Gränzbegriffen unfres Denkens, die wir nicht umhin können und zu bilben, und die doch zugleich unser Denken und Begreifen übersteigen. Denn sie bezeichnen eben das göttliche Wesen an und

für fich, als bas absolute Prius ber Welt und unfres eignen Wir kommen zu ihnen indem wir nicht umbin können, bas Werben, bie Bilbung und Entwickelung ber Welt, bas Entstehen und Vergeben in ihr, auf einen ersten Anfang zurückzuführen und bamit ein Seyn anzunehmen, von dem es ausgeht und das seinerseits nicht angefangen, nicht wird und geworden, nicht entsteht und entstanden ift. Und ebenso können wir nicht umbin, dem Endlichen, der Bielheit und Mannichfaltigkeit der durch einander begränzten Dinge, ein Unendliches gegenüberzuseten, theils weil wir bas Endliche überhaupt, rein als solches, nur im Unterschied von einem Unendlichen zu benken vermögen, theils weil wir die Regation, die in der Bielheit, Mannichfaltigkeit, Begränztheit liegt, nicht an und für sich, sondern nur als gesetzt an einem Positiven, bas burch fie geschieben, bestimmt, begränzt wird und folglich auch bas Endliche nicht als ein an und für sich Sependes. Ursprüngliches, sondern nur als ein Gefettes faffen tonnen, bas als foldes eine es fetenbe, bestimmende, begränzende Urtraft zu feiner Borausfepung hat und somit ben Gebanken eines Urseyns involvirt, welches nicht wieberum ein von einem Andern gesettes, bestimmtes, begränztes seyn kann. Aber wenn wir dieß Urseyn an und für sich — abgesehen von bem Zeitlichen und Endlichen, beffen begriffliche Faffung uns zu ihm hinführt — in Gebanken ergreifen wollen, vermögen wir ihm nur bie negativen Pradicate bes Unentstandenen, Unveranderlichen, Anfangs- und Endlofen, Granzen- und Schrankenlofen zu geben, obwohl wir einsehen, daß in diesen Prädicaten nichts prädicirt, nichts Sie bezeichnen eben wiederum nur bas Bostulat eines Gebankens, die Forberung eines Pradicats, b. h. fie weisen auf ben Inhalt eines Gebankens hin, ben wir nicht zu vollziehen, weil nicht positiv, sondern nur negativ auszudrücken vermögen.

Der Grund davon ift, daß für uns jenes Urseyn nicht an und für sich, sondern nur in seiner Beziehung zur Welt existirt; an und für sich also schwindet es gleichsam für uns zu einem Nichtseyn, einem Negativen zusammen, das zwar ein Nicht-nicht-zu-den-kendes ist, damit aber keine positive Bestimmtheit erhält. In positiver Form vermögen wir es nur zu denken als die Boraussehung der Welt, d. h. als dasjenige Andre, in und an dem die Welt ihren Ansang hat, das also der absolute Ansang ist von Allem was ist, also nicht wiederum einen Ansang an einem Andern, sondern

das Princip und die Kraft seines Senns nur in fich felbft baben tann. Denn weil es eben ber absolute Anfang und die Schopferfraft alles Andern ift, kann es nichts Andres vor ober hinter ihm geben. Als biefer absolute Anfang ift es zugleich anfangs- und Denn als ein Anfangenbes und refp. Endendes bezeichnen wir nur basjenige, bas von einem Anbern ausgeht (entsteht) und in ein Anbres übergeht (vergeht - endet). Bas bagegen ber absolute Anfang selber ift, kann als solches keinen Anfang haben; und was bas Brincip und die Kraft seines Dasenns in sich selber träat. tann als solches nicht enden. Insofern ift es zugleich bas Unveränderliche, Unwandelbare, schlechthin sich Gleichbleibende. Denn es kann weber werben noch anders werden, weil das Werden ein Ausgehen von einem andern, das Anderswerben ein Uebergeben in ein andres Senn involvirt. Als der absolute Anfana ist es endlich bas absolute Non plus ultra, über bas kein Seyn und kein Denken hinaus tann, die absolute Grange bes Senns wie bes Dentens, meil eben die absolute Boraussenung alles Senns und Denkens.

Der positive Begriff ber Ewigkeit geht mithin ganz und gar in den Begriff des absoluten Anfangs auf. Eben barum aber schließt er keineswegs ben Begriff ber Zeitlichkeit schlechthin aus. Denn weil bas Ewige, Absolute bas Brincip und die Kraft feines Senns in sich selbst hat und diese Kraft als Schöpfer ber Welt bemährt, ift es, mas es ift, auch nothwendig von und burch fich felbst: es ift zugleich immanente Selbstthätigkeit, Selbstbestimmung. Selbstunterscheidung, in ber es im Unterschiede von einem Anbern sich selbst erfast als bas was es von sich und durch sich ist. fraft biefer Selbstthätigkeit tann es, wie gezeigt, ber icopferifche Anfang ber Welt seyn. Aber in biefer Selbstthätigkeit, weil in jeder Thätigkeit, liegt nothwendig der Unterschied von Thun und That, und dieser Unterschied involvirt ebenso nothwendig daß das Thun bas Brius ber That sen. Eben bamit aber ift ein Borber und Nachher und somit das allgemeine Princip ber Zeit und Reitlichkeit im göttlichen Wesen selber immanent gegeben. Allerbings involvirt dieß Princip eben weil es nur als allgemeines Princip in Gott ift, keineswegs ein Entstehen und Vergeben noch ein Berben und Anderswerden Gottes felbft. Denn fofern die göttliche, producirend-unterscheidende Thätigkeit an sich immanente, auf Gott felb ft gerichtete Selb ft thatigkeit ift, geht fie in ihrer That nicht

aus fich heraus in ein andres Seyn über, sonbern ba ber Unterschied beiber nur ein immanenter ift, so sind auch Thätigkeit und That sich gegenseitig immanent, weil immanente Momente bes Einen aöttlichen Selbst. Die Thätigkeit ist nur das göttliche Selbst in seinem Bon sich= und Durch-sich-seyn, die That nur das göttliche Selbst in seinem Für-sich-senn: Gott wird in seiner Selbstthätigkeit und Selbstbestimmung nur für sich, was er als absolute Kraft an sich und burch sich ist. Gott wird mithin nicht erst Gott, sonbern weil er Gott ist, — weil er absolute, producirend-unterscheidende Rraft und Selbstthätigkeit ift, - trägt er bas Princip bes Werbens und damit der Zeit als Moment seiner Wesenheit in sich. Unterschied zwischen Gott und Welt hinfichtlich biefer Rategoricen liegt mithin nur darin, daß das göttliche Wesen nur (für sich) wird was es (an sich) ift, das weltliche dagegen nur ist was es wird. Eben darum aber träat das Weltliche nicht bloß das Brincip der Zeitlichkeit in sich, sondern ift felbft ein zeitliches, mahrend Gott, trot und kraft bes Princips der Zeitlichkeit in ihm, der Ewige ift und bleibt. Das Werben im Sinne bes Entstehens und Anderswerbens tritt daber erft mit der Schöpfung der Welt ein. Aber Sott könnte nicht Schöpfer der Welt seyn, wenn er nicht das Princip bes Werbens in fich truge, wenn er nicht absolute Kraft und Nur weil er bieß ift, kann er spontane Selbstthätigkeit märe. die Welt schaffen, und weil er sie ichaffen kann, schafft er sie mirflich.

Denn die Weltschöpfung ist zwar, wie gezeigt, nur als die freie That Gottes zu sassen. Aber seine Freiheit ist keineswegs Willkühr, die beliedig so oder anders handeln, thun oder lassen könnte. Gottes Freiheit ist absolute Freiheit, und diese schließt nicht nur alle und jede Nöthigung, sondern auch alle und jede Willkühr aus. Denn Willkühr als bloße Wahlsreiheit ist nur da, wo ein Wesen zwischen verschiedenen gleich möglichen Acten sich zu entscheiden hat; und verschiedenen und doch gleich mögliche Acte sind nur denkbar, wo das handelnde Wesen entweder in sich selbst gespalten, entgegengeset, nach verschiedenen Richtungen hingezogen ist, oder wo ihm ein andres in sich unterschiedliches Seyn gegenüber und in Verdindung, Verhältniß, Wechselwirkung mit ihm steht. In dem Einen absoluten Wesen Gottes, das weder verschiedene Elemente, Richtungen, Beziehungen in sich trägt noch (vor der Weltschöpfung) ein

Andres von ihm Unterschiebenes sich gegenüber hat, ift mithin jebe Willführ undenkbar. Jeber Act ber göttlichen Thatigkeit kann nur bem Ginen göttlichen Wefen gemäß erfolgen; fein Motiv tann nur in bem Ginen göttlichen Wefen liegen, seine Ausführung nur von dem Einen göttlichen Wesen ausgeben. Und folglich kann seine Action nicht so ober auch anders ausfallen, nicht gethan ober auch unterlaffen werden, sondern wenn und sofern fie bem gottlichen Wesen gemäß ift, so ist sie auch in und mit bem göttlichen Befen felber gesett. Denn das Senn und Wesen Gottes ift ja nur absolute Araft, Selbstthätigkeit und Selbstbestimmung; und diese absolute, producirend unterscheibenbe, ethisch geistige Selbstthätigkeit ift als folde auch von Anfang an activ und vollzieht alle die Acte die ihr gemäß find. Die kindliche anthropomorphistische Borftellung, als babe Gott in irgend einem besondern Momente seines Daseyns ben Entschluß gefaßt, die Welt zu schaffen, ift eben eine kindliche anthropomorphistische Vorstellung. In Wahrheit ift Gott nicht erft Gott und bann Beltichöpfer, fonbern als Gott ift er Belticopfer und nur als Weltschöpfer ist er Gott. Beibe Begriffe von einander zu trennen, ift eine leere willkührliche Abstraction, die einen widersinnigen, ber Einheit bes göttlichen Wesens widersprechenden Unterschied in Gott fest. Denn wir wiffen von Gott nur als Weltschöpfer; und wenn wir einmal annehmen, daß er, wie er in uns und in ber Welt als seiner Schöpfung sich offenbart, die absolute Racht, Weisbeit und Gute fen, so muffen wir auch annehmen, baf er bief von Anfang an gewesen und also auch von Ansang an die Welt geschaffen. Denn die absolute Macht und Weisheit ware nicht abfolut, wenn fie nicht bie Macht und Weisheit bes Schaffens mare, und die absolute Liebe (Gute) wäre nicht absolute Liebe, wenn sie nur sich selbst und nicht auch ein Andres liebte. Nur weil Gott die absolute Macht, Weisheit und Güte ift, hat er die Belt geschaffen, und nur weil er die Welt geschaffen, ift er die absolute Macht, Weisheit und Güte. Damit ift aber wiederum nichts anders gesagt als: fo gewiß es bem Wefen Gottes gemäß ift bie Welt pu schaffen, so gewiß schafft er fie eben bamit, daß er sich felbst in seiner absoluten Wesenheit erfaßt, — ein Schaffen, eine Selbsterfassung und Selbstbeftimmung, in ber eben seine Wefenheit als ethisch-geistige, producirend-unterscheibende Selbstthätigkeit nicht nur culminirt, sonbern wesentlich selber besteht. Nichtsbestoweniger, ober vielmehr

gerade darum, ist die Schöpfung der Welt zugleich ein freier Act seiner Selbstthätigkeit. Denn wie sie dem göttlichen Wesen gemäß ist, so hat sie auch ihr Motiv nur in dem göttlichen Wesen selber, in seiner Selbstunterscheidung und in seiner Selbstunterscheidung als der absoluten Macht, Weisheit und Güte, — einer Selbstunterscheidung und Selbstersassung, die als solche zugleich Selbst de simmung ist. Und nur ein solcher Act ist ein Act der Freiheit, wahrer absoluter Freiheit, durch welche das göttliche Thun ebenso sehr von der Willtühr (Wahlsreiheit) des menschlichen Handelns wie von der Nothwendigkeit (Bedingtheit) des natürlichen Geschens unterschiesden ist.

Sonach aber erhält ber Begriff ber Ewigkeit auch zur Welt eine unmittelbare Beziehung. Man kann sagen: auch die Welt beftebe von Ewigkeit her. Denn Gott ift als Weltschöpfer zwar nothwendig das Brius, die Boraussetzung des Dasenns ber Welt: das liegt unmittelbar im Begriff ber Weltschöpfung, der Thatiafeit und ber That; und eben barum ist die Welt nicht ewig. Auch entsteht zwar die Welt, wie gezeigt, nur durch einen doppelten Act göttlicher Thätigkeit, indem Gott nur traft feiner Gelbftunterscheidung von einem Andern sich als die absolute Macht. Weisbeit und Bute faft, und nur in und mit biefer Selbsterfaffung bie Welt schafft, baburch schafft, daß er aus Güte und Liebe b. h. als bie Gute und Liebe bem Andern, das als foldes nur vorübergebendes Moment (Durchgangspunkt) seiner Selbstunterscheibung ift, diejenige Dauer verleiht, die in dem Werben und der Entwickelung zu einem bestimmten Riele bin liegt. Aber sofern diese beiben Acte ber Selbstunterscheidung und Selbsterfassung Gottes boch nicht von einander getrennt find noch auch nur einander folgen, sondern in Gins jufammenfallen, indem Gott in feiner Selbstunterscheibung augleich fich felber als bie absolute Macht, Beisheit und Gute und eben bamit wiederum jugleich als Weltschöpfer fich faßt, fo fällt auch die Weltschöpfung mit seiner Selbstunterscheibung und Selbsterfaffung, mit feiner absoluten, ethisch-geiftigen Selbstthätigkeit, also mit seinem Gottsenn in Gins zusammen. Und sofern sonach Gott boch nicht erft jum Weltschöpfer wirb, sonbern von Ewigkeit her Weltschöpfer ist, insofern ist auch die Welt, obwohl nicht selber ewig, boch die von Ewigkeit ber bestehende Schöpfung (That) Gottes. — Die Begriffe Ewigfeit als Pradicat Gottes und Reitlich-Ulrici, Gott u. Die Ratur. 2. Huft. 43

keit als Prädicat der Welt, schließen sich mithin keineswegs aus, sondern fordern sich gegenseitig.

Aehnlich verhält es fich mit dem Beariffe ber Unendlichkeit. Wie Gott ber Ewige ift, weil er ber absolute Anfang von Allem ift, so ift er wen damit auch der Unendliche, d. h. er ist unendlich. nicht weil er blok negativ alle Schranke und Granze ausschließt. sondern weil er zunächst als der absolute Anfang, als jenes non plus ultra über bas kein Seyn und Denken binaus kann, selber zugleich bie absolute Gränze alles Senns und Denkens ift und alfo an feinem Anbern eine Granze haben tann. Denn nur bas ift und nennen wir ein Endliches, bas an einem Andern eine Grame (Anfang und Ende seiner Ausbehnung) bat; ein solches ift auch nothwendig an fich felbft beschränkt, und mas in fich eine Schranke (ein bestimmtes Maaß seiner Ausbehnung, Dauer, Kraft 2c.) bat, ift nothwendig von Andrem begränzt. Was also an keinem Andern eine Granze hat, das fann auch nicht in sich selbst beschränkt, an fein bestimmtes Maak der Kraft und Groke gebunden fem. und insofern ist es unendlich. Aber baraus folgt nicht, bag es schlechthin maaß- und schranten los fen. Bielmehr ift Gott nur barum die absolute, schaffende Urtraft, der absolute Anfang und die absolute Granze alles Sevenden, weil er bas alle Granze und Schrante, alles Maak und alle Größe Setende ift. Senende ift nur ein Sependes, sofern es eine Bestimmtheit bat ober erhält. Die Bestimmtheit aber als ber gesetzte Unterschied involvirt ein relatives Nichtseyn, eine Negation, und mithin ist sie zugleich Schranke ober Granze. Schranke als immanente Bestimmtheit in fic selbst, Granze als äußere Bestimmtheit burch ein Andres (als Begränztheit). Endliches ist nothwendig Alles, bem seine Bestimmtheit und bamit feine Schrante und Granze von einem Anbern gefett ist: benn eben damit hat es nothwendig auch an einem Anbern seine Granze und kann über seine Schranke nicht hinaus. mithin un endlich, weil er als Weltschöpfer bas alle Bestimmtheit, alle Schranke und Granze Setenbe ift: eben barum tann er an teinem Anbern eine Granze haben noch an irgend eine Schranfe gebunden senn. Aber sofern er nur bamit, baß er sich von einem Andern unterscheidet, in und mit seiner Selbstunterscheidung und Selbsterfassung die Welt schafft, sofern also die Weltschöpfung auf einer Selbstbestimmung und Selbstbestimmtheit Gottes beruht, in Ĺ

İ

t

1

Ī

ļ

1

İ

l

1

İ

I

1

welcher er sich als bas, mas er im Unterschiebe von ber Welt ift, faßt, und sofern biefer Unterschied boch ebenfalls bie Negation involvirt, so ist damit auch eine Gränze und Schranke in Gott ge-So gewiß Gott nicht die Welt, nicht ein Mannichfaltiges. Beitliches, Endliches 2c. ift, so gewiß bilbet biefes Andersseyn bie Gränze seines Wesens; und so gewiß er, bem Andern gegenüber, nur Er felbft, nur Gott und nicht auch Nicht-Gott feyn tann, fo gewiß hat er bamit eine Schranke in sich felbft. Mlein zualeich ist Er es, ber biefe Granze und Schranke felbft gefest hat; also ift fie auch nur feine Selbftbegrangung und Selbftbeichrantung, bie unmittelbar in seiner Selbstunterscheibung (Selbstbestimmung) gege-Und weil fie sonach feine Begränztheit burch ein Andres, sondern nur Selbstabgränzung gegen ein Andres ist, so involvirt sie auch keine Endlichkeit (Bedingtheit) Gottes. Denn durch diese Selbstabgränzung wird Gott keineswegs von bem Anbern abhängig so wenig als er burch eine von ihm selbst Bielmehr so gewiß er die Welt und Schranke gebunden wird. damit seine eigne Begränzung selber sett und bestimmt, so gewiß bleibt er ihrer auch schlechthin mächtig, ebenso mächtig wie seiner eignen Selbstbeschränkung und Selbstbestimmung. Auch ist ja die Welt eben als seine Schöpfung, als sein Gebanke nicht außer und neben ihm, sondern von ihm umfaßt und durchdrungen, sie ist und besteht nur in ihm und durch ihn. Und mithin hat Gott boch keine Gränze an einem Anbern, noch eine Schranke die ihm burch ein Andres auferlegt wäre. Er ift und bleibt vielmehr ber Unendliche, unenblich im positiven Sinne als der alle Gränze und Schranke, Größe und Maaß selbst Setende, unendlich eben als bas Maaß (Messenbe) aller Dinge, weil eben barum von Nichts Andrem meßbar, also unermeßlich, und somit zugleich über alles Maag und alle Größe, Gränze und Schranke, auch über seine eigne Selbstbegränzung und Selbstbeschränkung erhaben. —

Durch das Moment der Selbstbegränzung und Selbstbeschräntung erhält der Begriff der Unendlichkeit zugleich eine unmittelbare Beziehung zur Endlichkeit. Denn eben damit daß, wie gezeigt, jenes Setzen aller Gränze und Schranke die Selbstbegränzung und Selbstbeschränkung Gottes involvirt, wird zugleich der formal allgemeine Begriff der Gränze- und Schranke-überhaupt zur gemeinsamen Kategorie (Unterscheidungsnorm) des Endlichen und Unendlichen. Das unenbliche göttliche Wesen ift in Beziehung auf Gränze- und Schranteüberhaupt (quantitativ) von dem endlichen, weltlichen, nur dadurch unterschieben, daß in jenem die Schranke und Granze freie Selbstbeschränkung und Selbstbegränzung, in diesem dagegen von einem Andern ihm gesette Beschränktheit und Begränztheit ist. Gott stehen mithin nicht, wie bas Begränzte und bas Unbegränzte, im rein negativen contradictorischen Gegensate sich gegenüber; fonbern bie Welt, weil von Gott gesett und bestimmt, umfaßt und umichloffen, ist zwar durch Gott begränzt und beschränkt, aber Gott ift nur insofern unbegränzt und unbeschränkt, als er burch nichts Anberes, auch nicht burch ben leeren Raum, sondern nur durch fich felbst begränzt ist. Durch sich felbst aber ift er begränzt; und bas Universum, Gott und Welt zusammen, ist baber zugleich begränzt und unbegränzt: begränzt, weil Gott durch fich felbst begränzt, bie absolute Granze ift, unbegranzt, weil von nichts Andrem begranzt und begränzbar. Rur weil wir ben Begriff ber Selbstbegränzung wiederum bloß von der Seite, von welcher wir ju ihm geführt merben, nicht aber von Seiten ber göttlichen Thätigkeit, als Act Gottes au fassen vermögen, weil also auch dieser Begriff wiederum au jenen Granzbegriffen unfres Denkens gehört, ist, wie gezeigt, auch ber Begriff bes Universums ein solcher Granzbegriff für uns. ift es andrerseits gerade bieses Moment ber Selbstbeschränkung und Selbstbegränzung, in welchem die Unendlichkeit als Qualität Gottes, als Ausbruck seiner Absolutheit gleichsam erft sich vollendet. Gott mare, wie ichon bemerkt, in Wahrheit nicht absolut, wenn er nicht seiner absoluten Macht und Thätigkeit auch selber mächtig Und eben diese Selbstmacht und Selbstbeherrschung bethätigt er als Schöpfer ber Welt, weil ohne seine Selbstbeschränkung und Selbstbegränzung bie Schöpfung ber Welt, bas Unterscheiben, Seten und Bestimmen eines Andern, unmöglich mare, - weil ohne fie mithin auch feine ich opferische Rraft nicht in Ausübung tommen, seine Allmacht sich nicht äußern könnte.

Sonach ergiebt sich: ber wahre positive Begriff ber Unendlichkeit bezeichnet nur biejenige Seite ber absoluten göttlichen Selbstthätigkeit, in welcher sie die Schranke und Gränze, alle Größe und alles Maaß selbst setzenbe ist; ber positive Begriff der Ewigkeit dieselbe Selbstthätigkeit von derjenigen Seite, von welcher sie das Princip und die Kraft ihres Seyns und Wirkens in sich selbst

trägt und in jenem Seten ber Gränze und Schranke, bas zugleich Selbstbeschränkung und Selbstbegränzung ift, ber absolute Anfang alles Senenben ist. Von ihrer negativen Seite bezeichnen beibe Begriffe das göttliche Wesen als die absolute Schranke und Gränze, die unergründliche Tiefe und unermeßliche Höhe, über die kein Senn und Denken hinaus kann, die alles Senn und Denken übersteigt, die absolute Transscendenz und Erhabenheit Gottes über der Welt. Eben barum aber find beibe Begriffe, in ihrer positiven wie in ihrer negativen Bebeutung, nur besondre Ausbrücke für einen und benselben Inhalt, für die Eine, in sich identische, sich selber gleiche Ab= solutheit Gottes. Denn wie die Einheit als Prädicat des göttlichen Wesens, so ist auch die Ewigkeit und die Unendlichkeit nur bie Bezeichnung eines bestimmten Unterschieds Gottes von ber Welt, und jeder dieser Unterschiede hat nur den Sinn, daß Gott in ihm in seiner Absolutheit sich faßt und von uns gefaßt wird.

i

1

An und für sich nämlich hat das göttliche Wesen nur Eine Qualität und kann nur Eine haben, die Absolutheit selbst. die Absolutheit Gottes ist die Gottheit Gottes: nur als absolute Rraft, als absolute Substanz, als absoluter Geift ift er Gott. Der Begriff berfelben fällt baher im Grunde mit dem Gottesbegriff, bem höchsten und letten jener Granzbegriffe unfres Denkens, in Eins zusammen. Aber diese Eine, an und für sich unfaßbare Qualität bricht sich gleichsam, ber Welt gegenüber, in eine Mannichfaltigkeit von Bestimmtheiten (Eigenschaften) bes göttlichen Besens, bie ebenso viele Unterschiede Gottes von der Welt sind und als solche Diese Bestimmtheiten erdie Denkbarkeit des Absoluten vermitteln. geben sich, indem wir Gott und Welt gemäß den logischen Rategorieen von einander unterscheiden. Gine solche Unterscheis bung haben wir bereits geübt, indem wir uns klar zu machen suchten, daß und in welchem Sinne Gott als das Urseyn und die Arkraft, als der Ans und für sich sepende, Eine, Ewige und Uns endliche, alle Qualität und Quantität Sekende und Bestimmende zu bezeichnen sey: wir gewannen biese Prädicate des göttlichen Wesens nur mittelft einer stillschweigend vollzogenen Unterscheibung Gottes von der Welt gemäß den ersten einfachsten Ur- und Grundkategorieen. Denn nur mittelft einer Unterscheidung gemäß den Kategorieen des Seyns und Werbens, der Thätigkeit und That entsteht uns der Begriff eines Urseyns und der Urkraft als des Ansangs und der Boraussekung bes Werbens und Wirkens, burch bas bie mannichfaltigen Dinge erst jum Senn gelangen. Rur mittelst einer Unterscheibung gemäß ben Rategorieen der Ginbeit und des Senns-an und für-fich gegenüber ber Unterschiedenheit ober bes Seyns-an und für-Andres entsteht uns der Begriff einer absoluten oder Ureinheit, eines Senns das schlechthin ibentisch mit sich, weil schlechthin an und für sich, in Beziehung auf sich ist, indem es selbst in seiner Beziehung auf Andres boch nur sich auf sich bezieht. Nur burch Unterscheidung gemäß ber Kategorie ber Qualität (ber Bestimmtheit bes Un-sich-senns) gewinnen wir ben Begriff einer Selbstbestimmung und Selbstbestimmtheit, die nicht nur nicht von einem Andern ausgeht, sondern vielmehr die Voraussetzung alles Andern weil die Boraussetung seiner Bestimmtheit ift. Und nur mittelst einer Unterscheidung gemäß der Kategorie der Quantität, die den Begriff der Granze und resp. Schranke involvirt, kommen wir zu bem Begriffe eines Unendlichen, das dem Endlichen als solchem gegenüber fieht, aber qualeich über alle Endlichkeit, weil über alle Granze und Schranke erhaben ift.

Indem wir weiter die Unterscheidung Gottes von der Welt durch die Reihe der logischen und ethischen Kategorieen hindurchführen, wird der Begriff Gottes erst seine volle Bestimmtheit und Klarheit für unser Bewußtseyn erhalten. Denn so gewiß wir nur durch Unterscheidung unser gegebenen Sinnesempfindungen und Gefühlsperceptionen von einander und unser selbst wie des Daseyns und der Beschaffenheit der Dinge in bestimmten Anschauungen, Borstellungen, Begriffen bewußt werden, so gewiß können wir auch vom göttlichen Wesen nur durch eine gleiche Unterscheidung eine klare Idee gewinnen.

Mit dem zulett erörterten Prädicate der Unendlickeit steht nun aber zunächst der Begriff des Raumes in unmittelbarer Beziehung. So gewiß alles Endliche als solches begränzt und beschränkt ist, so gewiß sind die mannichsaltigen Elemente, Dinge, Wesen der Welt zugleich neben einander. Über dieß Nebeneinander — das sundamentale Moment im Begriffe der Räumlichkeit, das nicht den Raum oder die Raumanschauung schon voraussetz, sondern mit dessen Wahrnehmung oder Vorstellung die Raumanschauung, weil die Ansichauung der Ausbehnung oder extensiven Größe, erst entsteht, — ist nicht erst in und mit der Begränztheit, sondern schon in und mit

jeber Unterscheibung und Unterschiebenheit gesett, moge sie eine reelle oder bloß ibeelle senn. Indem ich eine Sinnesempfinbung, Berception, Vorftellung 2c. von der andern unterscheibe, setze ich implicite und unvermeiblich die eine neben die andre und beide mir felbst, meinem unterscheibenben (vorstellenben) Ich gegenüber, - b. h. in und mit dieser Unterscheidung erhalten zugleich die unterschiebenen Objecte wie das unterscheidende Subject die Form eines Neben-einander, das ein inneres ideelles oder intelligibles genannt werden kann, weil es eben nur in und mit meinem Denken (Unterscheiben) gesetzt ift. Und indem ich mich selbst von andern Wesen unterscheibe, fasse ich mich implicite als Glieb bes allgemeinen Nebeneinander der Dinge, welches als allgemeine Form bes Sepns so gewiß realiter existirt, so gewiß die Dinge realiter von einanber unterschieden find. Dieses allgemeine Rebeneinander, wenn wir es für sich, abgesehen von den Dingen, als allgemeine Eristenzialform alles Sevenden faffen, ift ber Raum, b. h. ber Gegenstand ober Inhalt berjenigen Borstellung die wir mit dem Worte Raum bezeichnen.\*) - Er ift die allgemeine Eriftenzform alles Sependen. Denn so gewiß wir Gott als geiftiges Wefen, seine (producirend-unterscheibende) Thätigfeit als ein ichopferisches Denfen, die Welt und die mannichfaltigen Dinge ber Welt als seine Gebanken fassen müssen, b. h. so gewiß er absolutes Urwesen ist, so gewiß können wir nicht umbin, jene allgemeine Eriftenzialform auch auf sein Wesen zu übertragen, weil sie nothwendig die Eristenzialform bes göttlichen Denkens und seiner Gebanken ist. Denn inbem Gott benkend thätig ist, indem er seine Gedanken von einander und von sich selber, und sich von einem Andern, das er nicht ist, unterscheibet, schon in dieser Selbstunterscheibung, Selbsterfassung und Selbstbestimmung sett er nicht nur implicite ein Rebeneinander seiner Gebanken und seines Denkens, sondern auch sich selber in biefes Nebeneinander gleichsam hinein. Denn er erfaßt sich selber nur gegenüber seinen Gebanken, gegenüber bem Andern, von dem er sich unterscheibet. Insofern ift Gott ebenfalls im Raume. Aber zugleich ist er traft seiner Absolutheit in Beziehung auf Raum und Räum-

<sup>\*)</sup> Daß bieß ber wahre Begriff bes Raumes sep, in welchem alle Schwierigteiten und scheinbaren Wiberspruche sich lösen, habe ich wiederholentlich barzuthun gesucht. Bergl. Spft. d. Log. S. 256 f. Glauben u. Wissen, S. 106 f. Compend. d. Sog. S. 81 f.

lichkeit von allem Andern unterschieden. Der Raum ift als allgemeine Eristenzialform bes Sevenden zugleich auch Rategorie, allgemeine Unterscheidungsnorm. Jedes Ding ift in räumlicher Beziehung (kategorisch) baburch vom anbern unterschieden, daß es neben anbern Dingen ist als das andre: badurch erhalt es seine raumliche Beftimmtheit, seinen bestimmten Ort im Raume (im allaemeinen Nebeneinander). Run ist aber alles Andre, von Gott Unterschiedene nur. sofern Gott sich von ihm unterscheibet und es bamit fest: es ift . nur als von Gott Gebachtes. Insofern ift ber Raum selbst von Gott erst baburch gefest, daß er sich von Andrem unterscheibet. Damit fest zwar Gott zugleich fich felbft in ben Raum, indem er fich als Sependes neben anderem Sependen faßt und fest. Rugleich aber ift ber Raum in Gott gefett. Denn indem er in seinem ichopferischen Denken Sich von seinen Gebanken und bem in ihnen Gebachten unterscheibet, tritt zwar Gebanke und Gebachtes ihm gegenüber, aber nicht aus bem absoluten Denken heraus, sonbern wird ibm nur immanent gegenständlich. Indem also Gott fich als Senenbes von andrem Senenben unterscheibet, so besteht ber gesette Unterschied zugleich barin, bag alles andre Sepende nur neben Andrem und mithin im Raume ift, Gott bagegen alles Anderssepende, auch sich selbst als Anderssependes (von Andrem Unterschie benes) in sich, weil immanent sich gegenüber hat, also auch ben Raum als das allgemeine Nebeneinander der unterschiedenen Sepenben in fich befaßt. Insofern ift Gott zugleich unräumlich. insofern ift er in keinem bestimmten Raume, an keinem einzelnen Orte, sondern allgegenwärtig, und nur sein absolutes Selbst, beffen er in und fraft feiner Selbstunterscheidung fich bewuft ift, bilbet gleichsam bas Centrum seiner All umfassenden Wesenheit, bas Centrum einer unenblichen, weil von nichts Andrem begränzten Beriphetie, von welchem die Beripherie ausgeht, bestimmt, beherrscht ist, und welches daher ebenso wohl in ihr als über ihr liegt. —

Aehnlich verhält es sich in Betreff ber Zeit. Daß Gott als schöpferisches Denken, als producirend-unterscheidende Selbstthätigkeit, b. h. kraft seiner Absolutheit das Princip des Werdens und damit das Princip der Zeit und Zeitlichkeit in sich trägt, hat sich uns bereits dei Erörterung des Begriffs der Ewigkeit ergeben. Zugleich aber ist auch die Zeit eine allgemeine Existenzialform alles Seyenden. Denn so gewiß jedes Ding nur ist was es wird, so gewiß

į

ľ

t

ſ

į

i

ſ

!

ı

ļ

ſ

!

ļ

ĺ

ŀ

1

t

ift die allgemeine Form des weltlichen Daseyns ein allgemeines Vorund Nach-einander von werbenden (entstehenden und vergehenden) Dingen, von Bewegungen, Veränderungen, Ereignissen und Thaten. Wir können keine Bewegung als Bewegung, keine Thätigkeit als Thätigkeit faffen, ohne in ihr ein Vorher und Nachher, eine Aufeinanderfolge von Momenten zu unterscheiden: nur in und mit biefer Unterscheidung gewinnen wir die Vorstellung der Bewegung, — eben damit aber zugleich die Borstellung der Zeit, deren Anhalt eben nur die Aufeinanderfolge oder das Nacheinander von Momenten ift, mögen lettere burch Dinge, Ereignisse, Beränderungen, ober durch aufeinanderfolgende Punkte einer bloßen Bewegung repräsentirt senn. Ist dieß Nacheinander die nothwendige allgemeine Eristenzialform alles Berbens, aller Bewegung, Veränderung, Thätigkeit, so ift jedes werbenbe, sich verändernbe, wirkenbe Dina in ber Zeit, weil es ein Glied des allgemeinen Vor- und Nacheinander aller ist, und jedes nimmt eine bestimmte Stelle (Dauer) in der Zeit ein, weil es vor und nach andern Dingen ist als das andre, b. h. weil jedes in Beziehung auf Zeit und Zeitlichkeit vom andern unterschieden ift. Diese allgemeine Existenzialform ist wiederum insofern auch Gottes Eristenzform, als Gott in seiner producirendunterscheibenden Selbstthätigkeit nicht nur das Princip der Zeit in fich trägt, sondern zugleich in seiner Selbstunterscheidung von Anberem — womit überhaupt erst ein Andres gegeben ist, — sich Selbst als bas absolute Brius (ben absoluten Anfang) alles Andern faßt Eben bamit sett er sich als ein Segendes einem andten Seyenden gegenüber und zwar sich als das Vorhers, das Andre als das Nachherseyende, mithin Sich als Glied des allgemeinen Vor- und Nacheinander der Sependen. Insofern ist Gott selbst in Zugleich aber unterscheibet er sich ber Zeit nach (kategorisch) von Allem andern badurch, daß er eben das allgemeine Prius alles Andern und damit der Zeit selbst ist, indem ja lettere als das allgemeine Vor- und Nach-einander unterschiedlich Sepender bamit erst gesett wird, daß Gott in seiner producirend-unterscheibenden Thätigkeit die unterschiedlich Sependen selbst sept. Denn wie ber Raum ohne Räumlichkeit, ohne ein Nebeneinander von Segenben, so ift auch die Zeit ohne Zeitlichkeit, ohne ein Werden und Anderswerden, ohne ein Vorher und Nachher unterschiedlicher Momente, Acte, Dinge, das caput mortuum der Abstraction, in Wahrheit kein Gedanke, sondern ein leerer, gedankenloser Rame. Kraft jener Unterschledenheit ist aber Gott zugleich nicht in der Zeit. Denn als jenes absolute Prius hat er, wie demerkt, keinen Ansang, sondern ist selbst der absolute Ansang, und als das alles Werden und Anderswerden und damit die Zeit erst Setzende ist er nicht Selbst dem Werden und der Veränderung verfallen, sondern in seinem absoluten Selbst über alles Werden und Anderswerden erhaben, das schlechthin Unveränderliche, Sich selbst Gleichbleibende, Ewige.

— Wie es derselbe Begriff des Raumes ist, der und nöthigt, Gott als räumlich und zugleich als unräumlich zu sassen, so ist es derselbe Begriff der Zeit, der und zwingt, Gott in die Zeit und damit als zeitlich zu seigen, und zugleich auch wiederum umgekehrt die Zeit in Gott und damit Gott als nicht-zeitlich zu sassen. Es ist aber auch derselbe Begriff des Raumes und der Zeit, in welchem dieser ansscheinende Widerspruch sich löst.

Sofern Gott kraft seiner Absolutheit den Raum und die Zeit, weil das Weltall selbst in sich umfaßt, kann man ihn als das absolute Ganze bezeichnen. Er ist in sich selbst ein Ganzes, weil er als geistiges Wesen in seiner producirend unterscheibenden Selbstthätigkeit sich nicht nur von Andrem, sondern (im Selbstdewußtsen) auch sich in sich unterscheidet. Die damit gesetzen Acte, Unterschiede, Producte (Gedanken) sind seine Momente oder Theile, die er in sich befaßt, weil sie eben Acte seiner Selbstthätigkeit und somit Momente seiner selbst sind. Bugleich aber ist er in Beziehung auf Ganzheit und Theilheit (kategorisch) von der Welt und allen weltlichen Dingen unterschieden. Denn Gott ist nur als geistiges Wesen in seiner producirend unterscheiden den Selbstthätigkeit ein Ganzes, das an den Acten seiner Selbstthätigkeit seine immanenten Theile hat; nach seiner stossslichen Seite dagegen oder in seiner Substanzialität ist er kein Ganzes, weil seine

<sup>\*)</sup> Denn ein Ganzes ift nicht bloß, was in Theile zerlegt, und ein Theil nicht bloß, was von einem Ganzen abgetrennt werben tann. Ein Ganzes — gleichgültig ob theilbar ober untheilbar — ift vielmehr jebe Einheit, die Unterschiebliches in sich besaßt (aus Unterschieblichem besteht), und Theil mithin alles und jedes Sepende, seh es Ding oder Gedante, Stoff oder Arast, ein Etwas ober ein bloße Bestimmtheit, Thätigkeit, Action, Bewegung, oder nur Moment oder Act einer solchen, kurz jedes reell oder ibeell Sepende, das mit Andrem zu einer Einheit zusammengesaßt ist (vgl. System der Logik, S. 329 ff.).

Substanzialität nicht materiell (atomistisch), sonbern die Eine continuirliche, Alles umfassende und durchdringende Kraft der Aus-Alle weltlichen Dinge find bagegen auch in ftofflicher Beziehung Ganze, weil entweder selbst materiell und damit aus Theilen (Atomen) bestehend ober boch — wie die Seele — mit einer materiellen Leiblichkeit zu Ginem Ganzen verbunden. Eben darum in und fraft jener unbedingten, durch nichts Andres vermittelten oder bestimmten Selbstthätigkeit steht Gott auch als Ganzes nur in Beziehung zu seinen eignen Acten, Bestimmtheiten, Broducten; mithin nicht in Beziehung zu irgend einem Unbern, sondern nur zu sich selbst, b. h. er ift absolutes Ganzes, nicht zugleich Theil eines andern (größeren) Ganzen. Jebes Andre ist dagegen nur re-Latives Ganzes. Denn jedes weltliche Wesen ist zugleich ein Theil ber Welt, weil ein Glied bes allgemeinen Durch-, Aus- und Miteinander ber Dinge, ein Glied, durch das sie ebenso sehr bedingt und bestimmt sind, wie es seinerseits von ihnen bestimmt und be-Und dieses Weltganze, obwohl von Gott wesentlich verschieben, ist doch zugleich Gebanke Gottes und insofern, wie jeber göttliche Gebanke, ein Moment seines schöpferischen Denkens. seiner geistigen Wesenheit. Undrerseits indeß kann man mit gleichem Rechte fagen, Gott fen in teiner Beziehung ein Ganges. bas göttliche absolute Selbst, bas Thätige in seiner producirend= unterscheibenden Selbsthätigkeit, bas Bestimmende in feiner Selbstbeftimmung, bas Schaffenbe in feiner Schöpferkraft, ift insofern reine (ununterschiedene) Ginheit, als es eben bas Setende unb bamit die Boraussetung aller Unterschiedenheit und folglich aller Ganzheit und Theilheit ift. Aber dieses göttliche Selbst ist jenes absolute An- und Kür-Sich Gottes, das dem menschlichen Denten unzugänglich bleibt, weil es, obwohl unfer Forschen immer wieber zu ihm hingeführt wird, doch zugleich die Gränze unfres Forschens und Denkens und insofern kein Gebanke, sondern ein blokes Gedankenpoftulat ift. -

ļ

1

1

1

Wie Gott in seiner Absolutheit ein Ganzes ist, von dem seine Momente sich unterscheiden lassen, in demselben Sinne ist er ein Inneres, von dem sein Aeußeres (seine Form), ein Wesen, von dem seine Erscheinung sich unterscheiden läßt, — d. h. Gott ist auch in Beziehung auf diese Kategorieen von der Welt und allen weltlichen Wesen zu unterscheiden. Sein Aeußeres ist die Aeußerung seiner

felbst, die Bethätigung seiner producirend-unterscheibenden Schöpfertraft, die Darstellung der Gesammtheit der Momente, Acte und Producte berfelben, furz Aeußerung und Ausbruck iener abfoluten Selbstthätigfeit, in ber er fich felber immanent gegenständlich und insofern sich selber äußerlich wird, und zugleich (mit ber Schöpfung ber Welt) einem Andern unterschiedlich gegenübertritt und insofern gegen ein Andres äußerlich wird. Sein Inneres bagegen ist jenes absolute göttliche Selbst, bas eben in ber producirend-unterscheibenben Selbstthätigkeit Gottes fich bethätigt, in ber Manifestation feiner Schöpferfraft fich manifestirt, in feinem Meukern fich aufert. Das Neußere Gottes ift baber absolute Form, sein Inneres absoluter Eben darum aber, weil es absolute Form, b. h. nur Neu-Berung seiner selbst ift, ift es jugleich Erscheinung feines absoluten Befens. Denn in feinem Aeukern, in feiner producirend-unterscheibenben Selbstthätigkeit als Bethätigung seiner selbst, erscheint Gott nicht nur fich felber, indem er damit zugleich Bewußtfenn und Selbstbewuftfenn ift, sonbern mit ber Schöpfung ber Welt ericeint und manifestirt er sich auch in einem Andern und für ein Andres. Denn so gewiß die Welt Schöpfung ift, so gewiß beweift fie auch bas Dasenn eines Schöpfers. Aber sie beweist es nur barum, weil Gott im Schaffen sich nothwendig auch als Schöpfer manifestirt, und als Schöpfer ift er eben absolute, producirend-unterscheibenbe Selbstthätigkeit. Die Schöpfung ift als That biefer Thätigkeit auch Ausbrud. Manifestation, Erscheinung berselben, — mithin Erscheinung Gottes. Und zwar nicht bloß Erscheinung in einem Andern und burch ein Andres, sondern, sofern dieß Andre der Bahrnehmung und Vorftellung fähig ift, auch Erscheinung für ein Andres. bei näherer Erörterung bes Verhältniffes Gottes jur Menfcheit wird sich zeigen, daß ber Mensch - bas weltlich-geistige Wesen, in welchem bas Werben und der Entwickelungsprocest der Welt (für uns weniaftens) culminirt — bas Seyn und Wesen Gottes nicht blok in und mittelst der Welt, sondern auch ursprünglich und unmittelbar in fich felbst percipirt, daß also ben weltlich geistigen Wesen Gott unmittelbar erscheint (sich kund giebt). — Aber kraft seiner göttlichen Wesenheit ift Gott zugleich nach Innerm und Neußerm, Wesen und Erscheinung (kategorisch) von der Welt und allen weltlichen Wefen unterschieben. Denn in seiner Beziehung auf Anberes bezieht er sich, wie gezeigt, doch nur auf sich selbst; in seinem

Į

1

1

Sepn-für-Andres, seiner Aeußerung und Erscheinung, ist er mithin doch nur für sich, Selbstäußerung und Selbsterscheinung. Mit an= bern Worten, da sein Aeußeres, seine Form und Theilheit nur Aeukerung seiner absoluten Selbstthätigkeit ift, durch die er sich in sich und von Andrem unterscheibet, so ist auch seine Erscheinung absolute Selbstmanifestation, burch nichts Andres bedingt und beftimmt, Erscheinung seines Wesens und nur seines Wesens. andern Dinge find dagegen in ihrem Sepn-für-Andres zugleich Ihr Aeußeres und ihre Erdurch Andres bedingt und bestimmt. scheinung ist mithin niemals und in keinem Momente reine bloße Meußerung und Erscheinung ihres eignen Wesens, sondern zugleich Ausbruck ber Einwirkung und bamit Aeußerung andrer Dinge, also zugleich Erscheinung eines Andern. Und nur sofern diese ihre Bedingtheit und Bestimmtheit durch Andres zu ihrer allgemeinen Wesenheit als weltlicher Dinge selber gehört, steht ihre Erscheinung mit dem allgemeinen logisch-kategorischen Begriffe der Erscheinungüberhaupt nicht im Wiberspruch.

Daß Gott ferner in seiner göttlichen Wesenheit kraft seiner Absolutheit zugleich als absolute Substanz zu fassen sen, folgt aus allem Bisherigen von felbst. Substanz, b. h. bas Substirende, zu Grunde liegende, folechthin Borauszusepende, ift er eben damit, daß er in seiner schöpferischen Selbstthätigkeit die absolute Voraussetzung alles Segenden ift. Substang ift er nach seiner stofflichen Seite, weil er als die Kraft absoluter Ausdehnung alles Andre, Weltliche in sich befaßt, trägt und hält. Substanz ift er in seiner geiftigen Wesenheit, weil er als absolute producirend-unterscheidende Selbstthätigkeit, als absolutes Denken, nicht nur eine Mannichfaltigkeit von Acten, Gebanken, Unterschieden (Bestimmtheiten) sest, sondern auch diese Mannichfaltigkeit in sich zur Ginheit zusammenfaßt und jufammenhält. Substanz endlich ift er, weil die unterschiedlichen Kräfte (Qualitäten — Attribute), die wir ihm im Unterschiede von der Welt beizumessen nicht umhin können, nur als Formen der Aeuferung und Bethätigung bes Einen göttlichen Selbst, als Thätiakeits meifen ber Einen schöpferischen Urkraft gefaßt werben können. - Als diese absolute Substanz ift er aber zugleich in Beziehung auf Substanzialität (kategorisch) von allen andern Substanzen, von allen weltlichen Wesen unterschieden. Denn in stofflicher Beziehung bilben die Substanz jedes weltlichen Wesens zunächst die mannichfaltigen Atome, aus benen es körperlich besteht: sie sind als bie einfachen Elemente die Voraussehung ber Entstehung und Eris ftenz alles Zusammengesetten. Aber die Atome können nicht als Elemente der Dinge und damit als Substanzen fungiren, es konnen aus ihnen teine Dinge (Körper) entstehen und bestehen. wenn sie nicht durch eine Kraft in bestimmter Weise zur Einheit verbunden und in Ginheit zusammengehalten werden. Diefe einig ende und zusammenhaltende Kraft ift also gleichsam bie Substanz ibrer Substantialität, biejenige Kraft, burch welche bie Atome erft zu Substanzen (zu Dem, mas einem Andern substirt) werben. Ihr gegenüber find baher die Atome besser als Substrat der Dinge zu bezeichnen. Sie ist es, mit beren Bethätigung bas Ding erft entfteht, und in beren Bethätigung es besteht (feinen Bestand hat). Denn nur mit ber Berbindung ber Atome in bestimmter Form burch ein bestimmtes Band bildet sich ein bestimmter Körper; und nur so lange die verbindende Kraft wirkt und die Atome zusammenhält (ober wie bei ben organischen Körpern die ausscheibenden durch anbere ersett), besteht ber Körper und bleibt, trot aller anderweitigen Beränderungen (trot des Wechsels der Erscheinung), substanziell derfelbe. Sobald bagegen die einigende Kraft aus irgend einem Grunde aufhört zu wirken und somit die Atome sich auflösen ober andre Berbindungen eingehen, vergeht ber Körver ober wird substanziell ein andrer. Sie also ift die eigentliche Substanz des Dinges, und es giebt mithin so viele verschiebene Substanzen in der Welt, als es verschiedene Einigungsfräfte (und bamit Einigungsarten) der Atome giebt. Diefe Substanzen sind aber nur bedingte relative Substanzen, weil ihre Existenz durch das Daseyn der Atome, ihre Wirtsamfeit von Atom zu Atom burch die vermittelnde Thätigkeit Gottes bedingt ist. Sie sind insbesondere darum blok relative Substanzen. weil sie Gott und seine absolute Substanzialität zur Voraussetzung haben (vgl. über ben Begriff ber Substanz, Syft. b. Log. S. 339. Comp. b. Loa. S. 121 f.).

Wie Gott in Beziehung auf Substanz ober Substanzialität, so ist er auch in Beziehung auf Thätigkeit, auf Grund und Urssache von allen andern Wesen unterschieden. Seine Thätigkeit ist absolute, producirend unterschiedende Selbstthätigkeit. Kraft seiner Absolutheit, in seinem absoluten Selbst, ist er baher zunächst absoluter Grund, Grund seines eignen göttlichen Daseyns, weil dieses

Selbst eben selber der (lette, unergründliche) Grund seiner Selbstthätigkeit ift und weil er in dieser Selbstthätigkeit sich selbst erft als ein bestimmtes Wesen, als das von Andrem unterschiedene, absolute, göttliche Wesen sett und faßt. In seiner absoluten Gelbstthätigkeit ift er zugleich absolute Selbstthat, die absolute Folge die im absoluten Grunde liegt und aus ihm hervorgeht. Nur ist dieses Hervorgeben kein Uebergeben in Andersfeyn, kein Anderswerben, sonbern nur ein Uebergeben von Selbstbestimmung (Selbstunterscheibung) in Selbstbestimmtheit (Selbstunterschiedenheit), in welchem bas göttliche Selbst bas Eine, mit sich Identische ift und bleibt. Sofern Gott in bem angegebenen Sinne als Grund seines eignen Dasenns bezeichnet werden kann, ift er natürlich auch der Grund des Daseyns der Aber nur sofern er Grund seines eignen Dasenns ift, b. h. nicht unmittelbar, sondern nur mittelbar, ist er zugleich Grund Unmittelbar ist er ber Welt gegenüber des weltlichen Dasenns. vielmehr absolute Ursache oder als persönliches Wesen absoluter Urheber, die Welt feine Wirkung, fein Werk. Denn nicht unmittelbar mit seiner blogen Selbstunterscheibung (- in ber er eben Grund seiner selbst ift), sondern mittelbar in und mit seiner Selbstunterschiedenheit und Selbsterfassung, bestimmt und faßt er fich zugleich als Weltschöpfer. Nur weil und indem er fich felbst in feiner Absolutheit als die absolute Macht, Weisbeit und Gite (Liebe) faßt, schafft er die Welt, verleiht er dem Andern, Relativen, Weltlichen die Dauer, die im Werden und der Entwickelung zu einem bestimmten Ziele hin gegeben ift. Eben barum ift Gott einerseits immanente, andrerseits zugleich transscendente Ursache ber Welt: immanente, fofern er ber Grund feiner eignen Selbstbestimmung und Selbsterfassung ift, in biefer Selbsterfassung aber zugleich sich in sich, sein Selbst von seiner Selbsithätigkeit und deren Folgen, wie Sich von einem Andern, das er nicht ist, unterscheibet; transscendente Ursache, sofern er die Welt als seine Schöpfung nicht nur von sich Selbst, sondern auch von der producirend-unterscheidenben Thätigkeit seines schöpferischen Denkens, und bamit wiederum den Gebanken, in und mit welchem er sie setzt und nach welchem er sie bestimmt, von biesem seinen Inhalt, von der Welt als bem in ihm gebachten Gegenftanbe, unterscheibet. Gben bamit ftellt er die Welt nicht nur fich Selbst, sondern auch seiner schöpferischen Selbstthätigkeit, beren Wirkung fie ift, gesonbert gegenüber.

ſ

t

ĺ

1

ist damit keineswegs eine Trennung Gottes von der Welt, ein unvermitteltes Jenseit und Dießseit ober gar ein räumliches Suben und Drüben, also keineswegs Dasjenige gegeben, mas allein ben Namen eines beistischen Dualismus im wissenschaftlich verwerklichen Sinne des Worts verdient. Denn das gedachte Object, obwohl von bem Gebanken, in welchem es gebacht wird, unterschieben, bleibt immer ber Inhalt beffelben, in ihm immanent. Es tritt nicht bem Bedanken, sondern nur bem göttlichen Selbft und beffen Selbftthätigfeit, bem göttlichen Denten, gegenüber. Und bieß geschieht eben bamit, daß bas Object nicht nur vom Denken, sondern auch vom Gedanken, beffen Gegenstand es ift, unterschieben wird. Denn damit ift ein boppelter Unterschied gesett. Das Denken unterscheibet fich nicht nur von feinem Gebanten, fonbern auch wiederum ben Gebanken von seinem in ihm gedachten Objecte. Dieser lettere Unterschied und bamit ber Gebanke selbst tritt mithin amischen bas Denken und ben gebachten Gegenstand. Eben bamit aber treten fich beibe gegenüber. Rur ift bief Gegenüber tein äußerliches, räumliches, sondern ein inneres, immanentes, ein Gegenüber des Umschlossenen und Umschließenden, eine immanente Sonberung, die unmittelbar barin liegt, baß bas gebachte Object als ein vom Subject Unterschiebenes, zum subjectiven Wefen an fich nicht Gehöriges gesetzt und bestimmt wird. Damit ift es feiner Bestimmtheit, Beichaffenheit, Befenheit nach ein vom Subject und beffen Selbstthätigkeit Gesonbertes, Besondres, mabrend es ber blogen Eristens nach in dem es setzenden Denken immanent ift und bleibt. — Daß alle weltlichen Wefen in Beziehung auf Grund und Urfache (kategorisch) von Gott unterschieden find, leuchtet von felbst ein. Denn in ihrer bedingten Thatigkeit find fie eben nur bebingter Beife, unter mitwirkenber Anregung andrer Dinge (und resp. Gottes selbst) Grund ihres eignen immanenten Werbens und Anderswerdens, ihrer immanenten Entwickelung und Fortbildung; und ebenso find fie nur bedingter Beise im Busammenwirken mit andern Dingen Urfache von transeunten, ihrer Thätigkeit unterschiedlich gegenübertretenden Wirkungen und Werken.

Aber obwohl die Thätigkeit der weltlichen Wesen nur eine bebingte ist, so bleibt sie doch immer Thätigkeit, die, wenn die Bebingung eintritt, von den Dingen selbst ausgeübt wird. Wo diese Thätigkeit in dem oben dargelegten Sinne eine freie ist, da muß sie

in Wechselwirkung treten mit berjenigen Thatigkeit Gottes, welche einerseits als Welterhaltung bezeichnet werden kann, sofern fie jene die Wirkungen ber weltlichen Kräfte vermittelnde (übertragende) Thatigkeit ift, und welche andrerseits die Regierung der Welt burch Gott involvirt, sofern sie zugleich ben Bilbungsproces und bie Entwidelung ber Welt zu ihrem Ziele hin bedingt und leitet. Ru dieser Erhaltung und Regierung der Welt treten nothwendig die freien Sandlungen ber weltlich geiftigen Wesen in ein bestimmtes Berhältniß: fie können in Ginklang ober in Wiberftreit mit ihr fteben. Im Falle bes Einklangs erfolgt auf sie nothwendig eine andre Wirfung seitens ber Thätigkeit Gottes als im Falle bes Wiberftreits. Und insofern, tann man fagen, stehen sie im Verhältniß ber Wirkung und Rückwirkung, b. h. in Wechselwirkung zu der erhaltenden und regierenden Thätigkeit Gottes. Jugleich aber unterscheibet fich traft seiner Absolutheit Gottes Thatigkeit in Beziehung auf Bechselwirkung von allen weltlichen Wesen baburch, daß die Wirkungen ber letteren insofern mittelbar Wirkungen Gottes find, als bie weltlichen Aräfte, von benen fie ausgehen, durch die schöpferische Selbstthätigkeit Gottes gesetzt und bestimmt sind. Auch bas freie menschliche Wollen und Thun ist insofern barunter befaßt, als ja auch die menschliche Willensfreiheit von Gott gesetzt und nach Maaf und Grab bestimmt ist. Denn eben damit sind auch alle die Wirkungen, die möglicher Weise von dieser Kraft ausgehen können, implicite mit gefest und bestimmt. Rur zwischen biefen möglichen Wirtungen bat ber Mensch die Wahl, b. h. nur welche von ihnen er realisiren will, hangt von ihm ab, ift aber auch nur für ihn, nicht für Gott von bestimmendem Einfluß. Denn Gott, indem er die menschliche Willensfreiheit fest, bestimmt eben bamit auch von Anfana an seine eigne erhaltende und regierende Thätigkeit gemäß der menschlichen Willensfreiheit, also auch seine Rückwirtung auf alle die möglichen Wirkungen, die von der menschlichen Willensfreiheit ausgeben Kür welche auch immer von diesen möglichen Sandlungen ber Mensch sich entscheiben möge, sein Entschluß und beffen Berwirklichung begegnet immer einer von Anfang an gesetzen Selbstbestimmung Gottes, übt also auch auf die Selbstthätigkeit Gottes keine Wirkung, die nicht Gottes eigne uranfängliche That (Selbstbestimmung) ware. Die göttliche Weltregierung, obwohl sie im obigen Sinne eine Wechselwirfung zwischen ber Thatigkeit Gottes und ben

Buständen, Thaten und Schickfalen der weltlichen Wesen involvirt, bewirkt sonach doch keine Beränderung im göttlichen Wesen, noch auch nur in der göttlichen Thätigkeit, sondern nimmt ihren unwandelbaren Berlauf auf dem Grunde uranfänglicher, ewiger Selbsibestimmungen (Rathschlüsse) Gottes.

In Beziehung auf Zwed, Mittel, Enbursache, ift Gott baburch von der Welt und allen weltlichen Wesen unterschieden, daß Er es ift, ber, wie gezeigt, als Weltschöpfer, b. h. kraft seiner Absolutheit die Awede und Rielpunkte sest und bestimmt, auf welche bie weltlichen Kräfte in ihrem Mit-, Auf- und Gegeneinanderwirken hinzuarbeiten haben, in beren Berwirklichung bas zweckmäßige Geschehen, die zweckmäkige Ordnung und Aufeinanderfolge der Bewegungen und Ereignisse, ber Dinge und ihrer Wirksamkeit besteht, zu beren Realisirung jedes Ding als Mittel dient, und mit beren Realisirung jedes Ding seinen Zwed erfüllt und erreicht. Indem aber Gott andrerseits biese Awede insofern wiederum Selber ver wirklicht, als er in seiner schöpferischen Thätigkeit die elementaren Kräfte der Welt und damit die Mittel, durch welche die Zwede realifirt werden, selber sett und bestimmt, so ist seine schöpferische Thotigkeit im Grunde zugleich selber bas Medium der Berwirklichung ber von ihm gesetzen Awecke. Ra er ift, wie sich zeigen wird, in gemissem Sinne selber ber absolute, bochfte Endamed bes weltlichen Werdens, ber Weltbilbung und Weltentwickelung und bamit ber Welt felbst. Alle weltlichen Wesen wie die Welt selbst find bagegen nur Mittel für bie von 3hm gesetten Awede, in beren Realisirung fie nicht nur als Mittel ihren Zwed erfüllen, sonbern auch ihres eignen Daseyns Zwed erreichen. Auch find sie schon badurch in Beziehung auf Amedthätigkeit von Gott verschieben, baß fie nur bebingter Beife, unter Anregung und Mitwirkung andrer Dinge Awede zu seben und nur durch Anwendung gegebener Mittel zur Ausführung zu bringen vermögen; auch ber Mensch ift nur in biefer bedingten Weise Urheber von Aweden und beren Realifiruna. —

Der Begriff ist in seiner kategorischen Bebeutung Ordnungskategorie, und zwar als Zweckbegriff (als allgemeines Endziel alles Werbens und Geschehens) Princip ber zeitlichen Ordnung, als Gattungsbegriff Princip ber räumlichen Ordnung ber Welt (vgl. Comp. b. Log. S. 148 ff. 164. Glauben u. Wissen, S. 126 f.).

In Beziehung auf ben Begriff unterscheibet fich baber Gott baburch von allen weltlichen Wesen, daß Er es wiederum ift, ber in und traft seiner Absolutheit ben Begriff selber als Ordnungsprincip bes weltlichen Werdens und Daseyns fest, indem er ihm gemäß die Elemente und Kräfte ber Welt bestimmt. Denn wie man auch immer die Entstehung der verschiedenen Gattungen und Arten der Dinge erklären moge, immer ift fie nur benkbar unter Boraussetzung einer folden Disposition der Stoffe und Kräfte der Natur, daß sie in bestimmter Weise, in bestimmten Proportionen nach einem bestimmten gesetlich wirkenden Typus mannichfache Berbindungen eingehen mukten. Und ebenso ist die Bilbung und Aufeinanderfolge mannichfaltiger Gattungen, Arten und Eremplare nur benkbar, wenn die Stoffe und Krafte von Anfang an fo zusammengeordnet wurden, daß sie in ihren Bewegungen, Verbindungen und Lösungen eine beftimmte Reibefolge von Stufen, einen bestimmten Gang bes Wirtens und Bilbens, einen Fortschritt auf einanber folgenber Acte ju einem bestimmten Biele bin einhalten mußten, - b. h. wenn bas weltliche Werben und Geschehen in zeitlicher Beziehung nach einem bestimmten Principe geordnet wurde. Eben barum, weil die Dinge begrifflich unterschieden find, weil Gesetlichkeit und 3medmäßigkeit und eine räumliche und zeitliche Ordnung in der Welt besteht, ift Gott, wie gezeigt, nur als geistiges Urwesen zu fassen. Rugleich aber unterscheibet er sich in seiner geistigen Wesenheit, bearifflich, von allen anbern geiftigen Wesen. Denn traft seiner geistis gen Wesenheit gehört er zwar unter ben Gattungsbegriff ber geiftis gen Wesen überhaupt; aber kraft seiner Absolutheit ist er weder burch irgend eine andre Macht als Glied biefer Gattung geset, noch auch burch seinen Gattunasbeariff bedingt und bestimmt. hat vielmehr sich selbst als Glied ber geistigen Wefensgattung eingeordnet, indem er die Gattung als solche felber gesetzt und bestimmt hat: benn erft durch die Schöpfung mannichfaltiger geiftiger Wefen ift die Gattung berselben als Gattung entstanden. Und folglich steht er nicht als einzelnes Exemplar unter feinem Gattungsbegriff, fonbern ift vielmehr über benfelben schlechthin erhaben. Die creatürlichen Geifter bagegen entstehen, wie alle Dinge, nur in und mit ber Schöpfung ber Welt, burch einen Bildungs- und Entwickelungsproces berselben, burch welchen sie allmälig zur Production geistiger Wesen befähigt wirb. Die ganze Gattung ber creatürlichen Geister

ift mithin eine bloße Art ber weltlichen Wesen überhaupt, und steht als solche dem absoluten Geiste unterschiedlich gegenüber. Zugleich aber ist die Schöpfung derselben und die damit gesetzte Selbstzusammenfassung Gottes mit den creatürlichen Geistern unter den Gatzungsbegriff der geistigen Wesen-überhaupt ein Zeichen und Ausdruck, daß die Welt auf der Höhe ihrer Entwicklung zur Einigung mit Gott von ihm selbst bestimmt ist.

Die Ibee endlich in ihrer logischen Bedeutung ist diejenige Unterscheidungsnorm, die wir unwillkührlich und implicite anwenden, wenn wir die Dinge barauf ansehen, was ein jegliches seinem Sattungsbegriffe, seiner Individualität und seinem Zwede gemäß seyn foll und also burch ben Proces bes weltlichen Werbens mit ber Erreichung seines Biels werben foll. Ronnen wir nicht umbin anzunehmen, daß es ein solches Riel giebt — weil durch ein Werben in's völlig Unbestimmte nichts werben würde, — und daß daher die Dinge in Beziehung auf dieß Ziel und bamit in Beziehung auf jenes Sollen von einander unterschieden find, fo ift es wiederum Gott, ber jedem Dinge seine Idee gesetzt hat, indem er es der Idee nach bestimmt, b. h. von andern unterschieden hat. Das Biel aber bes weltlichen Werbens tann nicht außerhalb Gottes fallen. Gott fann ber Welt tein Biel gesteckt haben, bas fie von ihm hinwegführte, sey es in die leere Unendlichkeit hinaus, sey es zu einem Punkte bin, der sie von ihm trennte. Denn in der leeren Unendlichkeit giebt es tein Ende und Biel; und ohne Gott tann die Welt nicht bestehen: in der Entfernung und Trennung von ihm würde sie nicht ju ihrem Ziele, sondern nur ju ihrem Enbe (Untergange) gelangen. Wie die Welt von Gott ausgeht, so fann sie in ihrem Fortgange und Endziele auch nur zu Gott zurückehren. Ift mithin biefe Rudtehr, dieje Einigung mit Gott, Zwed und Beftimmung aller Creatur, so ift Gott selbst bas Ziel aller Bewegung und Entwidelung, alles Werbens und Geschehens in der Welt, so ift die Erreichung dieses Biels und mithin wiederum Gott felbst ber bochfte Zwed alles weltlichen Dasenns, Strebens und Wirkens. Und ist damit nicht bloß ein äußerliches Zusammensenn, sondern eine innere Wefens- und Lebensgemeinschaft mit Gott als Ziel und Zwed hingestellt, so tann auch die Bewegung nicht bloß ein äußerlicher Fortschritt, sondern muß eine innere Erhebung, eine Fort- und Umbildung bes Wefens, eine Hinaufbildung besselben zur ethisch-geistigen Wesenheit Gottes

fevn. Führt aber sonach nur eine solche Hinaufbildung der Creatur jum Ziele bes weltlichen Werbens, so ift auch ber Begriff Gottes, als Begriff bes absoluten und somit schlechthin vollkommenen Wesens, zugleich die absolute Ibee. Denn eben damit ift er qugleich Ausbruck ber Volltommenheit, ber böchften Bilbungsstufe, ju ber die Creatur sich erheben foll, bochftes Ibeal bes Werbens, bes Strebens und Wollens, Wirfens und handelns ber Creatur, bas fie freilich nicht burch fich und für fich, als Creatur, sonbern nur burch Gott, in ber Ginigung mit ihm erreichen kann, bas inbeß boch ihr Ideal ift und bleibt. Aber eben weil Gott die absolute Ibee ift, unterscheibet er sich zugleich ber Ibee nach von allen weltlichen creatürlichen Wesen. Denn mährend alle Dinge ihrer Ibee nach von Gott gesetzt und bestimmt find, ift Er felbst seiner Ibee nach absolute Selbstfetung und Selbstbestimmung und zugleich bas alles Andre nach seiner Ibee Bestimmende. Nur badurch daß Er felbst die Einigung mit ihm als höchsten Awed und lettes Riel aller Dinge fest, wird zugleich ber Begriff seines Besens zur absoluten Ibee, jum Zielpunkte bes Werbens und ber Entwickelung ber Welt, und damit zum Mackstabe und Unterscheidungstriterium für die Stellung jebes Dinges in biefer Entwidelung, für bas Berhältniß eines jeden zur absoluten Idee, durch das zugleich die eigne Idee jedes Dinges sich bestimmt und allein bestimmbar ift. Wie also ber Eine ewige Act, burch welchen Gott im Selbstbewußtseyn als absolutes ethisch-geiftiges Wesen fich erfaßt, jugleich ber Schöpfungsact ber Welt ift, so ift es eben biefer Act und die bamit im göttlichen Selbstbewußtseyn gesetzte Ibee Gottes, wodurch alle Dinge ihrer Ibee nach und damit nach Ursprung, Wesen und Aweck bestimmt sind. Und wie die Ibee Gottes als höchstes Ibeal bas absolute Princip und Riel bes Werbens, Strebens, Wirfens ber Dinge ift, so ift fie eben bamit zugleich auch bas lette Princip und höchste Ziel alles Forschens und Erkennens. Dadurch ift fie als Idee von allen anbern Ibeen unterschieben.

Sonach aber ergiebt sich zugleich: eben seiner Jbee nach unterscheibet sich Gott zugleich in ethischer Hinscht von allen andern creatürlichen Wesen. Denn mit dem Zwed und Ziel des weltlichen Werdens, mit Dem was jedes Ding werden und seyn soll, ist das Werden und somit das ganze weltliche Daseyn in eine ethische Beziehung gesetz: der Begriff des Sollens ist der Grundbegriff der

Ethik, weil nur daburch, daß das Sollen auch dem freien Willen und Thun bes Menichen gilt, ethische Gefete, Ween und Berhaltniffe entstehen. Und mithin kann auch die Ibee Gottes als Ibee pom menschlichen Geifte nur erfakt werben, wenn er bas gottliche Wesen nicht bloß nach ben logischen, sondern auch nach ben ethis ichen Rategorieen von andern Wesen unterscheibet. Das bestätigt sich auch historisch aus ber Geschichte ber Menschheit. Denn so verschieben auch bas göttliche Wesen in ben mannichfaltigen Religionen und Philosophieen aufgefaßt worden, immer erscheint es in ethische Beziehungen zur Welt und Menschbeit gesett, immer bewährt sich ber Gottesbeariff zugleich als Magkstab für die sittliche Bilbungs stufe der Nation wie des Einzelnen, immer erscheint er als die Grundlage aller Cultur und Gefittung, — ein sicheres Zeichen, daß es in der Natur der Dinge wie in der Natur unfres Denkens liegt. bas Ethische und Natürliche aus bemselben schöpferischen Urgrunde herzuleiten und somit ihr mahres Verhältniß nicht in abstracte Trennung, in vernichtenden Wiberstreit, sondern in gegenseitige Bebingtheit, Bermittelung und Einigung zu seten. In ethischer Beziehung aber kann Gott nur von benjenigen creatürlichen Wefen unterschieden werden, deren Wesenheit selbst eine ethisch-geistige ift ober boch ben Reim ethisch-geistigen Lebens in sich trägt. ethisch im engern Sinne kann nur bas freie selbstbewußte Streben und Wirken, Wollen und Handeln heißen, eine ethische Unterscheidung mithin auch nur auf geistige, mit Willensfreiheit begabte Befen Anwendung finden. Wenn wir Gott also in ethischer Beziehung unterscheiben, so betrachten und erörtern wir eben bamit

## III. Das Berhältniß Gottes jur Menschheit und jum menschlichen Wefen.

Die ethischen Kategorieen stehen zu jenen allgemeinen Begriffen, bie man, weil sie die Normen für unser freies Wollen und Handeln bilden, ethische Ideen genannt hat, in demselben Verhältniß wie die logischen Kategorieen zu unsern concreten Begriffen von der Natur der Dinge und unsres eignen Wesens. (Dieß habe ich in der Schrift über "Glauben und Wissen 22." S. 157 ff. des Näheren darzuthun gesucht.) Man hat sie indessen bisher stets mit den ethischen Ideen verwechselt und identificiert. Und allerdings können sie insofern Ideen genannt werden, als sie in ähnlicher Weise, wie die

Logische Kategorie ber Ibee-überhaupt, unfre unterscheibende Thätigteit in Beziehung auf ein Sollen leiten und bestimmen. mittelft ihrer unterscheiben und vergleichen wir eben die freien Willensacte und Handlungen in Beziehung auf bas, was fie fenn follen. Allein andrerseits kommt uns erst mittelst ihrer als bloger Normen unfrer unterscheibenben (auffaffenben) Thätigkeit gum Bewußtfenn, mas unter Recht und Gut, Bahr und Schon zu verfteben fey: nur mittelft ber ethischen Rategorieen gewinnen wir biefe Begriffe und entwickeln ihren Inhalt höher und höher, bis sie befähigt sind als Gesetze und Normen für all unser Wollen und Han-Mithin fallen die ethischen Kategorieen in Wahrheit deln zu gelten. boch keineswegs mit den ethischen Ideen in Eins zusammen. mehr nur wenn man beibe bestimmt von einander unterscheibet und jene als die immanenten unbewußten Normen unsrer unterscheibenden Thätigkeit, diese als die damit erst fich bildenden bewußten Normen unfrer enticheibenben, unfer Wollen und Sanbeln bestimmenden Thätigkeit faßt, beben sich, wie ich gezeigt zu haben glaube, die Mängel und Wibersprüche, welche die bisherigen Theorieen der Ethik mehr oder minder durchkreuzen.

Aber eben weil nicht nur unfre allgemeinen ethischen Beariffe. so hoch ober niedrig sie stehen mögen, sondern auch unfre Einzelporstellungen und Einzelurtheile über Recht und Unrecht, Gut und Bose 2c., nur entsteben konnen mittelft und infolge einer Untericheibung ber Dinge nach ethischen Rategorieen, weil also biese ethischen Kategorieen als leitende Gesichtspunkte unfrer unterscheibenben Thatigkeit unferm Geifte ursprünglich immanent find, weil wir anfänglich ganz unbewußt und unwillführlich ihnen gemäß Unterschiede setzen und Urtheile fällen, und weil endlich ebenso ursprünglich ein Gefühl bes Sollens ihnen correspondirt. liefern sie zugleich den schlagenoften Beweis, daß der schöpferische Urgrund unfres Daseyns nothwendig selbst in ethischer Beziehung zu unserem Seyn und Wesen stehen muß. Denn eben biese immanente Ursprünglichkeit ber ethischen Rategorieen und bes ihnen entsprechenden Gefühls des Sollens beweift den Ursprung berselben aus der schöpferischen Thätigkeit Gottes. Und gerade ber Umftand, daß wir uns bes Inhalts ber ethischen Ibeen, ber Gesetze und Normen unfres Wollens und Handelns, nicht unmittelbar bewußt sind, daß sie uns vielmehr mittelft Unterscheibung gemäß den

ethiichen Rategorieen erft jum Bewußtfenn tommen, bag wir alfo unfre ethischen Beariffe und damit die bewusten Normen unfres Wollens und Handelns uns durch eigne Thätigkeit zu bilben baben und der Erfolg dieser Thätigkeit von der Sorgfalt und Genauigkeit bes Unterscheibens und damit von unserm freien Willen abhangt. - gerade diefer Umftand beweift, daß Gott mit bewußter Beisheit das Kundament unfres ethischen Dasenns legte. Grundlage alles ethischen Lebens, Wollens und Wirkens ift bie Freiheit, und die Freiheit ift ohne Spontaneität, ohne Selbsttbatiafeit Die zweite ebenso nothwendige Bedingung ber ein leerer Name. Sittlichkeit ist zwar bas Bewuftlenn eines Gefekes. bas ber freie Wille zu befolgen, bessen Inhalt er in freier Entschließung zu verwirklichen hat. Aber für die Freiheit tann es tein Gefet geben, bas ibr von fremb ber auferleat murbe: benn bamit borte fie auf Freiheit ju fenn. Gin Sittengeset, bas mit 2mang auftrate - und ware es auch nur ber Zwang einer absoluten Autorität, - ware baher tein Sittengefet: benn es wurde die Freiheit ber Entschließung aufheben. Das Sittengeset barf uns baber nicht als von außen burch eine befehlende, verheißende, lohnende und strafende Macht gegeben. sondern muß uns als in unserm eignen Wesen liegend, als übereinstimmend mit unserer eignen Bestimmung und ben ihr entfprechenben Rielpunkten unfres Wollens und Handelns erscheinen. Eben barum muß es auch übereinstimmen mit unserm eignen wahren Denn ein Gefet, das Handlungen fordert gegen unfer wahres Wohl, gegen die Harmonie unfrer Strebungen und Empfindungen, Gefühle und Vorstellungen unter einander und mit der Außenwelt, wurde eben damit unserm Wesen Awang anthun und nur als Zwang von uns empfunden, aus Zwang befolgt werben Die Freiheit ist der alleinige mahre Grund der ethisch nothwendigen und eben darum auch vorhandenen (von Gott gefetsten) Uebereinstimmung zwischen Sittlichkeit und Glückeligkeit. Rurz, es liegt eben im eigensten Wesen bes Sitten gesetzes, baß es als foldes nicht Zwang übt, sondern selber die freie Entschließung forbert. Me ein folches aber tann es une nur erfcheinen, wenn wir es auch durch eigne freie Thätigkeit in uns finden, durch eigne freie Thätigkeit uns seines Inhalts bewußt werden.

Andrerseits kann ein Besen, das im Werden, in der Entwickelung und Fortbildung begriffen ist, nicht von Ansang an im vollen Besite der Freiheit seyn. Wie alle Kräfte und Fähigkeiten bes Menschen, so kann auch das Vermögen der freien Entschließung, das Bermögen die sich aufbrängenden Impulse zum Wollen und Hanbeln (die Triebe, Strebungen, Reigungen 2c.) gleichsam zu fistiren, einer Erwägung zu unterwerfen und zwischen ihnen eine Wahl zu treffen. — auch bieses Vermögen kann nur allmälig burch fortgesette Uebung zu voller, ungehemmter Wirksamkeit gelangen. Insofern tann man fagen, daß die Freiheit eben als die un gehemmte Wirksamkeit bieses Vermögens vom Menschen erft burch eigne Thätiakeit erworben werben muffe. Darauf allein beruht die Möglichkeit einer Ergiehung gur Sittlichkeit, bie eben nur in einer Anleitung zur Uebung ber Freiheit und bamit zur Erwerbung berfelben bestehen kann. Und in der That wäre eine bloß geschenkte Freiheit wiederum keine Rreiheit. Denn Grund und Wesen derselben ift die Ist diese also eine werdende, so kann auch spontane Selbsttbätiakeit. die Freiheit nur aus diesem Grunde beraus sich entwickeln, nur burch bie eigne Selbstthätigkeit bes freien Wesens zum Daseyn, zur Wirtlichkeit und Vollendung, zur vollen ungehemmten Wirkfamkeit gelangen, - b. h. nur die Möglichkeit (bas Bermögen) ber Freiheit kann gegeben seyn, die Verwirklichung berfelben muß von der eignen Selbstthätigkeit abhängen, wozu ber Impuls nur von einem ursprünglichen Triebe, einem Gefühle des Sollens, in welchem eben bie Freiheit, die volle ungehemmte selbsteigne Entschließung, als bas Senn-sollende, bem eignen geiftigen freien Wesen Entsprechenbe, sich ankundigt, ausgehen kann. — Dann aber kann auch bas Gefet ber Freiheit, das Sittengeset, nicht fix und fertig gegeben seyn. Auch bie Normen bes freien Bollens und Handelns und somit die ethischen Ibeen müffen vielmehr ihrem Inhalte nach ebenfalls aus und mittelft eigner Selbstthätigkeit sich entwickeln. Auch sie können ihren Inhalt nur allmälig, in ftufenweisem Fortschritt entfalten, — turz ber Mensch kann nur in fortschreitender Steigerung und Ausbilbung aur vollen Klarbeit bes ethischen Bewußtseyns, zur vollständigen umfassenben Erkenntniß bes Inhalts ber ethischen Ibeen gelangen. Der Inhalt berfelben kann mithin nicht ursprünglich und von Anfang an in seinem Bewußtseyn bereit liegen, sondern er muß selbst auf die Gefahr des Arrens und Kehlareifens — burch eiane Selbstthätigkeit ihn sich jum Bewuftfenn bringen, ihn als Gefes seines Wollens und Sandelns erkennen und in seinen Willen als

Motiv und Richtschmur seiner einzelnen Willensacte aufnehmen, — b. h. nicht als bewußte Joeen, sonbern nur als anfänglich unbewußte Kategorieen der unterscheibenden, auffassenden, das Bewußtseyn vermittelnden Thätigkeit des Geistes können die ethischen Principien ein immanentes Moment, eine angeborene Mitgift der menschlichen Seele seyn.

Nichtsbestoweniger sind indek eben diese Brincipien und Normen boch ursprünglich von Gott gesett. Sie sind eben bamit von Ihm gesett, daß er die menschliche Seele mit dem Bermogen ber Freiheit begabte, das Gefühl des Sollens, entspringend aus ber Selbstaffection durch ihre eigne (göttliche) Bestimmung, und mit diesem Gefühle die ethischen Rategorieen als immanente Normen ihrer unterscheibenden Thätigkeit in sie pflanzte, - b. h. sie find eben damit von Ihm gesetzt daß er die menschliche Seele eben als menschliche (mittel- oder unmittelbar) schuf. Nur darum, weil sie in letter Instanz boch von Gott herruhren, können sie, obwohl im eignen Wesen des Menschen gegründet, obwohl mit seiner Bestimmung und seinem wahren Wohl übereinstimmend, obwohl burch eigne Thätigkeit ihm zum Bewußtseyn kommend, obwohl mit feiner eignen Entwidelung, mit seiner lebung ber Freiheit, mit seinem Wollen und Handeln, Erkennen und Wissen, im Laufe der Weltgeschichte erft ihren vollen Inhalt zur Klarbeit bes Bewußtseyns entfaltend, boch als Gesetze erscheinen, an beren Erfüllung sein Wohl und Webe gebunden, ju beren Beobachtung fein Wollen und Sandeln verpflichtet ift. Denn fie find folde Gefete für ihn eben barum. weil sein Wefen selbst, in welchem fie gegründet find, von Gott gefest ift; und fie erscheinen ihm nothwendig auch als Gesete, trot ihres wechselnden, mit jeder höheren Entwickelungsstufe fic ändernden Inhalts, weil wiederum fein Wefen selber ihm als ein gesettes, bestimmtes, bas er weber andern noch überspringen tann, aber auch zugleich als ein sich entwickelndes, sich fortbilbendes gegeben und als foldes im unmittelbaren Gelbstgefühl wie in der Reflexion des Bewußtseyns sich darstellt. Nur dadurch baß auf diese Weise — burch die ethischen Kategorieen — die Entstehung und Entwidelung bes sittlichen Bewußtseyns aus eigner freier Thatigfeit und bamit die Immaneng bes Sittengesetes fich von felber mit ber Transscenbeng feines Urfprungs verlnutpft und vermittelt, löst sich ber anscheinenbe Widerspruch zwischen Freiheit und Bexpflichtung, zwischen freier Selbstbestimmung und gegebenem Gesehe, zwischen Wollen und Sollen.\*)

ţ

į

Wir meinen: in dieser Anordnung der ethischen Elemente der menschlichen Natur bekundet sich zunächst und unmittelbar die Weissheit Gottes als ethische Eigenschaft seines Wesens. Denn nur durch diese Anordnung, durch diese unmittelbare Verknüpfung der ethischen Kategorieen als immanenter Normen der auffassenden Ehätigkeit mit dem Gesühle des Sollens als immanenter Norm der strebenden, wollenden Thätigkeit, erscheint es möglich, die Freisheit der Creatur mit einer Herandildung, Entwickelung und Erziehung derselben zur Sittlichkeit zu vereinigen, — d. h. nur auf Grundlage dieser Anordnung erscheint überhaupt Freiheit und Sittlichkeit und das Ziel derselben, die ethische Volksommenheit der Creatur, erzreichbar.

Eben diese göttliche Weisheit bekundet sich darin, daß, wie wir bereits gesehen haben, die Natur und Welt so beschaffen und geordenet erscheint, daß sie der menschlichen Freiheit einen angemessenen Spielraum ihrer Bethätigung gewährt, indem die Natur kein starrer unwandelbarer Mechanismus, sondern der Einwirkung freier Kräfte zugänglich ist, ohne dadurch in ihrer Ordnung und Gesehmäßigkeit gefährdet zu werden.

Dieselbe göttliche Weisheit enblich bezeugt sich daburch, daß, wie gezeigt, schon in der Natur, wenn auch noch in unsreier und undes wußter Form, das Sittengesetz seine Herrschaft behauptet und dem menschlichen Wollen und Handeln gleichsam als Prototyp und Richtschur vor Augen gestellt erscheint.

<sup>\*)</sup> Trot biefer Immanenz bes Sittengesetes ift es bem religiösen Glauben unbenommen, an eine geoffenbarte Gesetzgebung Gottes, geoffenbart im geswöhnlichen Sinne bes Wortes, zu glauben. Denn wie das immanente Sittengeset im Grunde seinerseits schon eine immanente, continuirliche, allgemeine, anfänglich unbewußte Offenbarung Gottes im menschlichen Wesen ift, so kann — wenn es der Gang der Weltzeschichte, der Plan der göttlichen Weltregierung forbert, — das Sittengesetz durch einen besondern Act Gottes auch als Offenbarung gesetzt, dem menschlichen Geiste kundgethan, und damit die im menschlichen Wesen selbst liegende immanente Offenbarung zu einer gegebeneu emanenten umgewandelt werden. Nur ist immer sestzuhalten, daß jede Offenbarung Gottes gar nicht als göttliche Offenbarung vom Menschen gesaßt und erstannt werden könnte, wenn nicht die Immanenz des Sittengesetze in ihm selbst die Wahrheit und Gilltigkeit (Göttlichkeit) berselben bezeugte.

Die göttliche Weisheit fest die f. a. Allwiffenheit Gottes Denn die Weisheit ift ein Wissen, aber ein Wiffen von ethischem Gehalt und prattischer Tenbeng, ein Biffen, bas wie alles Wiffen die Wahrheit zum Gegenstand bat, aber ein Biffen bes Guten als des Wahren, und des Wahren als des Schönen, ein Wissen das eben darum dem Wollen und Thun des Wahren, Schönen bient, indem es die zweckmäßigsten Mittel zu beffen vollkommenster Realisirung an die Hand giebt. — also ein Wissen, das vom Wollen bes Guten, und somit ein Wollen bas vom Wiffen bes Guten burchbrungen, beftimmt, geleitet ift, in welchem beibe Seiten zu völliger Einheit zusammengeben. Die abfolute Beisbeit involvirt und supponirt mithin ein absolutes Biffen nicht nur bes Guten. Wahren. Schönen felbft, sonbern auch ber Mittel, es als das Sepnsollende zur vollen Ausführung zu bringen. Wir können biek absolute Wiffen als Allwiffenbeit bezeichnen, ohne damit die abstracte theologische Fassung dieses Begriffs adoptiren und auf die Lösung der in ihr liegenden Schwierigkeiten eingeben zu müssen. Uns genügt es erkannt zu haben, daß die Ratur in ihrer Zwedmäßigkeit, Orbnung und Gesehmäßigkeit überall auf ein absolutes Wissen, Bewuftsenn und Selbstbewuftsem der ihr porauszusebenden schöpferischen Rraft zurückweift, und bag baffelbe icon innerhalb ber Natur insofern als ein ethisches, als Weisheit fich fundgiebt, sofern Amedmagigfeit, Gesetlichkeit und Ordnung fundamentale Momente im Begriff bes Guten, Principien bes Bollens und Thuns bes Guten find. Uns genügt es erkannt zu haben, baß bas absolute Wissen ein nothwendiges Moment des Wesens und Begriffs Gottes ift, weil Gott, indem er fich felbst in seiner absoluten ethisch-geistigen Wesenheit erfaßt, also in bem uranfänglichen ewigen Acte seines Selbstbewußtseyns, jugleich als Weltschöpfer fic fast und bestimmt, und bamit zugleich bie Welt nicht nur als feine Ibee, fondern auch gemäß seiner Ibee schafft. Gben damit ift ibm die Welt als der Inhalt seiner Idee nicht nur in ihrem Ursprunge und Daseyn, sondern auch in ihrem Werben, ihrer Entwickelung und Fortbildung, ihren Riel- und Endpunkten, also in Bergangenheit. Gegenwart und Rufunft, unmittelbar immanent gegenständlich, mit berselben absoluten Klarbeit von ihm gewußt, mit ber er seiner selbst fich bewußt ist. Hier kommt es uns nur noch barauf an, biefe Weisheit und Allwissenheit Gottes, die in Ihm zur absoluten Ginheit beffelben Begriffs zusammenfallen, burch Unterscheibung und Beziehung zum menschlichen Wiffen näher zu bestimmen.

Die absolute Einheit von Weisheit und Allwissenheit, von Bewußtseyn seiner Selbst und Bewußtseyn alles Andern, ist nun zunächst die Idee des Wissens, das absolute Ideal des Wissens. In ihm bilben Seyn und Denken keinen Gegensatz ber einer Bermittelung bedürfte, und infofern tann man fagen, bag in ihm Denken und Segn in Gins zusammen fallen. Denn mas Gott ift. als bas benkt er sich, und als was er die Welt benkt, bas ist sie. Nur ist diese Einheit keineswegs schlechthinnige Ibentität: benn bamit wäre das Wissen schlechthin aufgehoben. Auch das göttliche Wiffen beruht vielmehr auf ber unterscheibenben Thätigkeit, burch bie allein eine immanente Gegenständlichkeit, ein Bewußtseyn, und also ein Wissen möglich ist, weil durch sie allein der Unterschied von Subject und Object entstehen kann. Aber es beruht auf absoluter Selbstunterscheidung Gottes b. h. auf einer Unterscheidung, in welcher bas fie vollziehende Wefen, indem es fich von Andrem unterscheibet, nicht nur sich selber als das was es ift, immanent gegenständlich wird und damit als Subject sich selber fest, sonbern zugleich auch das Object (bas Andre) in absoluter Selbstthätigkeit Sich immanent gegenüberstellt und somit auch bas Object als das was es ift, Selber sett und bestimmt, — burch welche also Subject wie Object als bas was fie find, bem unterscheibenben Wefen unmittelbar gegenständlich werben. Das göttliche Wissen ift unmittelbar gegeben mit jenem Uracte ber Selbstunterscheibung Gottes, ber augleich ber Uract ber Schöpfung ift; und nur weil bas Unterscheiben Gottes ein schöpferisches Seten ift, nur barum ist sein Wiffen ein absolutes, in welchem das Object genau so ist wie es gebacht wird. Aber eben barum weil es genau so ist wie es ge= bacht wird, ift sein Senn keineswegs ibentisch mit bem Denken, sondern nur mit seinem Gebacht werben. Bom Denken ift und bleibt es ebenso nothwendig unterschieden, wie das Object vom Subject und der Gedanke von seinem Inhalt. Nur weil das Gedachtwerben der Welt zugleich ihr eignes Entstehen und Werben ist, durch bas sie zum Daseyn kommt und ihre Beschaffenheit erhält, ift sie zwar genau so wie sie gebacht wird, eben barum aber ist sie zugleich ein wesentlich Andres als das sie benkende, von ihr Sich unterschei-Nicht also Seyn und Denken, sondern nur bende Wesen Gottes.

Seyn und Gebachtwerben sind im absoluten Bissen, in der Joee bes Wissens ibentisch. Ob zwischen dem Seyn und Denken Sindeit oder Unterschiedenheit bestehe und worin im Fall der Unterschiedenheit die Dissernz beider bestehe, hängt lediglich davon ab, als was das Seyn vom Denken gedacht wird. Das Seyn Gottes selbst ist mit dem göttlichen Denken identisch: denn er ist eben schöpferisch denkende, producirend unterscheidende Urkraft. Das Seyn der Welt dagegen ist von ihm verschieden: denn sie ist ein Andres, von ihm Verschiedenes, weil als solches von ihm gedacht, gesetzt und bestimmt.

Jene faliche Ibentificirung von Seyn und Denken beruht auf einer ungenauen, einseitigen Fassung bes Begriffs bes Seyns. Bir haben uns gewöhnt, Seyn und Beschaffenheit (Qualität — Bestimmtheit) bes Sependen nicht nur zu unterscheiben, sondern auch beibe Begriffe in abstracter Trennung einander gegenüber zu ftellen. Wir meinen, daß wenn wir von aller Bestimmtheit bes Senenben abstrahiren, boch noch etwas übrig bleibe, bas feine Bestimmtheit, sondern Substrat oder Träger aller Bestimmtheiten und somit bas in allem Sevenden Gine und Identische sen, von dem sich nicht abftrabiren laffe, weil sonft vom Sevenden selbst abstrabirt murbe. Diesen angeblichen Rest nennen wir das Seyn-überhaupt, das Seyn rein als solches, bas allem Sevenben als Sevenbem Gemeinfame. Maemeine. Allein in Wahrheit bleibt bei diesem willführlichen Abstrahiren nichts übrig. Denn bas angebliche reine Senn. bas schlechthin Unbestimmte, Unterschiedslose und Ununterscheidbare, in Allem schlechthin Gine und Ibentische, ift eben als schlechthin ununterscheibbar auch schlechthin undenkbar und als die bloke Regation aller Bestimmtheit und Unterschiedenheit bas bloke reine Nichts. bezeichnet mithin nicht einen stehenbleibenben Rest sondern bas Ende ber Abstraction, - b. h. nur bas ift richtig und ergiebt fic als Refultat bes ganzen Verfahrens, daß wir nicht in's Endlose abstrahiren tonnen, sonbern einen Reft als Stoff ober Object bes Denkens stehen laffen muffen, weil ein Denken ohne ein Gebachtes. ein Denken bas nichts benkt, schlechthin unmöglich ift. Gben bamit aber ergiebt sich indirect, daß das Seyn seinem allgemeinen Beariffe nach nur gefaßt werben tann als ber Stoff unfrer unterscheibenben Thätigkeit, die insofern die Grundthätigkeit des Denkens, die geistige Grundkraft ift, als durch sie das Bewußtseyn und somit

alle Gedanken vermittelt find. Und in ber That faffen und bezeich nen wir als sepend alles Dasjenige, aber auch nur Dasjenige, was als gegebener Stoff unfrer unterscheibenben Thätigkeit und bamit unfrer Auffassung unterliegt. Das ift unbestreitbare Thatsache bes Bewuftseyns. Daber geben wir biefes Bradicat zunächst und vorzugsweise den s. g. reellen Dingen und ihren Bestimmtheiten, weil fie uns zunächst und vorzugsweise als Stoff unfrer Auffassung erscheinen; bemnächst unsern Empfindungen und Gefühlen, Trieben und Strebungen, die sich uns aufbrängen und ohne unser bewußtes Buthun kommen und geben; weiter unfrer empfindenden fühlenden, ftrebenben Seele, die damit daß wir nicht umbin können, die Empfindungen 2c. als bie unfrigen zu faffen, Stoff unfrer unterfcheibenden Thätigkeit wird; erst zulett unsern Vorstellungen und unsrer vorstellenden Thätigkeit selber, weil sie nur als Objecte unfrer Auffassung sich barbieten, wenn wir ausbrücklich auf sie reslectiren, b. h. auch ihnen geben wir bas Prabicat bes Seyns nur barum, weil sie unsrer restectirenden, ihre eignen Thaten und ihr eignes Thun unterscheibenben und auffassenben Thätigkeit als gegebener Stoff sich darbieten. Dieser Besammtstoff unfrer unterscheibenben Denkthätigkeit ist bas Seyn, bas schlechthin Alles und Jebes unter sich befaßt, von dem überhaupt die Rede seyn kann. es kann nur die Rebe fenn von Dem, das irgend wie Stoff unfrer unterscheibenden Thätigkeit, b. h. Object unfrer Auffaffung, Inhalt unfres Bewußtseyns wird. Selbst wenn wir voraussetzen (wozu wir ftarte Beranlassung haben), daß Vieles eristiren möge, von dem wir nichts wiffen, weil es niemals als Stoff unfrer Auffaffung sich barbietet, so ist doch auch dieses bloß vermuthete Seyn Object unsrer Bermuthung und bamit Stoff unfrer unterscheibenben Thätigkeit, weil wir es nur vorzustellen vermögen inbem wir es von einem andern nicht bloß vermutheten Seyn unterscheiben. Das Senn ist aber auch zugleich Brädicat, und als Prädicat wird es allen Objecten unfrer unterscheibenben Thätigkeit eben bamit beigelegt, daß wir uns ihrer als gegebenen Stoffs unfrer unterscheibenben Thätigkeit bewußt werden. Denn eben bamit faffen wir jedes als sepend b. h. legen ihm das Prädicat des Seyns bei. Nur so löft sich der Wiberspruch, ben jebe andre Fassung bes Begriffs involvirt, ber Wiberspruch, daß das Senn begrifflich nicht nur ein allgemeines Brabicat, sonbern auch zugleich basjenige bezeichnet, bem allein

irgend ein Bradicat beigelegt werden tann, baß also Gines und Daffelbige zugleich Brabicat und Borausfetung aller Brabicate, zugleich Bräbicat und Subject seyn soll. Das ift ein Wiberspruch. weil das Prädicat des Senns als Prädicat ein Subject vorausfest, dem es beigelegt wird, und weil boch bieß Subject felber bereits senn muß, da einem Nichtsevenden kein Brädicat und am wenigsten das Prädicat des Seyns beigelegt werden kann. Der Wiberspruch löft fich zwar burch ben Begriff bes Seyns felber, aber nur bann, wenn bas Seyn begrifflich als der gegebene Stoff unfrer unterscheibenben Thätigkeit gefaßt wirb. Denn als biefer Stoff ift es insofern bas Subject ober Substrat aller Präbicate, als eben alle Brädicate erft burch die unterscheidende Thatiakeit an ihm gesetst ober ihm beigelegt werben: insofern ift er bas Genn selber. Als gegebener Stoff bagegen, beffen mir uns als eines Begebenen bewunt werden, b. h. als Dasjenige gefaßt, bas burch unfer Unterscheiben nicht erft gesett wirb, sonbern als ein bereits Gesettes uns nur zum Bewußtseyn tommt, legen wir ibm bas Brabicat bes Senns bei, weil wir ihn eben bamit als bas mas er ift, als fevenb faffen.

Eben barum aber weil bas Seyn nichts für fich, sonbern nur Stoff ber unterscheibenben Denkthätigkeit ift, besteht es keinesweas etwa ursprünglich als eine reine unterschiedslose Sventität, zu ber die Unterschiede (Bestimmtheiten) nur hinzutämen, sondern es ift an sich und von Anfang an nur ein unterschiedenes, ein mannichfach Sependes. Für uns ift es an fich in ein objectives und fubjectives, ibeelles und reelles unterschieben. Denn Object nennen wir Alles, das als Stoff unfrer unterscheibenben Thätigkeit Inhalt unfres Bewußtseyns, Gegenstand unfres Denkens, ein Gebachtes ober Gebankeninhalt wird; Subject bagegen nur basjenige Wesen das unterscheibet, auffaßt, vorstellt und das daher allem objectiven Senn gegenübersteht, das aber sich selber als sevend fakt und fassen muß, weil es im Unterscheiben und Vorstellen bes Dbiects qualeich implicite fich felber Stoff feiner Selbstunterscheidung und Selbstauffassung ift. Eben bamit fest es sich felber als Subject; benn eben bamit wirb es erft ein auffassenbes, porftellenbes Wesen. Alles was biesen Stoff ber Selbstunterscheibung bilbet ober als Moment befielben zu ihm gehört, ift ein subjectives, alles Andre ein objectives Senn. Reell bagegen nennen wir

Alles, was als Stoff unfrer unterscheibenben Thätiakeit nicht nur fich barbietet, sonbern bestehen bleibt, gesett auch bag wir unfre unterscheibende Thätigkeit von ihm abwendeten oder ihm gar nicht zuwendeten, — dasjenige also, das unabhängig von unserm Unterscheiben, Auffassen, Borftellen ift, gleichgültig bagegen ob wir es vorstellen ober nicht, dasjenige, das wir selbst als ein solches Unabhängiges, Selbstänbiges vorstellen muffen, und bas wir baber von bem ibeellen Senn unfrer Borftellungen unterscheiben. Denn lettere entstehen nur durch unfre unterscheidende Thätiakeit und werben nur Stoff berfelben, wenn und indem wir, reflectirend, sie als Vorstellungen von den vorgestellten Objecten unterscheiden: nur baburch tommen fie uns als fenend jum Bewußtseyn. Sie also existiren nicht selbständig und unabhängig, sondern nur in und mit unferm Denken. Für uns ift alles Senn in allen vier Beziehungen ein gegebenes, ein gesetzter und an sich bestimmter Stoff unfrer unterscheibenben Thätigkeit. Denn für uns ist auch unser eignes subjectives Senn insofern ein gegebenes, reelles, als es seine wesentlichen Bestimmtheiten (feine Bermogen bes Empfinbens, Kühlens, Strebens, Unterscheibens) nicht erst durch unser Zuthun erhält, sondern dieselben an sich besitzt, indem es bereits an sich von andrem Sependen unterschieben ist und nur in bieser seiner Wesensbestimmtheit unfrer unterscheidenden Thätigkeit als Stoff Und auch unfre Vorstellungen find insofern ein gegebener Stoff, als ihre ersten Grundelemente (die Empfindungen, Gefühle, Strebungen) nicht von uns allein, sondern nur unter Mitwirkung bes reellen Senns producirt, und in ihrer damit gesetzten Bestimmtbeit von unfrer Seele nur nach-unterschieben, aufgefaßt, ju Borftellungen erhoben (und bann erft weiter in spontaner Selbstthätigkeit analysirt, von einander getrennt und mit einander verbunden 2c. und so zur Erzeugung neuer Vorstellungen verwendet) werben.

Für Gott dagegen ist das Seyn kein gegebenes, an sich bestimmtes. Denn das göttliche Seyn ist schöpferisches Denken, prosucirend unterscheidende Kraft und Selbstthätigkeit. Dieß Seyn ist nicht zuerst bloßes Seyn (Stoff) und hinterdrein unterscheidende Selbstthätigkeit, sondern diese Selbstthätigkeit ist sich selber Stoff, in ihr besteht das Seyn Gottes. Denn eben durch seine producirendsunterscheidende Selbstthätigkeit macht Gott sich selber zum Stoffe seiner Selbstauffassung, nur in und mit dieser uranfänglichen utriet. Gott n. d. Ratur. 2. Aust.

Selbsithätigkeit hat und erhält der Stoff seine Bestimmtheit. Er hat sie mithin nicht an sich, sondern nur durch und für das in der unterscheidenden Thätigkeit sich bethätigende absolute Selbst Gottes. Und sosern diese Selbstunterscheidung Gottes zugleich die Unterscheidung seiner Selbst von einem Andern, der Uract der Weltschöpfung ist, so versteht es sich von selbst, daß auch das Seyn der Weltschriedung Gott kein gegebener an sich bestimmter Stoff ist, sondern daß die Welt nur ist wie Er sie denkt, sest und bestimmt.

Sonach aber ergiebt sich: bas Seyn als Prabicat ober Prabicatbegriff kommt allerbings auch bem Denken zu, weil es sich als fenend fast und faffen muß, und insofern ift bas Denten Seyn und bas Seyn Denken; als die Totalität des Sependen dagegen ift bas Seyn keineswegs vor bem Denken und ohne bas Denken, sonbern als bloker Stoff ber unterscheibenben Dentthätigkeit, ber nur ift inbem er unterschieben wird und somit nur als unterschieben ift und befteht, ift es nur für das Denken und burch bas Denken: die abfolute producirend unterscheibende Selbstthätigkeit Gottes ift nicht bas Seyn, sondern sett erft bas Seyn, indem sie erft alles Seyende, weil alle Unterschiedenheit und Bestimmtheit sest. Jedenfalls tann Gott nur barum bas absolute Seyn genannt werben, weil er schöpferisches Denken, producirend unterscheibende Selbstthätigkeit ift. Denn nur barum ift er bas schlechthin Unmittelbare, Erste, Uranfängliche, nothwendig Vorauszusende, weil eben die Voraussetung alles Sependen als Sependen.

Nur von diesem Begriffe des Seyns aus ist die Idee des Wissens, das absolute Wissen, in welchem unmittelbar Alles ist, wie es gedacht wird, benkbar. Für uns ist diese Idee zunächst nur Ideal. Denn unser Wissen ist keine unmittelbare Identität zwischen dem Seyn und seinem Gedachtwerden; wir vielmehr kommen zu einer Uedereinstimmung (oder was dasselbe ist, zur denknothwendigen Annahme einer Uedereinstimmung) zwischen dem reellen Seyn und dem Inhalt unser Vorstellungen nur durch zahlreiche Vermittelungen, Schlüsse und Folgerungen, und nur in Beziehung auf einen Theil dessen, was Inhalt unsres Bewustseyns wird. Dennoch schwedt uns jenes Ideal, wenn auch ansänglich als undewußter Impuls unsres Strebens nach Erkenntniß, immer vor; und je höher unser Wissen stied, um so klarer und bestimmter tritt es als Vielpunkt unsrer forschenden und erkennenden Thätigkeit hervor und

leitet biefelbe auf ihrem muhfeligen Pfabe, auf bem wir nur burch diese Leitung vorwärts kommen. Denn einerseits ift das absolute. göttliche Wiffen der Grund der Möglichkeit unfres menschlichen Nur barum, weil bas Seyn und Wefen ber Welt wie Gottes felbft zugleich ein vom göttlichen Geifte und somit an fich gebachtes und gewußtes ift, kann es auch bem creatürlichen Geifte jum Bewußtseyn tommen, Stoff seiner Auffaffung und Erkenntniß Andrerseits ist das absolute göttliche Wissen, weil es zugleich ethisches Wiffen, absolute Weisheit ift, der lette Grund unfres Wiffenstriebes, ber innerfte Impuls unfres Strebens nach Erkenntniß ber Bahrheit. Denn die gottliche Beisheit eben fest bas Gute, bie höchste Awed bestimmung bes creatürlichen Dasenns, als bas Wahre und das Wahre als das Schöne, und bestimmt diese Dreieinbeit, wie gezeigt, nicht nur als böchften Anhalt aller Erkenntniß, fondern zugleich als bochfte Stufe aller Glückfeligkeit ber Creatur. Auf ihr also beruht es, daß wir überhaupt eines ethischen Strebens, Wollens und Handelns fähig find und daß wir um des Guten willen nach ber Erkenntniß ber Wahrheit trachten. Rum Bewußtsenn indeß kommt uns die Idee des Wissens nur dadurch, daß wir anfänglich unwillkührlich und unbewußt — auch auf bas Wissen als solches die ethischen Kategorieen anwenden: nur baburch gewinnen wir eine Vorstellung vom absoluten Wiffen. Denn die ethische Grundfategorie, der alle übrigen als Specialkategorieen untergeordnet find, ift, wie gezeigt, ber Begriff bes Bolltommenen. wir nicht umbin konnen, gemäß biefer Rategorie bie erscheinenben Dinge zu unterscheiben, so wenden wir dieselbe ebenso unwillführlich auch auf unfre eignen Kräfte, Thätigkeitsweisen und beren Producte Wir unterscheiben bemgemäß ein flareres, gewisseres, tieferes, umfaffenberes, b. h. ein vollkommneres Erkennen von einem unvollkommneren, eben damit aber nothwendig von beiden ein vollkommenstes, klarstes, tiefftes, umfassenostes. Und ba alles Erkennen nur Erkennen ist, sofern ihm Wahrheit zukommt, b. h. sofern es in Uebereinstimmung mit seinem Gegenstande steht, so unterscheiben wir eben damit ein Erkennen, das in vollster Uebereinstimmung mit seis nem Gegenstande steht, von einem folchen, dem sie nur theilweise ober in geringerem Maaße einwohnt. Weil unser Erkennen selbst, in der Entwidelung begriffen, folche Maaß- und Gradunterschiede ber Bolltommenheit an sich zeigt und vom Unvolltommneren zum Bollkommneren fortschreitet, so können wir nicht umbin, an bas Ziel ber Entwickelung ein vollkommenstes Wiffen zu stellen, bem sich unfer Erfennen anzunähern hat. Wir können also auch nicht umbin, uns ben Beariff biefes vollkommensten Wissens zu aröstmöglicher Rlarbeit zu bringen und die Möglichkeit beffelben, die Erreichbarkeit bes Riels und die Mittel dazu in Erwägung zu ziehen. Eben bamit aber betreten wir den einen der verschiedenen Wege der Forschung, ber uns jur Ibee Gottes, jur Annahme eines in Gott ewig realifirten, uranfänglichen, absoluten (vollkommensten) Wiffens als bes nothwendig vorauszusezenden Grundes der Möglichkeit und Realität unfres Wiffens führt. Denn eben jene Forschung, die nothwendig zugleich nach Grund und Bedingung unfres Erkennens überhaupt forscht, ergiebt, wie gezeigt, das Resultat, daß menschliches Wiffen nur möglich ist unter Voraussetzung eines absoluten göttlichen Wiffens.

Die Ibee des absoluten schlechthin vollkommenen Wiffens fällt nun aber in Gins zusammen mit ber Ibee ber absoluten Babr-Denn eben bamit, bag wir unfre Erfenntniffe in Beziehung auf ihren Inhalt von einander unterscheiben und bem einen Wiffen einen vollkommneren, bem andern einen unvollkommneren Gebalt beimeffen, unterscheiben wir junachst unser eignes Wiffen jugleich in Beziehung auf seine Bahrheit. Der vollkommnere Inhalt ift nicht nur ber quantitativ größere, ausgebehntere, vollstänbigere, sonbern auch ber qualitativ höhere, wichtigere, werthvollere, ein solcher, von bem ber Inhalt andrer Erkenntniß bedingt und bestimmt erscheint und feine Erklärung und Bebeutung erhält, ein folder, ber zu unferm Wohl und Weh in unmittelbarer einflufreicher Beziehung fieht. Dasjenige Moment aber, von welchem alle anderweitige Erkenntnik eines Gegenstandes, weil seine ganze Beftimmtheit, Beschaffenbeit und Wefenheit abhangt, ift, wie gezeigt, die Zwedbestimmung besselben: nur von ihr aus vermögen wir bas Dasenn und bie Beschaffenheit eines Dinges zu erklaren, zu verfteben, zu begreifen; und nur Dasjenige, beffen Zwed zu unfrem Bohl und Bebe. zu unfrer eignen Bestimmung und beren Erreichung in Beziehung fteht, hat einen Werth für uns. Wir werben also basjenige Wiffen, beffen Inhalt eine Zwedertenntniß ift, für volltommener halten muffen, als ein andres, bas nur die gegebene Beftimmtheit bes Objects zu seinem Inhalt hat. Nun haben wir aber bereits

von einem andern Gefichtspunkt aus gezeigt, daß nicht bloß jedes einzelne Ding, sonbern auch bas Gange ber Welt einen 3med haben muß. Und in der That kann von Aweden und Awedmäßigs keit in der Welt nur die Rede senn unter Boraussetzung eines Totalzweck, eines allgemeinen bochften Ziels bes weltlichen Daseyns, Werbens und Wirkens überhaupt. Denn so gewiß jedes einzelne Ding in seinem Dasenn, Werben und Wirken und folglich auch in ber Erfüllung seines Zwecks von allen andren bedingt ift, so gewiß es also Glieb ober Theil bes Ganzen ber Welt ist, so gewiß ift auch jeder einzelne 3med nur ein Theilzwed. Der Theilzwed aber verlore seine Bedeutung, Aweck zu senn, er wäre überhaupt tein Amed, wenn bas Gange feinen Amed batte, ber eben in ber Realisirung der Theilzwecke sich realisirte. — Die Erkenntniß irgend eines einzelnen Zwecks führt mithin nothwendig weiter zur Forschung nach diesem allgemeinen höchsten Aweck. Und nur dasienige Wissen wird sonach für das höchste, schlechthin vollkommene gelten können, bas zu seinem Inhalt die Erkenntniß bieses höchsten allgemeinen Amecks hat. Run haben wir aber bereits gefehen, daß die Wahrheit nicht bloß in der Uebereinstimmung unfrer Borstellung mit ber gegebenen Wirklichkeit, wie sie unmittelbar sich uns kundgiebt, sondern nur in der Erkenntnig des Zwed's und damit des endurfächlichen Grundes ber einzelnen Dinge und bes Gangen ber Welt bestehen könne. Denn die Zweckbestimmung des Dinges ist, wie gezeigt, seine Ibee, bas mas es werben und seyn soll. Mit ber Erreichung seines Zwecks kommt mithin jedes Ding erst in Uebereinstimmung mit seiner Stee. Und diese Uebereinstimmung ist eben seine eigne objective Wahrheit, seine mahre Realität. bie Erkenntniß berselben mithin auch erft mahre Erkenntniß, Erkenntniß ber vollen ganzen Wahrheit, die nur Wahrheit ift, wenn sie voll und ganz erkannt ift, d. h. wenn der Inhalt der Borftellung voll und gang mit bem reellen Seyn in seiner Fülle und Eben diese volle Uebereinstimmung ift die Ganzheit übereinstimmt. Ibee ber Wahrheit, die Wahrheit, wie sie jeder Erkenntniß inhariren foll. Sie fällt mithin in Eins zusammen mit ber Ibee bes Wissens. Denn jene vollkommene, absolute Uebereinstimmung ist zugleich vollkommene absolute Erkenntniß. Gott als das absolute Wissen ist mithin zugleich die absolute Wahrheit.

Allein die Wahrheit, der Inhalt jener Idee, wie die Idee selber,

ist, wie gezeigt, nicht unmittelbar gegeben, unserm Bewuftsenn immanent, sondern kommt uns nur allmälig jum Bewußtseyn und gewinnt nur allmälig an Klarheit, Tiefe und Külle in und mit unfrer fortschreitenben Erkenntnig bes wahren Wefens ber Dinge. Daraus folat, daß auch unfre Erkenntniß Gottes nur eine allmälig fortschreitenbe, und umgekehrt, daß die fortschreitenbe Erkenntniß bes mahren Wesens ber Dinge zugleich eine fortschreitende Erkenntniß Gottes ift. Denn mit ber Erkenntnig ber Zwedbestimmung eines Dinges erkennen wir die göttliche Ibee beffelben. Und mit ber Erfassung der Idee der Wahrheit in ihrer Identität mit der Idee bes Wiffens erfaffen wir zugleich die Ibee Gottes als bes ichopferischen Urgeistes, bessen geistige, im Selbstbewußtseyn rubende Wesenheit eben mit ber absoluten Beisheit, mit bem absoluten Biffen. mit ber absoluten Wahrheit in Gins zusammenfällt. Ift Gott felbft die Wahrheit, so beißt nach ber Wahrheit ftreben nach Sinigung mit Gott ftreben. Aber biese Wahrheit ist ein leerer, formaler Beariff. ber sich nur in bemselben Maaße mit Inhalt erfüllt, in welchem mir bas mahre Wefen ber Dinge erfennen: erft baburch erhalt bie absolute Weisheit, bas göttliche Wissen, einen Inhalt für uns. Sonach aber erkennen wir Gott als die absolute Weisbeit und Wahrheit nur in und mit der mahren Erkenntniß der Welt, und zu biefer Erkenntniß gelangen wir nur allmälig burch stetige Unterscheibung alles gewonnenen Wissens gemäß der Kategorie der Bollfommenheit und Wahrheit. Nur badurch erhebt fich unser Wissen von Stufe zu Stufe zu größerer Klarheit, zu höherem Umfang und tieferer Begründung und zu einer softematischen Abrundung, beren Princip und Centrum die Idee Gottes ift.

Aber nicht nur bas Wissen Gottes, seine Allwissenheit als ibentisch mit ber Weisheit, sein Erkennen als ibentisch mit ber Wahrheit, sondern auch sein Wirken und Schaffen, Zweck und Ziel, Grund und Motiv der Weltschöpfung, muß als ein ethisches, unter dem Prädicat absoluter Güte gesaßt werden. Denn wie die Wahrheit als Idee Eins ist mit der höchsten Vollkommenheit des Erkennens und Wissens, so fällt das Gute als Idee in Eins zusammen mit der höchsten Bollkommenheit des Wirkens, Wollens und Handelns. Wir kommen, wie gezeigt, zur Vorstellung des Guten überhaupt nur dadurch, daß wir gemäß der ethischen Kategorie der Bollkommenheit unser Wollen und Handeln, wie überhaupt alles

Wirken, Thun, Gefdehen und seine Erfolge unterscheiben. Gut in der Ratur nennen wir daher nicht das tobte, rubende Daseyn, sondern nur was als ein (relativ) volltommenes Broduct wirkender Arafte erscheint: kein Mensch spricht von einem auten Sauer- ober Stickftoff, sondern nur von guter Luft, von guten Gremplaren einer Arystallformation, einer Thier- ober Pflanzenspecies. Ebenso bezeichnen wir nur diejenige Handlung als gut, die unserm Begriffe von ethischer Vollkommenheit entspricht. Aber wir vermögen die Vollkommenheit einer Handlung nur zu erkennen, wenn und indem wir sie von andern minder vollkommenen unterscheiben. Und bieß wiederum vermögen wir nicht zu thun, ohne stillschweigend ein icklechthin vollkommenstes Wirken und Handeln vorauszusezen. Gleichwohl wissen wir, wie schon bemerkt, keineswegs unmittelbar und von Anfang an, worin bas Gute, die Bolltommenheit des Wirkens, Wollens und Handelns bestehe. Die Vollkommenheit ift fein Beariff. ber fix und fertig in unserm Bewußtsenn bereit läge, sondern eben nur eine Rategorie, eine immanente Norm, die anfänglich unbewußt und unwillkührlich unfre unterscheibende Thätigkeit leitet. Rur in = bem wir ihr gemäß bas mannichfaltige Wirken, Bollen und Sanbeln, soweit es in die Erscheinung tritt, unterscheiben, gewinnen wir eine Borstellung von vollkommenen und resp. unvollkommenen Broducten, Werken, Handlungen. Nur allmälig daher mit der forts idreitenben Entwidelung unfrer Erkenntniß kommt uns zum Bewußtsenn, was als gut anzusehen sey. Dieß gilt allgemein sowohl in Beziehung auf das Gute im physischen wie im ethischen Sinne bes Worts. Rein Bunder baber, baß ber allgemeine Begriff bes Guten sehr verschieden aufgefaßt worden ist (val. Glauben u. Wiffen, S. 157—205). Die Erörterung und Feststellung besselben ift Aufgabe ber Ethik. Allein wie man auch immer den Begriff faffen möge, als Hauptmoment besselben wird ftets anerkannt werden müssen die volle Uebereinstimmung des Einzelnen und seines Wirkens nicht nur mit sich selbst, mit seiner individuellen Wesenheit, sondern auch mit dem Wefen bes Gangen, zu bem es gehört, also zunächst mit seinem Art- und Gattungsbegriff, weiter mit bem höheren Ganzen, unter welches seine Gattung befaßt ift, und so schließlich mit ber Naturüberhaupt, mit dem Weltganzen. Dieses Moment ist schon barum das Sauptmoment im Begriffe des Guten, weil im Begriff des Bollkommenen (nach Erfahrung und Speculation) unmittelbar liegt

ŧ

bak bas in seiner Art Bollkommenste auch bas in seiner Art Sebiegenste und Kesteste, Dauerhafteste und Beständigste ist. Run kann aber jedes Product wirkender Kräfte, wie jedes Thun und Wirken eines einzelnen Dinges nur Eriftenz und Bestand gewinnen unter ber Mitwirfung mannichfaltiger andrer Kräfte, ja ber Totalität ber wirkenden Naturfräfte. Und mithin wird es um so beständiger, um jo volltommener fenn, je mehr es in Uebereinstimmung ftebt nicht nur mit benjenigen Kräften (Qualitäten), die seine eigene Wesensbestimmtheit, seine Art- und Gattungsbestimmtheit bedingen, sondern auch mit der Gesammtheit der wirkenden Naturfräfte überhaupt. Das mahre Wesen bes Einzelnen wie bes Ganzen, wenn es als wirkend und gewirkt, als Werk, Broduct, Erfolg wirkender Krafte gefaßt wirb, liegt aber in seiner 3 wed bestimmung. Die Uebereinftimmung mit seiner mahren Wesenheit ift baber zugleich bie Uebereinstimmung mit seiner Ibee. Auf dieser Uebereinstimmung beruht in ber Natur die Gute der Dinge: fie im Grunde meinen wir, wenn wir irgend ein Ding gut nennen (benn wenn auch babei meist die Beziehung auf den Nupen oder Werth des Dinges für uns. also ber Gesichtspunkt unfres eignen Bohls vorwiegt, so liegt boch eben in ber Uebereinstimmung bes Dinges mit seinem Gattungsbegriffe und mit dem Ganzen der Ratur zugleich nothwendig auch die Uebereinstimmung mit unserm eignen Wesen und bessen Amedbeftimmung, also auch mit unserm wahren Wohl, weil ja unser menschliches Seyn und Wefen, Zweck und Wohl nur ein Glied bes Ganzen - ber Mitrotosmus im Matrotosmus ift). Auf ihr beruht aber auch alle Güte in der ethischen Sphäre des freien menschlichen Wollens und Handelns. Denn biefe Uebereinstimmung tann nur Blat greifen und Dauer gewinnen, wenn principiell bas Bestehen und Wohl bes Einzelnen bem Bestande und ber Wohlfahrt bes Ganzen untergeordnet wird. Sie fordert baber principiell biefe Unterordnung; und darum besteht dieselbe, wie wir gesehen haben, als unverbrüchliches, rudfichtslofes Gefet ichon innerhalb bes ganzen Bereichs ber Natur. Nur wenn sie auch in ber menschlichen Gesellschaft als allgemeines Princip, als Geift bes Ganzen, bas Streben, Wollen und Handeln ber Individuen leitet, tann eine menschliche Berbindung, sey sie Familie, Stamm, Bolt, Gemeinde, Staat oder Kirche, Bestand gewinnen und zum Wohl ber Einzelnen ausschlagen. Und baf wiederum nur in und mittelft bes Bufammen lebens ber

Menschen, also nur mittelft biefer Unterordnung ein Werben bes Menschen zum Menschen, eine Entwidelung ber menschlichen Kräfte, ein Fortschritt ber Bildung wie ber Wohlfahrt und eine feste Begründung beiber möglich ift, ift eine allbekannte Thatsache, eine triviale, unbestreitbare Wahrheit. (Auf dieser in der menschlichen Natur liegenden- nothwendigteit bes Ausammenlebens ber Menschen, ihrer Einigung zu einem Ganzen, beruht die Befugniß bieses Gangen, ben Ginzelnen gur Unterordnung unter bas Gange fo meit au nöthigen, als es für ben Beftanb bes Gangen, für bie finnliche und geistige, physische und ethische Existenz seiner Glieder unbedingt erforderlich ift; dieses Moment ber Nöthigung scheibet ben juriftischen Rechtsbegriff vom Begriffe bes Guten, bie Rechtssphäre vom Gebiete ber Sittlichkeit. Beral. Glauben u. Wissen, S. 195 f.) Na diese Unterordnung ist nicht nur die Bedingung, sondern das Wesen ber Ginigung und lebereinstimmung bes Ginzelnen mit bem Ganzen. Denn das Einzelne kann mit bem Ganzen nur gufammenbestehen, wenn es als Theil ober Glieb bes Ganzen sich gerirt, und ber Theil ift als Theil, seinem Wesen und Beariffe nach. bem Ganzen untergeordnet.

Diese Uebereinstimmung in ber Unterordnung und die Unterordnung in der Uebereinstimmung ift als subjectives Gefühl ber Gemeinschaft, ber Zusammengehörigkeit, ber gegenseitigen Erganzung, die Liebe, die, weil eben die Gemeinschaft auf der menschlichen Natur beruht und von ihr gefordert ift, zugleich ein Streben nach Gemeinschaft, eine Bewerbung um Gegenliebe ift. Die Liebe ift eben darum die subjective Quelle alles sittlichen Wollens und Handelns: je lauterer die Liebe, je reiner von jeder Beimischung felbstischer Rudfichten, b. h. je inniger und vollständiger die Singebung bes Einzelnen, besto höher steht die subjective Sittlichkeit befselben. Denn die Liebe ift nicht bloß sprachlich synonym mit ber Sie, eben weil fie Gefühl ift - von bem überall bas innere seelische Leben ausgeht, — ift nicht nur der erste Reim sitt= licher Regungen und Strebungen und begründet jene Natürlichkeit und Unmittelbarkeit des sittlichen Thuns, welche das höchste Wohlgefallen erweckt und in welcher bas Gute mit bem Schönen verschmilzt, sondern als Gefühl der Gemeinschaft des Wesens durchbringt fie die gange Berfonlichkeit, und ertheilt nicht nur ben einzelnen Willensacten, Werken und Thaten, sondern auch jeder unwillkührlichen Bewegung, jeder Miene und Geste, kurz dem ganzen Leben und Wesen des Einzelnen ihr eigenthümliches Sepräge, — das Gepräge der Güte.

Dieselbe Uebereinstimmung und Unterordnung, wenn fie durch spontane Selbstbestimmung nicht nur vom Verstande zur allgemeinen Norm der Beurtbeilung aller einzelnen Willensacte, fondern auch vom Willen zum alleingültigen principiellen Motive berselben erhoben und als Princip wider alle Hindernisse und Hemmungen, alle abweichenben Gelüste und Neigungen fesigehalten wird, ift bie tugenbhafte Gefinnung, bie Rraft, die in Werten ber Hingebung, Aufopferung, Selbstüberwindung fich äußert, die um so höher steht, je mehr Hemmungen sie zu bewältigen hat, und bie, je mehr sie sich bewährt und bestärtt und bamit zur festen unwandels baren Qualität (Befensbeftimmtheit) ber ganzen Perfonlichfeit wird, ben Werth und die Bedeutung ber Tugend erhalt. und aus der moralischen Gesinnung bilbet sich allmälig der moralische Charafter bes Menschen. Denn jede freie ethische That ift nicht nur Mittel und Bedingung zu neuen Thaten in ber gleichen Richtung, die Freiheit mächst nicht nur fortwährend in und mit ber Ueberwindung der ihr gezogenen Schranken und entgegenftebenden Hindernisse, sondern jede moralische That ist zugleich ein unverruckbarer Baustein zum Aufbau bes moralischen Charakters, ber, von ber Freiheit als Architekten geleitet, so lange mächft und sich ausgestaltet, bis bas Werk vollenbet basteht und von keinem Baumeister ber Welt, auch von der Freiheit selbst, nicht mehr zerstört noch geänbert werben kann.

Dieselbe Uebereinstimmung und Unterordnung als Princip des Zusammenlebens der Menschen ist nicht nur für die verschiedenen natürlichen Kreise menschlicher Gemeinschaft, sondern auch für die mannichfaltigen freien Berbindungen der alleinige Kitt, der sie alle zusammenhält. Als Liede ist sie der Kern und Halt des Famislienlebens, von dessen moralischer Reinheit Bestand und Haltung jeder anderweitigen Einigung der Menschen abhängt. Als allgemeine Gesinnung ist sie die Basis des Stamms und Bolkslebens, die Bedingung der Selbständigkeit, Macht und Größe der Nationen. Objectiv ausgeprägt in den Gesehen und Institutionen, Sitten und Gebräuchen des werkthätigen Gemeinlebens, subjectiv lebendig in den dasselbe constituirenden Handlungen der Einzelnen und deren

Motiven, erscheint sie als der vollkommene Staat. Als Lehre von der Liebe Gottes und dem Gotte der Liebe, von der Liebe zum Feinde und der allgemeinen Bruderliebe aller Menschen degründet sie die vollkommene Religion, und mit der Bethätigung dieser Lehre im Gottesdienst und Menschendienst die vollkommene Kirche. — Ausgeführt und realisit nach allen diesen Seiten fällt sie in Sins zusammen mit dem wahren Wohl des Menschen, mit der Glückseigteit in geistiger und leiblicher Beziehung. Denn nur in der vollen Uedereinstimmung des Ledens und Strebens, Wollens und Handelns des Menschen mit seiner eignen Natur und darin mit dem Gattungsbegriff und der Zweckbestimmung (Idee) des menschlichen Wesens, und darin wiederum mit der Natur und dem Ganzen der Welt, und in dem Allen mit dem Willen Gottes, kann das wahre Wohl des Menschen bestehen, nur in und mit ihr kann es sich verwirklichen.

ľ

ľ

ţ

ţ

1

t

!

1

ļ

t

Als Princip endlich der äußern Gestaltung, der formellen Composition und Disposition ist, wie schon bemerkt, die Unterordnung des Einzelnen unter das Ganze (unter die Idee des Werks, den Hauptgegenstand, den Zwed der Darstellung) das Grundgeset aller Kunst, das Hauptmoment im Begriff der Schönheit. Und die Schönheit, obwohl an sich bloße Form, wird doch, wie schon angedeutet, nur ihre volle Wirkung thun und höchstes Wohlgesallen, Liede, Begeisterung erwecken können, wenn auch der Inhalt überall der Form entspricht, also in sich, innerlich, wesentlich dieselbe Ueberseinstimmung und Unterordnung zeigt, d. h. wenn der Inhalt von den Ideen des Guten und Wahren bedingt und bestimmt erscheint (Bgl. oben S. 614 f.).

Wir sagen: diese auf die Unterordnung gegründete Uebereinstimmung des Einzelnen mit dem Ganzen ist zugleich Uebereinstimmung mit dem göttlichen Willen. Denn eben sie ist insosern der Inhalt des göttlichen Willens selbst, als Gott es ist, der in dem menschlichen Wesen diese Uebereinstimmung als Geset, Princip, Norm des freien Wollens und Handelns, als Ziel des sittlichen Stredens, als Bedingung der menschlichen Glückseligkeit geseth hat. Wir können nicht umhin, dieß anzunehmen: die ethische Natur des Wenschen ist zugleich ein Beweis für die ethische Wesenheit Gottes. Denn sassen wir zusammen, was sich uns oben von einem andern Gesichtspunkt aus bereits ergeben hat, so müssen wir behaupten:

Nur wenn wir Gott nicht bloß als Gesetgeber ber Natur überhaupt, fonbern eben bamit auch als Gesetgeber ber ethischen Seite ber menschlichen Natur voraussetzen, erklärt sich die unbestreitbare allgemein anerkannte Thatsache, bak ein Gefühl bes Sollens unmittelbar mit unfren ethischen Ibeen verknüpft erscheint und bei jeder Kaffung eines Willensbeschluffes, ber eine ethische Bedeutung bat, stärker ober schmächer sich außert. Dieß Gefühl, bas bei einiger Aufmerksamkeit auf unfre inneren Regungen uns auch zum Bewufitfenn kommt, ift eine ebenso wesentliche Grundlage aller Sittlichkeit wie die Freiheit des Willens und das Bewuftsenn des Sittenaesets. Denn wie ohne ein Gesetz und Ziel unfres freien Wollens und Wirfens von ber ethischen Natur bes Menfchen nicht die Rede fenn könnte, so kann wiederum von einem solchen Geset und Riel teine Rede senn ohne ein ihm entsprechendes Gefühl des Sollens. Dieß Gefühl ferner ist es, bas andern Gefühlen und Antrieben, der Lust, der Neigung, der Sympathie und Antipathie 2c. gegenübertritt; und nur baburch tommt es uns jum Bewußtseyn, bag wir es von diesen andern Gefühlen unterscheiben und zwischen mehreren möglichen Willensacten von verschiebenem, entgegengesetzem ethischen Werthe uns zu entscheiben haben. Eben damit aber b. h. nur durch das jum Bewußtfenn erhobene Gefühl bes Sollens kommt uns erft bie fittliche Bedeutung ber Freiheit, kommt uns unfre ethische Ratur-überhaupt erft zum Bewußtsenn. bas Gefühl des Sollens ift mithin die Thatsache des sittlichen Bemußtseyns schlechthin unerklärlich: benn bas sittliche Bewuftseyn ift nur ein sittliches, sofern es ein Wissen um das Sepnsollende invol-Ebenso nothwendig muß es für ein ursprüngliches fun= bamentales Element bes menschlichen Wesens erachtet werben. Es kann nicht, wie andre Gefühle, burch eine bestimmte Vorstellung erst hervorgerusen werden. Denn gesetzt auch daß wir überall aus reiner Liebe zum Guten handelten und unferm Wollen tein Sollen gegenüberstände, weil es keinen Wiberstand entgegengesetter Neigungen zu überwinden hätte, so märe es boch nur ein natürliches, tein fittliches Wollen und Handeln, wenn es nicht begleitet wäre von bem Gefühle (refp. vom Bewußtseyn), baß bas Gute bas Seynsollende, Geforderte, Gebotene sen. Dieß Gefühl ber Pflicht und bie Liebe zum Guten schließen so wenig sich aus, daß vielmehr ihre Einigung die höchfte Stufe fittlicher Bilbung bezeichnet, sobalb

ľ

nur die Liebe selbst ihrerseits als das Seynsollende gefühlt und gewußt wirb. Dann aber hat bie Liebe zum Guten bas Gefühl bes Sollens zur immanenten Borausfetzung ihrer fittlichen Geltung und Bebeutung. Daffelbe gilt von ber Vorstellung bes Guten. Auch sie, weit entfernt das Gefühl des Sollens erst hervorzurufen, entsteht vielmehr ihrerseits nur mittelst und infolge dieses Gefühls. Denn auf allen Gebieten bes geiftigen Lebens bebeutet die Vorftellung nur, daß uns das Dasenn und die Bestimmtheit irgend eines Objects (eines reellen ober ibeellen) jum Bewußtseyn gekommen ist. Das vorgestellte Object kann baber wohl ein Gefühl des Angenehmen ober Unangenehmen und bamit eine Strebung ober Gegenstrebung, nicht aber ein Gefühl des Sennsollens hervorrufen. Denn bas was bereits ift und als ein reell ober ideell Dasepenbes vorgestellt wird, kann als solches nicht zugleich ein Seyn-follen-Wir könnten daber immerhin zur Vorstellung eines des senn. Guten gelangen: aber es mare kein Sittlich-autes, wenn es nicht zualeich irgend wie als ein Sennsollendes sich kundgabe. solches aber erscheint bas Gute nicht an sich selbst, - benn als Object ber Vorstellung ift es ja bereits vorhanden, - sonbern nur infofern, als fich für mich mit ber Borftellung beffelben bas Gefühl ber Berpflichtung meines Wollens und Sanbelns verknüpft. Soll dieß Gefühl nicht bereits vorhanden seyn, sondern burch die Vorstellung des Guten erst hervorgerufen werden, so könnte nur angenommen werben, entweber bag in unfrer Seele ein ursprünglicher Trieb zum Guten liege, welcher, burch bie Borftellung angeregt, zur bestimmten Strebung werbe und bamit im Gefühle als Impuls des Wollens und Handelns sich kundgebe; ober daß die Vorstellung des Guten, obwohl bloße Vorstellung, boch exceptioneller und unerklärlicher Weise eine verpflichtende Kraft für den Willen besitze und demgemäß selbstthätig und unmittelbar bas Gefühl des Sollens hervorrufe. Allein beibe Annahmen erweisen sich bei näherer Betrachtung als unhaltbar. Denn gesetzt auch daß wir von Natur einen ursprünglichen Trieb zum Guten besäßen, so könnte berselbe eben als Trieb, burch die Vorstellung zur beftimmten Strebung erhoben, doch nur ein Gefühl bes Berlangens nach bem Guten, also wohl ein Gefühl bes Wollens, niemals aber bes Sollens hervorrufen. Die Borstellung bes Guten aber, wenn sie im Besit jener unerklärlichen Rraft bieß Gefühl erzeugen

soll, muß boch selbst erst erzeugt seyn; ihr eignes Daseyn ist das nothwendige Prius ihres Wirtens. Es müßte also das Gute bereits in der Vorstellung oder Anschauung gegeben seyn, wenn das Gefühl des Sollens entstehen soll. Allein das Gute ist ein Prädicat begriff, und als sittlich gut kann nur ein freies Wollen und Handeln bezeichnet werden. Folglich kann auch das vorgestellte Gute nur ein diesem Prädicatbegriff entsprechendes freies Wollen und Handeln seyn. Nun ist aber alles menschliche Wollen und Handeln nur ein sittliches, gutes, wenn es vom Sesühl (Vewußtseyn) des Sollens ausgegangen oder doch begleitet ist: wo dieß Sesühl gänzlich sehlt, da mag wohl die That immerhin gut seyn, aber sie ist keine sittlich gute, kann also auch nicht als sittlich-gute vorgestellt werden. Das sittlich Gute setzt mithin seinem Begriffe nach das Gefühl des Sollens immer schon voraus.

Das Gefühl des Sollens ist sonach nothwendig ebenso ursprünglich und unmittelbar in ber Seele vorhanden, wie die ethischen Rategorieen und insbesondere der kategorische Begriff des Guten. unbewußte Immanenz biefes Begriffs, weil er nicht bloß Norm ber unterscheibenben Thätigkeit, fonbern feinem Inhalte nach jugleich Normalbegriff für bie vom Willen erft zu realisirenben Borftellungen ift, muß ein Gefühl gur Seite haben, bas ihn und feine normative Bebeutung mit bem Willen verknüpft: sonst batte er teine solche Bebeutung. Dieß ift bas Gefühl bes Sollens. Eben weil beide burch benfelben Grund und Awed unmittelbar verknüpft find, gehen sie auch überall Hand in Sand mit einander. Die dem Begriff bes Guten entsprechenden Willensbeschlüsse erscheinen überall vom Gefühle des Sollens begleitet, ausgehend, motivirt, und umgekehrt bas Gefühl bes Sollens erwedt und charafterifirt ben Begriff bes Guten. Dieß Alles geschieht inbeß zunächft un be wußt. \*) Aber eben weil es unbewußt und somit unwillführlich

<sup>\*)</sup> Zum Bewußtsehn bes Sollens und damit zum an- und abmahnenden Gewissen wirb bas bloße Gefühl bes Sollens erft, nachdem mittelst der unterscheibenden, auffassenden Thätigkeit eine Borstellung vom Guten, von dem was geboten ist, gewonnen ist. Damit erhält diese Borstellung jene den Billen verpstichtende Kraft. Denn damit erscheint sie nicht mehr bloß als Borstellung eines innerlich oder äußerlich gegebenen Objects, sondern als Borstellung einer Forderung, eines Gebotes, dem das Ich wollend und handelnd zu genügen hat. Bergl. Psychologie, S. 634 ff.

geschieht, erweisen fich bie Factoren biefes Geschens als ursprüngliche Elemente ber menschlichen Natur, die nur in und mit dem menschlichen Wesen selbst, b. h. nur von Gott gesett seyn konnen. Und von biesen Factoren ift wiederum bas Seynsollen, b. b. bie unferm Befen ursprünglich immanente von Gott felbst gesetzte ethiiche Bestimmung, ber 3med und bas Biel unfres Werbens und Wirkens, unfrer Entwickelung und Fortbilbung, das nur in ber böchften menschlichen Vollkommenheit bestehen kann und als Wesensbestimmtheit unfrer Seele sie auch afficiren und damit in einem entsprechenden Gefühle sich tundgeben wird, — bieses Seynsollen ist von jenen Factoren der vornehmfte, fundamentalste, principielle, ohne ben alle übrigen keine ethischen Factoren wären. Denn burch ihn erhält nicht nur die Freiheit erft ihre ethische, bas Sittengeset seine gesetliche Bedeutung, aus ihm erklärt sich sogar auch die Immanenz ber ethischen Kategorieen als leitender Normen unfrer unterscheibenben Thätiakeit. Denn das Moment des Sepnsollens, das unserm Besen inhärirt, ift eben bamit auch ein Moment unfrer untericheibenben Rraft, ein immanentes wefentliches Moment berfelben, das als solches ihre Thätigkeit bestimmt und bedingt. foldes bie unterfdeibenbe Thätiakeit bestimmenbes (leitenbes) Moment ift aber eben eine Rategorie.

Sonach aber zeigt sich: in biefem Seynfollen, in biefer von Gott gesetzen, bem menschlichen Wesen ursprünglich inhärirenben ethischen Zwedbestimmung einigt sich die Immanenz des Sittengefepes mit ber Transscenbeng beffelben als göttlichen Gebotes, bas Gefühl bes Sollens mit bem freien Wollen bes Guten, bas Bewußt= senn der sittlichen Nothwendigkeit mit dem Bewuftsenn der Freiheit und der freien Liebe zum Guten. Und eben damit einigt fich der Begriff bes Guten als bes Bräbicats, bas bie ethische Vollkommenheit bes freien Wollens und Handelns, das Wefen ber Tugenb, bezeichnet, mit dem Begriff beffelben als bes sennsollenden Motivs, Inhalts und Zwecks unfres Wollens b. h. mit bem Begriff bes Guten als ber Aflicht, und beiber mit bem Begriff beffelben als bes höchften Gutes, b. h. mit dem Begriff unfres mahren Wohls, unfrer vollkommenen Glüchfeligkeit, die nur in ber vollkommenen Nebereinstimmung bes menschlichen Wesens mit seiner Idee, bes Inbivibuums mit bem Wesen ber Gattung, ber Gattung mit ber Natur und Welt, bes Willens mit ber That, ber Strebungen, Reigungen,

Münsche mit ber gegebenen Wirklichkeit. b. h. in ber vollen Befriebigung des menschlichen Wesens in sich selbst wie in seinem Berhältniß zu andern Wefen bestehen kann. Und wie die beiden Grundelemente unfrer ethischen Natur, das Gefühl bes Sollens und die ethischen Rategorieen, berfelben Quelle entstammen, so wirken fie auch zusammen nicht nur zur ersten Erzeugung ber ethischen Ibeen, ber bewuften Borftellungen von Gut und Bose, Babr und Unwahr, Schön und häklich, sondern auch jur immer klareren tieferen und pollständigeren Erfassung ihres Inhalts als ber Normen für die Beurtheilung bes Werths ber Dinge, und bamit zur Läuterung bes Gemiffens, jur Verfeinerung bes fittlichen Gefühls, jur Ausbildung bes Wahrheits- und Schönheitssinnes, aber auch jur Kraftigung bes Willens, zur Sebung ber Thattraft, zur Befestigung bes Charafters, und bamit zur Erhöhung ber menschlichen Wohlfahrt, ohne doch darum der menschlichen Freiheit Eintrag zu thun. es banat ja von uns, von unfrer Selbsthätigkeit und Selbstbestimmung ab, ob wir, wollend und handelnd, ber Stimme bes Gewiffens lauschen, bem Gefühle bes Sollens ober ben ihm entgegenstehenben Reigungen und Gelüften folgen, ob wir die ethischen Rategorieen mit voller Sorafalt und Genauigkeit ober nachläffig und ungenau anwenden wollen. Auf uns also kommt es an, ob unfre ethischen Begriffe klar ober unklar, unfre Erkenntnig mahr ober falich, unfer Gewiffen lauter ober unlauter, unfer Gefühl gart ober ftumpf, unfer Wollen und Handeln fittlich ober unfittlich, turz ob unfer Wefen in seiner Entwickelung und Gestaltung seiner Ibee und unserm mabren Wohl entsprechen oder widersprechen wird.

Wie danach aber auch Leben und Charakter des Einzelnen, Gang und Gestaltung der Weltgeschichte ausfallen möge, — jene ethischen Grundelemente unser Natur, die ethische Bestimmung unsres Wesens ist an sich und ursprünglich eine göttliche Bestimmung, die ethischen Kategorieen sind im Grunde göttliche Ideen, Ideen Gottes für die Unterscheidung und Bestimmung der Dinge, der ethische Zweck unsres Daseyns ein göttlicher Zweck, seine Realisirung der Wille Gottes, das Gesühl des Sollens, das aus ihm hervorquillt, die Stimme Gottes. Daraus aber solgt mit unadweislicher Consequenz, daß nicht nur der Zweck des menschlichen Daseyns, sondern auch der Zweck des creatürlichen Daseyns-überhaupt und somit der Zweck der Weltschöpfung ein ethischer war und ist. Denn Be-

schaffenheit und Bestimmung ber Welt kann ber menschlichen nicht widersprechen, wenn die Erreichung des Zwecks unfres Dasenns möglich senn soll; und sie widerspricht ihr thatsächlich so wenig, daß fie im Gegentheil ber Menscheit alle Mittel zur Erreichung bes Bieles gewährt. Sind boch nicht nur die Störungen und hinderniffe, sondern auch bie f. g. phyfischen Uebel, die Leiden und Schmerzen, die aus dem Lauf der Natur dem Menschen erwachsen, vom ethischen Standpunkt aus länast als ein bankenswerther Beistand erkannt, ben die Natur zur Stärkung ber Thatkraft, ber Gebuld und Ausbauer, zur Förderung der Selbstbeherrschung, zur Bermeibung ber Selbstüberhebung, bem menschlichen Wefen barbietet. Ift es doch längst für das sittliche Bewuftsenn und die ethische Weltbetrachtung keinem Zweifel mehr unterworfen, daß bas Bofe in ber Welt nicht bloß die Schuld des Einzelnen, sondern mehr noch des ganzen Geschlechts ift, bag in ethischer wie in physischer Beziehung eine Gemeinschaft, Solidarität und Wechselwirkung zwischen dem einzelnen Individuum und bem Ganzen ber Menscheit besteht, die viel tiefer und umfaffenber ift, als es auf ben ersten Blid scheint. Und ift boch biese Solibarität, bieser allgemeine ethische Verband ein neues Reichen ber ethischen Natur bes Menschen, indem damit offenbar die Liebe als ursprüngliches, objectives, unverwüftliches, trot feiner Berletung und Berkehrung bestehen bleibendes Element der menschlichen Natur, das große Princip ber Einstimmung und Unterordnung bes Ginzelnen unter bas Ganze noch in und trop seiner Uebertretung, wiber Willen und Wiffen ber Einzelnen, als Gesetz bes menschlichen Thuns und Lassens sich gel-Denn bieses Princip ist nur Folge und Ausbruck bes an sich vorhandenen ethischen Verbandes der Menschen unter einander. Und ber ethische Verband ber Menschen, im subjectiven Gefühle sich reslectirend und manifestirend, ist eben die (allgemeine) Liebe bes Menschen zum Menschen, und diese Liebe ift subjectiv nur möglich, wenn an fich, objectiv ein ethisches Band bie Menschen unter einander verknüpft.

Ift nun aber ber Zweck bes weltlichen Daseyns ein ethischer, ift die ethische Volkommenheit und die höchste Glückseligkeit der Creatur als der Zweck des weltlichen Werdens anzusehen, so ist eben damit auch das Motiv der schöpferischen Thätigkeit Gottes als ein ethisches bezeichnet. Denn ist die Welt nur darum

Ulrici, Gott u. Die Ratur. 2. Muft.

46

eine werbenbe, sich entwickelnbe, bamit fie zunächst von Stufe zu Stufe aus gebundener, nothwendiger, zu spontaner, freier Thatigfeit, vom Unorganischen jum Organischen, jum Befeelten, jum Beistigen sich erhebe und so befähigt werbe, in weiterer Fortbilbung ben ethischen Zwed ihres Dasenns, bas Ziel ber ganzen Entwicklung zu erreichen, so ist es biefer Zwed, ber bie schöpferische Thatigfeit Gottes bestimmte und leitete: nur wenn bie Belt ibrem Amede entsprechend geschaffen und beschaffen ift, kann sie Der eine Thätigkeit leitende Amed ift aber ber Zwed biefer Thätigkeit felbst, der Zweck, dem die Thätigkeit insofern als Mittel bient, als fie zu seiner Erfüllung hinwirtt, wenn auch ihr Wirken gerade wegen ber ethischen Natur bes Zwecks nur barin besteht und bestehen tann, daß fie die Mittel fest und bestimmt, burch welche ber Zweck ausgeführt werben foll. Der ethische Zweck des weltlichen Werdens ist mithin zugleich der Rweck der Beltschöpfung selbst. Der ethische Aweck kann aber wiederum nur ein ethisches Motiv baben. Denn die Beschaffenheit bes Awecks ift gang und gar abhängig von ber Beschaffenheit bes Motivs, bas bie endursächliche Thätigkeit zur Setzung bes Awecks veranlaßt. Das Motiv ift ja ber Grund, warum ber Zweck gesett wird, die Erfüllung bes 3meds ift die Erfüllung bes Motivs. Beibe können mithin unmöglich sich widersprechen: ein sittlicher Zwed, ber ein unsittliches Motiv batte. märe tein sittlicher.

Das ethische Motiv ber schöpferischen Thätigkeit Gottes kann nur in der ethischen Natur Gottes selbst seinen Grund und Quell haben, und das Ethos Gottes kann nur ein absolutes, höchste ethische Bolkommenheit seyn. Bollkommen ethisch nennen wir aber nur diesenige Natur (Persönlichkeit), welche das Gute, Wahre und Schöne, nicht bloß darum will, weil das Gesetz es besiehlt, sondern in freier Liebe sich ihm hingiebt; welcher das Gute nicht als bloße Idee, als allgemeiner Begriff, als erst zu verwirklichendes Ideal gegenüber steht, sondern in welcher es concrete Gestalt gewonnen und daher in lauterem Wohlwollen, in thatkräftiger Liebe unmittelbar sich äußert; für welche die Frage, ob Gut ob Böse, nicht erst einer Entscheidung bedarf, sondern in der lauteren Liebe des Guten immer schon entschieden ist. Diese Liebe zum Guten fällt aber in Eins zusammen mit dem Streben und Wollen, daß es Andren, daß es Allen wahrhaft wohl ergehe; die höchste Liebe ist die Hingebung

an das Wohl Andrer, die Aufopferung für das Wohl Aller. Beide Begriffe sind so untrennbar verbunden, so vollkommen congruent, daß das Gute wollen und thun nur heißt, das wahre Wohl Andrer und in höchster Instanz Aller wollen. Darum finden wir uns schlechthin außer Stande, uns ein Wollen und Wirken bes Guten au benken ohne das Daseyn andrer Wesen, auf beren mahres Wohl es gerichtet ift. Unserm Bewußtseyn wenigstens schwindet aller sitts liche Gehalt, wenn ber Begriff bes Guten jenes Momentes entkleibet Für uns und von uns forbert baher ber Begriff bes Guten, forbert bas Gemiffen, forbert bas Sittengeset bie allgemeine Menschenliebe als thatkräftige Hingebung an bas mahre Wohl unfrer Mitmenschen. Sonach aber muffen wir auch behaupten: ber Wille bes Guten forbert bas Dafenn andrer Wefen, bie seiner bedürfen, für beren mahres Wohl er wirken könne; und wenn diefer Forberung nicht schon an sich genügt ist, wenn es nicht schon solche andre Wesen giebt, so wird der Wille des Guten, wo er die Macht bazu hat, sie selber in's Dasenn rufen. Eben bamit aber behaupten wir implicite: so gewiß wir Gott als ethisches Wefen von absolut fittlicher Volltommenheit fassen muffen, so gewiß ift Gott die Liebe, die Liebe an fich, die absolute vollkommene Liebe; und fo gewiß hat er aus Liebe die Welt geschaffen. bamit wiederum behaupten wir implicite: so gewiß Gott die Liebe ift, fo gewiß ift ber von ihm gesette Endzwed ber Welt, bas lette Riel ber Entwickelung und Fortbilbung seiner Schöpfung, Einigung ber Creatur mit Ihm felbst, die freie, sittliche, felbsteigne hingebung ber Creatur an Ihn. Denn fo gewiß bas Sute und das mahre Wohl identisch sind, so gewiß kann die Creatur nur in diefer Einigung mit ber ethischen Bolltommenheit Gottes, nur in ber völligen Hingebung an den Willen Gottes, ihre ethische Bollenbung, ihre höchfte Glückfeligkeit finden.

Diese Sätze folgen, wie uns scheint, mit überzeugender Consequenz aus den unleugdaren Thatsachen des sittlichen Bewußtseyns, von denen wir ausgingen. Aber, wird man einwenden, sie widerssprechen den ebenso unleugdaren Thatsachen der Natur und Geschichte, der gegedenen Wirklichteit und ihrem Verlause. Denn "die Weltbildung, wenigstens derzenige Theil derselben, der unsern Erdplaneten betrifft, ist nicht nur durch gewaltige, stürmische, zerstörende Katasstrophen hindurchgegangen, in welchen der furchtbarste Kampf der

Elemente stattgefunden und Millionen lebender und empfindender Wesen ihren gewiß oft schmerzvollen Untergang gefunden, sondern die gesammte organische Schöpfung ist auch in allen ihren Individuen bem f. a. natürlichen Tode geweiht, die Bflanzenwelt mannichfaltiger Berkummerung, Berbildung, Erfrantung, gewaltsamer Berkorung ausgesett, die Thierwelt fast ausnahmelos auf gewaltsame Berftorung vegetabilischen Lebens und in einer großen Anzahl von Arten auf gewaltsame Töbtung thierischen Lebens angewiesen. nachdem die Erde seit dem Erscheinen bes Menschen in die Evoche einer relativen Beruhiaung eingetreten ift, seten sich boch die Berftörungen und Rertrummungen unorganischer wie organischer Bilbungen, nur in eingeschränkterem Maage, auf allen Bunkten ber Erbe fort, und wir seben ben Menschen seit Sahrtausenden mitten in ben Rampf ber Elemente bineingestellt und nicht bloß im Allgemeinen allen Schickfalen ber Thierwelt unterliegen, sonbern fogar schwerer als die Thierwelt von dem Drucke alles irdischen Lebens betroffen und tiefer in ben Rampf und Streit und die Berriffenbeit alles irbischen Lebens verflochten. Je höher im Allgemeinen die Stufe ift, die ein irbisches Lebenswesen feiner Art nach einnimmt, um so mehr ist es einerseits zwar höherer Lebensfreude fähig, aber auch andrerseits größeren Leiben, Schmerzen, Erfrankungen und Berfümmerungen ausgesett; und wie der Mensch ber Riel- und Sipfelpunkt, Saupt und Ronig ber irbischen Schöpfung ift, so ift er jugleich ber Focus aller Berkummerungen, aller Leiben und Schmerzen, die dem irdischen Gesammtleben zugetheilt find. Unfähiger fich selbst zu helfen als fast iedes Thier wird er geboren, schon seinem erften Entstehen im Mutterleibe lauern taufend gefährliche Ginfluffe auf, ihn zu zerftoren, ebe er nur bas Tageslicht zu erblicen vermag, ober balb nach ber Geburt ihn hinwegguraffen ober lebenslänglicher Berfümmerung, Entstellung und Migbilbung preiszugeben; und wie er schon balb nach bem Aufleuchten bes Selbstbewußtseyns ben unvermeiblichen Tob vor Augen sieht, so giebt es keinen Augenblick seines gesammten irbischen Dasenns, in welchem ihn nicht Gefahren des gewaltsamen Untergangs, der Berkummerung, Berkummelung. Entstellung, bes Blieberverlufts, bes Berlufts ber Sinneswertzeuge. vorübergehender oder dauernder Erfrankung und unaussprechlichen Elends umbrohen. Schon ber f. g. natürliche Tod ift grauenbaft genug, und Millionen von Menschen muffen ibn unter qualvollen.

nicht selten entsekenvollen Leiben erbulden. Richtet man aber vollends seinen Blid auf die tausenbfältigen Weisen des gewaltsamen Todes, welchen Thiere und Menschen oft unter den grausenhaftesten Umftanden unterliegen, so entrollt sich ein Bild vor unfren Augen, "beffen buftre Schatten unfer Gemuth zur Trauer ftimmen, wenn auch unfer Verstand die Lichtseite ber Dinge hervorzukehren und uns über die Störungen durch ben Gebanken ber Nothwendigkeit ber Naturgesetze zu beruhigen unternimmt" (Fr. Hoffmann in Richte's Zeitschrift f. Philos. 1863, Bb. 41, S. 126 f.). Wie kann angesichts Diefes Bilbes von einem Gotte ber Gute und Liebe bie Rebe fenn. von einem Gotte, ber bie Wohlfahrt aller feiner Geschöpfe nicht nur will und beabsichtigt, sondern in seiner Allmacht auch die Mittel befist, sie zu verwirklichen? Und was helfen jene Tröstungen, Erklärungen. Rechtfertigungen, die der Verstand unternimmt, wenn sie nicht bem Leibenden, sondern nur dem talten reflectirenden Denker, ber fie erfinnt, Troft und Befriedigung gewähren, wenn sie vielleicht nicht einmal vor dem unbefangenen Urtheil des Verstandes stichhals tia erscheinen? "Man mag sagen, bemerkt Loke, daß nur im Klei» nen das lebel sich zeige, für die Ansicht des großen Ganzen verschwinde; aber mas hilft ein Troft, bessen Kraft von ber Anordnung ber Beriode abhängt? Denn was wird aus ihm, wenn wir ben Sat umfehren und fagen: im Großen zwar ift Sarmonie. aber näher betrachtet die Welt voll Elend. Wer das Uebel als Mittel göttlicher Erziehung rechtfertigt, benkt nicht an die Leiden der Thierwelt, nicht an die unbegreifliche Verkummerung so vielen geistigen Lebens in der Geschichte, und beschränkt Gottes Allmacht; benn jede Erziehung wendet Uebel nur an, weil es anders nicht geht. endlich diese Beschräntung nicht verstohlen, sondern offen zugiebt, mit Leibnig in jedem unvermeiblichen Zwiespalt zwischen ber Allmacht Gottes und feiner Gute für die lettere fich entscheiben zu muffen glaubt und das Uebel aus ben Schranken erklärt, welche bie unvorbenkliche Nothwendigkeit ber ewigen Wahrheiten auch ber freien Schöpferthätigkeit Gottes entgegensete, auch der befriedigt uns Denn es ift die unerweislichste aller Behauptungen, daß an bem Uebel in ber Welt die Gültigkeit ber emigen Wahrheiten Schuld fen; für jeben unbefangenen Blid auf die Natur hangt es im Gegentheil von den bestimmten Ginrichtungen der Wirklichkeit ab. neben benen auf Grund berfelben ewigen Wahrheiten auch andre

Einrichtungen benkbar sind. Hält man jene Trennung zwischen ben nothwendigen Gesetzen und ber schöpferischen Freiheit Gottes sek, so gehört für uns zweisellos das Uebel zu Demjenigen, was nicht seyn mußte, sondern durch die Freiheit geschaffen ist. Aendern wir daher jenen Leibnitzschen Kanon ein wenig: wo ein unvereindarer Widerspruch zwischen Gottes Güte und seiner Allmacht vorliegt, da entscheiden wir uns dafür, daß unsre menschliche Weisheit zu Ende ist, und daß wir die Lösung nicht begreisen, an die wir glauben" (Witrotosmus, III, 604 f.).

Wir könnten diesem Schluksak Lote's auch unsverseits beipflichten, d. h. an ben Glauben appelliren. Denn auch die Weltanichauung, die sich uns von unfren Ausgangspunkten ergeben bat, ift nicht Object ober Product ber ftrengen, eracten Wiffenschaft, sonbern bes Glaubens in seiner mit Gulfe ber Wiffenschaft versuchten Be-Allein gerade von unfren Ergebnissen aus erscheint uns bie Frage, um die es sich handelt, nicht so verzweifelt, daß wir von vorn herein jeden Berfuch einer befriedigenden, wenn auch immerbin nur bem Glauben genügenben Lösung aufgeben müßten. Runachft muffen wir protestiren gegen jene Uebersvannung bes Begriffs ber Allmacht, in welche auch Lope verfallen zu fenn scheint. Wir kommen zu biefem Begriff nur von der Betrachtung der gegebenen Wirklichkeit, der Natur und Welt aus; schon darum sind wir nicht berechtigt, ihn über das Wirkliche binaus in die leere, uns nicht einmal bentbare Möglichkeit einer gang anbers gearteten Schopfung und Schöpferthätigkeit auszuweiten. Rur weil wir in ber Ratur überall bloß bedingte Kräfte walten sehen, finden wir uns genöthigt eine unbedingte Urfraft anzunehmen, von der jene in ihrer Eriftens und Wirksamkeit abbangig, bestimmt und gefett find. Diese unbebingte schöpferische Urfraft nennen wir Allmacht, nicht weil fie Alles. bas Mögliche und Unmögliche, Denkbare und Unbenkbare, Bernunftige und Unvernünftige, gleichermaßen vermöchte, sonbern weil fie bes Alls machtig, bes Alls Schöpfer ift. Wir lösen ben gewonnenen Begriff selbst in's Unbenkbare wieder auf, wenn wir ihn mit bem Begriff einer Freiheit verknüpfen, bie, weil ohne Maas, Ziel und Zwed wirkend, nicht Freiheit, sonbern blinde, granzen- und schrankenlose Willführ ware. Ober ist die Allmacht noch benkbar, wenn wir ju ihrem Begriffe rechnen, daß fie auch bas uns Unbenkbare, Biberfinnige, Sichwibersprechende permoge? Und ift es nicht schleckthin

undenkbar, weil ein Wiberspruch in sich, baf die göttliche Allmacht einen Gott, ein Unbedingtes, Absolutes, schlechthin Bollfommenes au schaffen vermöge? Folgt also nicht aus bem Begriffe ber Allmacht selbst, daß ihre Schöpfung nur relativ vollkommen senn kann. also zugleich unvollkommen senn muß? Im Schöpfungsbeariff lieat. wie mir scheint, die Lösung bes Broblems; nur wer den Schöpfungsbegriff verwirft, wird mit unüberwindlichen Schwierigkeiten ju kämpfen haben. Kaßt man ganz ober halb pantheistisch die Welt als die Erscheinung, die Objectivirung, die Leiblichkeit ober ben Berwirklichungsproceß Gottes, die Dinge als Momente, Theile ober Buftande, Potenzen ober Urpositionen in dem Ginen unendlichen Wesen, so erscheint es allerdinas unbegreiflich, wie in dem göttlichen Wesen, dem Grunde und Quelle der Güte und Liebe, das Uebel und das Unheil, Roth und Tod, Sünde und Verderben bestehen ober aus ihm hervorgeben können. Aft bagegen die Welt Gottes Schöpfung, also verschieden von ihm und mithin ihrem Wesen nach das Bedingte, Relative, das Endliche und Reitliche, das Werbende, Wachsende, Sichentwickelnde, bas nur ift mas es wird, und baher nur am Ziele seiner Entwickelung bie ihm mögliche Bolltommenheit erreichen kann, so folgt, daß die Welt in ihren Theilen wie in ihrer Totalität ein unübersehbar großer und weiter Entwickelungsproceß ift, der, wenn auch vielleicht in den verschiedenen Theilen auf verschiedene Weise in ungleicher Bewegung, doch überall vom Unvollkommenen zum Vollkommenen fortschreitet. Und ist erft mit der Erreichung bes Riels, ber höchstmöglichen Vollkommenbeit des weltlichen Wesens, die volle Befriedigung in sich, das volle Wohlgefühl seines Daseyns, weil die volle Uebereinstimmung mit fich und bem Ganzen möglich, so folgt, baß auf bem Wege bahin burch das Gebiet des noch Unvollkommenen, Unbarmonischen, Unpassenden hindurch, eben dieß auch als das Unangenehme, als Uebel, als Leiben und Schmerz empfunden werden muß. Das Uebel seinem allgemeinen Begriffe nach, in welchem es mit dem Begriffe des Unvollkommenen in Gins zusammenfällt, ist sonach allerdings in bem Beariffe des Weltlichen selbst mitgesett; nicht die ewigen Wahrheiten, nicht blinde unüberwindliche Gefete ober apriorische Möglichkeiten und Unmöglichkeiten tragen die Schuld, sondern die Weltmirklichkeit selbst in ihrem Beariffe als Schöpfung involvirt bas Nebel. If es in diesem Sinne nothwendig, unvermeiblich, d. h.

muffen wir es infolge ber unfer Denken beherrschenben Gefete als unvermeiblich ansehen, so werben wir barin, bag es qualeich für bie beseelten geistigen Wesen als Bebel ihrer Entwidelung, als Erziehungsmittel, als Mebium zur Förderung bes Guten dient, ein Reugniß ber göttlichen Gute und Liebe erbliden burfen. Außerbem liegt in dem Nebel, so gefaßt, zugleich der Trost, daß es nur als Uebergangspunkt zu einem höheren, vollkommeneren Daseyn erscheint, ein Troft, der das Leiden milbert und erleichtert, weil er zugleich erhebt. Und das irbifch menschliche Leben als einen folchen Ueberaanaspuntt ju faffen, ift tein bloger Glaubensartitel, ben bie Last ber Leiben, die Furcht vor dem Tode, der Trieb nach dauernder Glückseliateit erzeugt, sondern es ift geforbert burch die thatsächliche Eristens bes Gefühls bes Seynfollens, ber ethischen Ibeen, ber Borftellung eines Ibealen überhaupt. Denn nur weil unser Wesen ursprünglich angelegt ift zur Erreichung einer höheren, bas Irbische überbietenben Bolltom= menheit fonnen wir bas Gefühl bes Sennsollenben, ben Trieb nach Bervollkommnung, ben Gebanken eines vollenbeten Wiffens, Sanbelns und Darftellens, die Borftellung eines Ibealen überhaupt haben. —

Aber, wird man fragen, warum find biefe Uebergange vom Unvollkommnen zum Vollkommneren an gewaltsame Umwälzung, an Berftorung ber auf ben nieberen Stufen ftebenben Wefen, an ben Tob mit seinen Qualen und Schrecken gebunden? warum erfolgen sie nicht allmälig, in continuirlich aufsteigender Bewegung, die ben lebendigen Wefen mit der Empfindung des Fortschritts, dem Gefühle ber Bervollkommnung, ein Bohlgefühl ihres Daseyns gemähren würde? - Wir könnten antworten, baß für ben Menichen meniaftens nur infolge ber Sünde ber Tob mit Qualen und Schrecken umgeben fen, und daß die Möglichkeit bes Bofen nicht nur von ber Freiheit, vom Beariffe des Ethischen überhaupt, gefordert sen, sondern auch die Möglichkeit, ja die Wirklichkeit des Uebels poraussete, weil die Wahl zwischen Gut und Bose nothwendig zugleich eine Bahl zwischen Bohl und Uebel ist. Wir könnten hinweisen auf bie Berwüftungen, welche die Ausschweifungen bes Lafters. Die Schandthaten und Berbrechen bes Bofewichts, die Brrthumer und Kabrlässigkeiten bes Pflichtvergessenen, die natürlichen aber ungezügelten Gelufte des Fleisches, die heftigen Affecte, Begierben und Leidenschaften bes von ber Selbstfucht gestachelten Geiftes in ber Denschenwelt anrichten, auf die Schwächung des Körpers, die Krant-

beiten und Gebrechen, bie bemaemäß vom Bater auf ben Sohn, von Gefchlecht zu Geschlecht sich fortpflanzen. Wir könnten behaupten, baß bei richtiger Schätzung bei Weitem ber größte und schlimmfte Theil der Uebel, an denen die Menschheit leide, nur Folge der Sunde, ihre eigne Schuld sen. Wir könnten geltend machen, daß trotbem boch in vielen Fällen ber Tob aus Altersschwäche, ber im Grunde der allein natürliche ift, fast ohne Leiden, sicherlich ohne Qualen und Schreden vorübergebe. Doch, nehmen wir die Frage in der Allgemeinheit, in der sie uns entgegengehalten wird, so müffen wir mit ber Gegenfrage antworten: Rann ein bedingtes, beschränttes Wefen, das als foldes in feiner Eriftenz und Beschaffenheit. seinem Leben und Wirken an bestimmte Bedingungen gebunden, in bestimmte Schranken eingeschloffen ift, biefen Kreis burchbrechen und zu einem böheren, freieren, vollkommneren Daseyn sich erheben, ohne bamit ein wesentlich andres zu werben, ohne einen Proces ber inneren Umbildung zu erleiben, ber äußerlich als Tod, als Rerstörung seiner bisherigen Daseynsform erscheinen wird? Folgt nicht andrerseits aus ber unerschöpflichen Schöpferthätigkeit Gottes, daß in perennirender Reihefolge eine größtmögliche Mannichfaltiakeit von Wefen hervorgehe, und daß Alles zum Dasenn und Leben gelange, was überhaupt Existenz gewinnen kann? Und ist es nicht für die Pflanze gleichgültig, ob fie gemäß dem Gesetze des Fortschritts und den Bebingungen ihres Dasenns von selbst verwelke und absterbe, oder von einem Thiere zerstört werbe? Ift es nicht für bas Thier gleichgültig, ob es — ba im Thierreich noch kein Gesetz ber Sittlichkeit, kein Gebot der Liebe gilt und gelten kann, — den Hungertod aus Altersschwäche erleibe, ober von einem andern Thiere, vom Menschen, von einem Naturereigniffe getöbtet werbe? Wer will sagen, ob biese oder jene Todesart schmerzlicher sen? ob überhaupt die Leiden des Thiers benen bes Menschen gleich ober ähnlich sind?

Es entgeht mir nicht, daß solche Reslexionen nicht vollkommen befriedigen. Aber ich meine, daß sie nur darum unbefriedigt lassen, weil wir, je tieser wir auf das Einzelne, in die stets unerschöpfliche Casusstit uns einlassen, um so mehr den Faden des leitenden Gebankens verlieren und den unwiderleglichen Angriffen der subjectiven Stimmung, Gefühls und Ansichtsweise ausgesetzt sind. Dem Glauben, meine ich, genügt es, wenn sich darthun läßt, daß das Uebel, Leiden und Tod, überhaupt principiell im Begriffe der Welt als

Schöpfung Gottes liegt und baber mit ber göttlichen Gute und Liebe nicht im Wiberspruch steht; das Ginzelne, die Formen und Grade bes Leibens, die Art und Weise bes Todes, fällt in jene Sphare ber Freiheit, die wir - wenn es in ber Welt bes Bedingten Leben und Bewegung und weiter Spontaneität und Selbstbestimmung geben foll, - schon im Gebiete ber unorganischen Ratur, in bem Bermögen und ber Neigung ber elementaren Kräfte zur Störung bes Gleichaewichts, in bem Princip ber Individuation, in ber höher und böber fteigenden Ausbildung und Berfelbständigung der Individualität, mit ber zugleich bie Freiheit wächst, als nothwendig anerkennen In dem großen Entwidelungsprocesse des Ganzen bezeichnet vielleicht unfre Erbe die Stufe des erften Auftretens der Inbividualität und Freiheit, also noch einer sehr unvollkommnen, der Willführ und bem Mikbrauch ausgesetzen, ber Leitung und Grziehung bedürftigen Freiheit, nimmt vielleicht unser ganzes Sonnenfystem einen verhältnismäßig niedrigen Standpunkt ein. griffe einer aufsteigenden Entwickelung vom Unvollkommenen zum Bolltommneren liegt es wenigstens unmittelbar, daß den niedrigeren Stufen auch die größere Unvollkommenheit angehöre.

Wie dem indeß auch sey, immerhin glauben wir behaupten zu dürfen, nicht nur daß von den Thatsachen des sittlichen Bewußtseyns, von denen wir oben ausgingen, der Glaube an einen Gott der Güte und Liebe als Schöpfer der Welt gefordert und berechtigt erscheint, sondern daß auch die Thatsachen der Weltwirklichkeit ihm nicht widersprechen.

Bon diesem Glauben aus erklärt sich bann, wie schon angebeutet, auch rückwärts auf ungezwungene Weise das Daseyn einer Welt, welche nur allmälig in stusenweiser Entstehung und Bildung der Weltförper sich zum geordneten Kosmos entwickelt, und Hand in Hand mit dieser Entwickelung eine Reihenfolge immer höher begabter Wesensgattungen aus sich geboren hat, an deren letzter Spite das geistig ethische Wesen des Menschen steht. Der Materialismus ist völlig außer Stande, diese aufsteigende Reihenfolge und ihre Spite, das menschliche Wesen mit seinem Bewußtseyn der Freiheit, seinem Gottesbegriff, seinen ethischen Ideen, seinem Rechts- und Pslichtgefühl zu erklären. Er muß das Alles schlechthin leugnen, oder für Schein und Illusion ausgeben. Und doch geräth er eben damit gerade in Widerspruch mit sich selbst. Denn die Illusion, die

bloße Einbildung, die durch keine Realität, keinen realen Kactor bervorgerufen, sondern nur das selbstgemachte Broduct der subjectiven Einbilbungstraft fem tann, beweift gerade die freie Selbftthätigkeit der Seele, die für eine bloße Allusion erklärt wird. Und bie Ibee Gottes als bes felbständigen, von ber Welt verschiebenen, ichlechthin absoluten Wesens, wenn sie ebenfalls nur eine solche selbstaefchaffene Borstellung senn foll, mare gerade ber Beweis einer Selbstthätigkeit, bie über bas Gegebene, Bedingte, Enbliche ber Wahrnehmung hinausgreifend, die eigne Bedingtheit durchbrechend, für eine absolute, übernatürliche, göttliche erklärt werden müßte. Aber auch keine vantheistische Weltanschauung vermag für jene naturwissenschaftlichen Thatsachen eine Erklärung zu geben ohne — implicite ober explicite, bewußt ober unbewußt - ben Gott, ben sie annimmt, in einen Brocek bes Werbens zu verwickeln, in welchem er selbst erft zu Bewuftsenn und Selbstbewuftsenn, zu Verstand und Bernunft allmälig gelangt, und somit unmöglich ben Proces ber Weltbilbung mit Bernunft und Weisheit anlegen, unmöglich in ethischem Sinne ihm Ziel und Zwed seten konnte. Reine pantheistische Weltanschauung vermag sich selbst zu expliciren, ohne die Freiheit und das Gefühl des Sollens ihrer Wahrheit und Realität zu berauben und bamit die Grundlagen aller Sittlichkeit zu zerftören. Denn nur die gebankenlose Inconsequenz ober eine mit den Widerfprüchen spielende Sophistik (Dialektik) kann sich der einfachen Folgerung entziehen, baß wenn bie Welt zum Befen Gottes gehört, auch nothwendig bie Entwidelung ber Welt bie Entwidelung Gottes und nur Gottes ift, in und neben welcher offenbar tein Für-fich-senn, keine Freiheit, keine Berfönlichkeit irgend eines anbern Wefens bestehen tann. Das Für-sich-fenn, das Selbstbemußtsenn, das freie Wollen und Wirken, welches nicht das Fürsichsenn eines besondern Wesens wäre, sondern nur formell einem Puntte oder Uebergangsmomente in dem Einen und alleinigen Wesen Gottes zukame, ift in Wahrheit tein Gurfichseyn, keine Selbstheit, sondern als wesenlos, als un wesentlich, eine bloke Form ohne Inhalt, eine Erscheinung in der nichts erscheint, also bloger Schein, leere Allusion. — Rehmen wir bagegen an, daß die Welt von Gott geschaffen und bag bas Motiv ihrer Schöpfung Gott selbst als bie Liebe, als der ewige Wille des Guten ift, so folgt nicht nur, wie schon bemerkt, bak bie Welt, die Creatur überhaupt, obgleich,

als Welt, in ihrer Art vollkommen, boch nicht die Form eines in seiner Absolutheit schlechthin vollendeten abgeschloffenen Dafenns gleich dem göttlichen erhalten, sondern nur im Berben, in fortschreitender Entwickelung und Kortbildung ihr Dasem baben. und ebenso wenig in einem einzigen, nur sich selber gleichen Wesen. sondern nur in einer ber unendlichen Ginbeit und Ginzigkeit Gott entgegengesetten, aber ihr jugleich entsprechenden unenblichen Bielheit von Wesen bestehen konnte: so folgt nicht blok, daß biefe Bielheit nur eine unendliche Mannichfaltigkeit zeitlicher. endlicher, bedingter Ginzelwesen von den verschiedenften Formen, ben verschiebenften Qualitäten, ben verschiebenften Graben größerer ober geringerer Bollkommenheit senn, jedes aber nur von relativer Bolltommenheit und somit zugleich nur unvolltommen seyn konnte: - sonbern es folgt auch, daß das Ziel ber Entwickelung der Welt ein ethisches senn und bemaemaß ber ganze Brocek auf eigner. wenn auch bedingter und beschränkter Thätigkeit der Creatur beruben, ein Broces aufsteigender Bervollkommnung, ein Broces der Ethifirung ber Creatur, und somit von Anfang an auf die Entstehung geiftiger felbstbewußter willensfreier Wefen angelegt fem mußte. So gewiß ferner die den Proces auswirkenden Kräfte diesem Riele gemäß bestimmt und geordnet seyn muffen, so baß sie nur in gefetlicher Form zu einem geordneten Gangen gufammenwirten konnten, weil nur so bas Riel zu erreichen war; - so gewiß mußte andrerseits innerhalb dieser gesetlichen Ordnung ein Spielraum freier Thätigkeit, selbsteignen Wollens und handelns gleichfam ausgespart bleiben, so gewiß mußte bas Ganze zugleich so geordnet merben, daß bas Spiel der freien Kräfte ohne Gefahr für fein Bestehen und seine Entwickelung sich bethätigen konnte. So gewiß endlich ber ethische 3med ber Creatur nicht burch ein gezwungenes, an fich bestimmtes, keiner Abweichung fähiges Birken und Handeln berfelben erreicht werden tann, so gewiß vielmehr bie Bermirklichung des Guten nur durch ein freies Wollen und Wirken möglich ift, so gewiß konnten bie geistigen Wesen nicht als freie unmittelbar geschaffen werden. Denn bamit wurden fie nothwendig auch eine Beftimmtheit des Wirkens erhalten haben, die mit ber Selbst bestimmung, bem Grundmomente ber Freiheit, in Wiberspruch steht. So gewiß vielmehr konnten sie ursprünglich nur mit der Anlage zur Freiheit begabt b. h. nur so gesetzt und be!

stimmt werben, daß sie aus der Naturnothwendigkeit heraus sich entwideln und unter ber Mitwirfung natürlicher Kräfte burch eigene Thätigkeit zu Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn, ber Bebingung ber Willensfreiheit, sich erheben, also burch eigne Thätigkeit die Freiheit sich erwerben, den Begriff des Guten als Norm ihres Wirkens sich selber bilben, turz sich selber zu freien Befen machen konnten und follten. Aus bem nothwendigen Werben ber Welt-überhaupt folgt mit Nothwendigkeit, daß nur allmälig in fortschreitendem Bildungsprocesse von Stufe zu Stufe lebenbige beseelte Geschöpfe entstehen, und ihrerseits nur allmälig wieberum zu derjenigen Sobe ber Bilbung gelangen konnten, auf welcher fie als geistige Wesen ber Gewinnung des Selbstbewußtseyns, ber Erwerbung ber Freiheit fähig waren: d. h. aus dem nothwendigen Werben der Welt folgt die Nothwendigkeit der Differenz zwischen unorganischer und organischer Körperbilbung und weiter von Gradunterschieden ber Beseelung und damit von verschiedenen niedes ren und höheren Gattungen beseelter Besen. Und aus der noth wendigen Selbstentwickelung zu Empfindung und Berception, ju Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn, aus ber nothwendigen Erwerbung ber Freiheit folgt bie Nothwendigkeit einer organischen Berbindung der pspchischen Kräfte mit natürlichen Kräften, der Seele mit einem Leibe, in welchem, an welchem und durch welchen sie zur Seele werbe und als Seele sich bethätige. Denn kommen wir nur burch Unterscheibung eines gegebenen Stoffes, burch gegebene Gegenfäße an und in uns felbst, ju bewußten Borftellungen, ju Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn überhaupt, so können wir auch nur durch Unterscheidung von andern körperlichen Wesen zum Bewußtseyn unfrer geiftigen Wefenheit gelangen. Unfre Seele bedarf baber bes Leibes, um in ihm zu Selbstbewußtseyn, und weiter zu Selbsithätigkeit und Freiheit fich zu entwickeln, um an ihm (gegenüber seinen Trieben, Begierben, Lüsten) die erlangte Freibeit zu bewähren, um durch ihn ihr freies Wollen des Guten, Wahren und Schönen wirkend und handelnd auf und für andre Wesen zu manifestiren. Diese Verknüpfung einer Mannichfaltigteit von Atomen zu organischer Einheit, beren Band und einenbes Brincip die Seele ist, erscheint endlich auch darum nothwendig, weil burch sie allein die Scheibung der Seelen und Beister von einander und die wechselseitige Wirksamkeit berselben auf und für einander möglich ist. Bon Gott kann keine Creatur sich scheiben, noch geschieden werden, weil, wie gezeigt, Seine Natur und Substanz nicht in einer materialistischen Berknüpfung mannichfacher Araftcentren (Atome), sondern in der Kraft absoluter, Alles umfassender und durchdringender Ausbehnung besteht. Wit ihm ist die creatürliche Seele insosern verwandt, als sie in ähnlicher Art ihre Leiblichkeit umfaßt und durchdringt. Aber sie ist von ihm zugleich dadurch versichieden, daß sie an eine materialistische Leiblichkeit gedunden ist, ihrer bedarf, und sie daher sich selber andildet als die nothwendige Bedingung ihres Dasenns, ihrer Entwickelung und Bollendung.

Alles dieß folgt, wie uns dünkt, wiederum mit überzeugender Confequenz aus bem Sate: Gott ift die Liebe und aus Liebe bat er die Welt geschaffen und damit ihrem Werben bas ethische Riel ber Einigung mit ihm gesett. Es fragt sich nur, wie diese Einigung und insbesondre die Bermirklichung berfelben zu benten sep. Scheint es boch, zunächst nach unsern eignen Prämissen, als bedürfe sie gar nicht erft ber Verwirklichung, sondern sey von Anfang an vorhanben. Denn eine Trennung der Welt von Gott besteht ja gar nicht und tann nicht bestehen: Die Welt tann nur in und mit Gott eristiren. Eine Einigung von Gott und Welt ist also immer schon gegeben. Und allerdings ift die ethische Einigung ber Creatur mit Gott von ber blog metaphyfischen Giniaung beiber wohl au untericheiben. Lettere lieat unmittelbar im Beien Gottes wie im Wesen der Welt: das Band, das beibe verknüpft, ift in und mit der Entstehung der Welt unmittelbar gesetzt. Aber diese metaphysische Einigung ist, wie gezeigt, zugleich Sonderung, weil fie eine Wesensdifferenz involvirt, fraft beren sie nicht eine Giniauma von Wesen zu Wesen, nicht ein gemeinsames Leben und Wirken, sondern die schlechthinnige Abhängigkeit des Bedingten von seiner Bedingung. bes Geschöpfs von seinem Schöpfer ift. Der Begriff einer andern böberen Ciniqung schließt zwar keinesweas ben Unterschied-überhaupt aus, sondern vielmehr ein. — benn ohne den Unterschied ber Geeinigten ware sie keine Ginigung, sonbern 3bentität, Ginerleiheit; aber wahre Einigung ist nur möglich, wo der Unterschied teine Wesens- oder Gattungsbifferenz mehr ift, sondern eine bloße Differenz der Art, des Ursprungs, der Formen und Bedingungen des Dasenns, des Grades und Maages der Kräfte, bes bavon abhängigen Lebens und Wirkens. Gine folde Ginigung ber Creatur

mit der geistigen Wesenheit Gottes kann baber nur zu Stande kommen, wenn und nachdem die Creatur ebenfalls zu geistiger Wesenbeit gelangt ift: fie kann nur mit ben creaturlichen Beiftern fraft ihrer Wesensverwandtschaft mit Gott zu Stande kommen. Und ba eine Gemeinsamkeit bes Lebens und Wirkens zwischen freien felbstbewußten Geiftern nur möglich ift, wenn fie felber fie wollen und vollziehen, so kann bie Einigung nur zu Stande kommen durch freie Selbstbestimmung von beiben Seiten: burch einen Willensact Gottes. - ben Er bereits in und mit ber Schöpfung vollzogen, indem er bamit zugleich die Einigung mit Ihm als Zweck und Ziel bes weltlichen Werbens felber gesetzt und somit sich Selbst zur Einigung mit ber Creatur bestimmt bat, — und burch einen entsprechenden Willensact ber Creatur, burch ben sie ben göttlichen Willen zu bem ibrigen macht, nur in und mit Gott leben und wirken will, durch ben fie also sich an Gott hingiebt, indem fie ihren Gigenwillen und damit ihr besondres, bem göttlichen Selbst gegenüberstebendes Selbst Dieser Willensact ift von beiben Seiten ein ethischer Denn er ift von Seiten Gottes eine Bethätigung feiner Liebe und Büte, seiner ethischen Wesenheit; er ist von Seiten bes Menschen ein Wollen bes Guten, weil eine Hingebung an Gott, ein Mitwollen und Mitwirken mit ber göttlichen Liebe, die das mahre Wohl jeglicher Creatur will, und somit zugleich eine Hingebung an bas mabre Bobl aller Mitgeschöpfe. Er ist ber höchfte ethische Act ber Creatur. weil eben die Auf- und Hingebung des eignen Selbft, die höchste Selbstüberwindung, mit der zwar die Creatur keineswegs selbst los wird, - benn es ift ja ihr eignes Selbft, bas sich hingiebt, und also in der Hingebung immer bei sich bleibt und nur einen höheren Werth und Gehalt empfängt, — in ber fie aber boch ihr Selbst insofern opfert, als sie es unter die Botmäkiakeit eines Andern ftellt. -

Diese ethische Einigung der Welt mit Gott ist sonach ein beständiges Sinswerden. Denn sie vollzieht sich nur in und mit dem Processe, durch welchen die creatürlichen Seister entstehen, sich entwickeln und ausbilden, und lebend und wirkend zu der Höhe des sittlichen Bewußtseyns sich erheben, auf der allein die Hingebung an Gott möglich ist. Man kann diesen Process als einen Process der Vergeistigung des Materiellen, Natürlichen sassen. Denn obwohl die Naturwissenschaft nachgewiesen hat, daß die ponderabeln

Atome, welche die erscheinende Körperwelt bilben, aus den chemis ichen Verbindungen bei Auflösung derfelben in ber gleichen Qualität, Quantität und Proportion wieder hervorgehen, in welcher sie in die Berbindung eingingen, so ift doch noch feineswegs festaestellt. daß baffelbe auch bei den organischen Berbindungen stattfinde. Und noch weniger ift bargethan, daß es ein allgemeines Gefes fen, welches alle Stoffe, auch die f. g. Imponderabilien (die Träger bes Lichts, der Barme, bes Magnetismus und der Elektricität) umfasse. Es scheint im Gegentheil, als sep die Unveränderlichkeit der Atome auch noch nicht einmal bei ben ponderabeln Stoffen als ausgemacht anzusehen. Nach Moigno wenigstens widerspricht ihr die von Mitscherlich beobachtete Thatsache, "daß Krystalle unter bem Einfluß ber Barme ungleiche Berbreiterung in ben verschiebenen Richtungen zeigen und die Neigungen ihrer Seiten fich verandern." Daraus folgert ber berühmte französische Physiter (und wir benten, mit Recht): um dieß Phanomen zu erklaren, muß man nothwendig annehmen. "daß unter bem Einfluß der Wärme die Grundbeftandtheile sich nicht bloß von einander entfernen, sondern auch wirklich ihre Form verändern" (Th. Fechner, Atomenlehre, S. 83). Rönnen aber die Atome ihre Form verändern, so muß auch ihre Qualität sich ändern können. Denn bei ben elementaren Atomen ift jebe Formveränderung nothwendig zugleich eine Kraftveränderung. So gewiß sie nur als einfache Kraftcentren gefaßt werben konnen. jo gewiß können fie in keiner Beziehung fich andern, ohne daß bas. woraus sie ganz und gar bestehen, die Kraft ober Mehrheit von Kräften und beren Wirkungsweise, mit geändert wird. Jedenfalls tonnen bie Atome feine Wirtung üben, noch irgend eine Ginwirtung erfahren, ohne in und mit berfelben, wenigstens temporar, sich irgendwie zu verändern. Denn die Kraft, die vorher ruhte und jest (infolge einer Anregung ober Einwirtung) in Thätigkeit übergebt, geht eben damit aus Seyn in Andersseyn, aus dem einen Ruftand in einen andern über; und ein foldes Uebergeben nennt man eine Beränderung. Wenn also auch z. B. den Atomen des Basser- und Sauerstoffs die gegenseitige demische Anziehungstraft von Ewigkeit inhärirt und inhärent bleibt, so können sie boch unmöglich zu Waffer sich verbinden, ohne daß damit jene Kraft und also implicite jedes Atom irgend eine Aenderung erfährt. Denn ohne daß die Rraft, die bisher ruhte, jest thätig wird, fann ja die neue Erscheinung,

bie hemische Verbindung der Atome, unmöglich eintreten; ohne daß also irgend etwas in ober an den Atomen geschieht und somit anders wird, kann auch ihre bloße Lage, ihre bloße Entsernung oder Gruppirung durch die ihnen inhärirenden Kräfte unmöglich sich verändern. In den meisten Fällen innerhalb der unorganischen Natur mag immerhin die Veränderung eine bloß temporäre sehn und mit dem Aushören der eingetretenen Thätigkeit wieder verschwinden. Können aber die Atome temporär sich ändern, so hindert nichts anzunehmen, daß unter Umständen auch eine dauernde Aenderung derselben eintreten könne. Das Axiom von der schlechthinnigen Unversänderlichkeit der Atome ist jedenfalls unhaltbar.

Sonach aber ift es nicht nur logisch, sondern auch den Thatsachen gegenüber sehr wohl benkbar, daß es Atome gebe, die im Laufe der Entwickelung der Welt Kräfte gewinnen oder sich aneignen, die sie vorber nicht besagen: nur die Anlage zu einer folden Beränderung muß in der Anlage der Welt selbst vorausgesett wer-Es ift eben sowohl benkbar, daß das Zusammenwirken verichiebener Kräfte nicht immer bloß eine innerlich figirte, nur von außen veränderbare Wirkung erzeuge, sondern daß die Wirkung eine neue Kraft sey, die mit ihrer Thätigkeit in das Triebwerk der Aräfte eintritt und weitere Beränderungen hervorzurufen vermag. Denn die Atome sind ja kein todies Substrat, sondern Kraftcentren, untheilbare Einheiten, die zwei oder mehrere Aräfte untrennbar verbinden und deren Mittel- und Einheitspunkt die Widerstandskraft Diese Kraftcentren können im Verlauf ber Weltentwickelung baburch neue Kräfte erzeugen, daß eben burch eine besondre Combination der Umstände und Bedingungen Wirkungen entstehen, die felbst wiederum Kräfte sind und die mit einem gegebenen Centrum der Widerstandstraft sich verbinden. Oder — was auf dasselbe hinauskommt — die ihnen inhärirenden Kräfte können unter Umständen eine dauernde Veränderung erfahren, durch die sie zu neuen, früher unausführbaren Leistungen befähigt werden.

Bon ben beiden Grundkräften, der Widerstands: (Repulsions.) und der Anziehungskraft, die schlechthin jedem Atom inhäriren müßen, ist die Widerstandskraft, wie gezeigt, für jedes Seyende Bedingung des Daseyns-überhaupt: sie also kann nie sehlen, nie außehoben, sondern nur quantitativ dem Grade nach verändert, erhöht oder verringert werden. Die Anziehungskraft dagegen, obwohl

. Digitized by Google

ebenso nothwendig, weil ohne sie bie Welt ein unermeglicher Saufe von einzelnen Atomen bleiben murbe, kann auch qualitativ fich ändern, b. h. zu Wirkungen und Wirkungsweisen gelangen, die in ber Anziehungetraft rein als folder nicht liegen. Denn die reine Anziehungstraft ist an sich nur Schwerfraft, b. h. Anziehungstraft, die zwar in den verschiedenen Atomen verschiedene Grade haben tann, die aber nach allen Seiten auf alle Atome ohne Unterschied Diese allgemeine Anziehungstraft fann unter Umfianben, 3. B. unter Mitwirtung von Licht, Warme, Glektricität, in verschiebenen Graden und Combinationen, junachft jur demischen Affini= tät werben, b. h. zu einer besonbern, mannichfach verschiebenen Anziehungefraft, die nur in bestimmten Richtungen auf beft imm te andre Atome wirkt und so zu mannichfachen Berbindungen von Atomen in verschiedenen Quantitäten und Proportionen mit verschiedenen Graden der Cohafion und verschiedenen Formen ber Ineinanderfügung ober Aneinanderlagerung führen wird. wird die Schwerkraft zwar momentan aufgehoben ober überwunden: - benn indem die chemisch-verwandten Atome fich zu einander hinbewegen, folgen sie bem Luge ber Affinität oft in andrer, gerade entgegengesetter Richtung, als in welcher die Schwertraft wirkt. Aber lettere geht nicht schlechthin zu Grunde, sondern ftellt sich unmittelbar wieder her. Denn die durch chemische Verbindung entstandenen Körper üben sie unmittelbar wieder aus, weil sie als Rörper nicht mehr demisch wirken, sondern nachdem ihre demische Thätiakeit zur That geworden und damit erloschen ist, wiederum nur Atommassen sind und in den einfachen Zustand bes Trägheitswiderstands und der Gravitation zurückehren.

Es hindert nichts, weiter anzunehmen, daß im Verlause der Weltentwickelung, unter günstigen Umständen, in gewissen demischverwandten Atomen die Affinität zur Lebenskraft sich um bilde, indem sie dauernd eine andre Wirtungsweise annimmt und statt, wie disher, die Atome in polarer Weise nach bestimmten geradlinigen Richtungen (Axen — Radien) und damit in trystallinischer oder sphärischer (tropsenförmiger) Gestalt zu verbinden und in der vollendeten Verbindung zu erlöschen, dieselben vielmehr in Zellenform vereinigt, und Zelle an Zelle in verschiedenen Richtungen zum Abschluß einer bestimmten, modiscierdaren Gestalt aneinanderreihend, innerhalb des Ganzen wirksam bleibt, so lange es als Ganzes bes

steht. Damit wird die chemische Kraft allerdings eine andre, neue Kraft: die bloße Affinität kann nicht leisten, was die Lebensskraft wirkt. Aber beibe Kräfte erscheinen so nahe verwandt mit einander, die Lebenskraft bedient sich so vielsach des chemischen Processes zur Herstellung ihrer Wirkungen, daß ein Uebergang der einen in die andre durchaus nicht unmöglich erscheint und somit hypothestisch sehr wohl angenommen werden kann. Natürlich würde es gemäß dieser Hypothese ganz von den mitwirkenden Umständen und Bedingungen abhängen, in welcher Weise, in welchen chemischeverwandten Atomen und in wie vielen verschiedenartigen Formen die Chemische Affinität sich in Lebenskraft umsehe, d. h. es wird von dem Entwickelungsstadium der Welt und des einzelnen Weltkörpers abhängen, welche und wie viele und verschiedenartige Organismen entstehen, wie ihre Organisation aussallen, in welcher Weise und wie lange sie ihr Leben fristen werden.

Nimmt man (mit Th. Fechner) an, daß die Pflanzen eine Analogie der Empfindung befiten und somit als beseelte Wesen anzuseben seven, so wurde die Lebenstraft zugleich die erfte Form ober unterfte Stufe ber pfpchifchen Rraft repräsentiren. Aber auch wenn man Leben und Seele unterscheibet, ist es boch bei ber naben Berwandtschaft beiber Formen bes Daseyns wiederum sehr wohl bentbar, daß unter Umftanden die Lebenstraft zur psychischen Kraft Denn das eigenthümliche Wesen der letteren besteht, wie wir gesehen haben, darin, daß sie nicht bloß Widerstands- und Anziehungstraft, sondern zugleich Kraft der Ausbehnung und damit der Umfassung und Durchbringung, ber Zusammenhaltung und Zusammenordnung andrer (materieller) Atome ift. Rur geht biese Ausbehnungstraft nicht in's Unenbliche, sondern ift wie alle weltlichen Rräfte nach Maaß, Grad und Form bestimmt (beschränkt); aber innerhalb bieser Schranken behnt und streckt sie sich nach allen Richtungen und daher nicht bloß vom Centrum nach der Peripherie, sondern auch umgekehrt von der Peripherie nach dem Centrum. Beibe Bewegungen bedürfen zwar eines Anstoßes ober einer Anreaung von einer andern Kraft; — benn auch die psychische Kraft ist, wie jebe weltliche Kraft, eine bedingte, nicht schlechthin aus sich felbst (schöpferisch) thätig; aber nachdem sie den Anstoß empfangen, tritt sie in eine ihrer Natur eigenthümliche Activität, die insofern boch Selbstthätigkeit genannt werden muß, als sie keine bloße Wirkung ober Folge des Anstoßes ist, sondern aus der eignen Natur ber Seele entsprinat, indem sie eben aus jener ihr eigenthümlichen Kraft der Doppelbewegung hervorgeht. Auf diese doppelte Bewegung, dieß Bon-sich-aus- und In-sich-zurudgeben, lassen sich die darafteristisch-pspobischen Erscheinungen zurückführen, von ihr aus lassen sich wenigstens einigermaken die fundamentalen Thätigkeitsweisen der Bswche veranschaulichen. Auf der Bewegung vom Centrum nach der Veripherie und somit nach außen beruht Alles, was als Trieb. Strebung. Wirksamkeit nach außen erscheint. Auf ber reflexiven Bewegung von der Veripherie nach dem Centrum beruht bie Möglichkeit einer Uebertragung äußerer Einwirkungen (Anreaungen — Reizungen) nach innen, auf das Centrum, und damit die Möglichkeit der Empfindung und Verception. Nur aus der Ausbreitung der Seele durch ihren Körper, nur aus ihrer eignen inneren Bewegung läßt fich die Localifirung ihrer leiblichen Empfinbungen (bes Drucks, Schmerzes 2c.), die Uebertragung berfelben nach außen, die Borstellung ber räumlichen Bewegung wie bes Raums und der Räumlichkeit überhaupt erklären. Ja aus dem Gegensat ber centrifugalen und centripetalen Bewegung der Seele in fich felbst läßt fich ber Wechsel zwischen Bachen und Schlafen, ber Unterschied ber Temperamente und ber Lebensalter, ber Gegensat von Mann und Weib, die Grundbifferenz der Racen und Nationalitäten berleiten. Es ist Sache ber Psychologie bieß näher nachzuweisen (und ich glaube es in meiner Psychologie — S. 163 f. 221. 357 f. 380. 408 f. 440 — bargethan zu haben).

Damit wäre bann zugleich eines ber schwierigsten Probleme ber Philosophie, die Frage nach Ursprung, Wesen und Bedeutung des Ichs, der Lösung einigermaßen näher gebracht. Denn in jener Doppelbewegung liegt unmittelbar, daß wie in jedem Atome, in aller Körperbildung und insbesondere in der Organisation des Leibes (vgl. oden S. 481 ff.), so auch in der Seele eine Centralthätigeteit angenommen werden muß, welche nicht nur (als Lebenstraft) den Leib nach Stoff und Form ausbaut, sondern das Centrum jener Doppelbewegung bildet. Dieß Centrum entsteht nicht erst mit der Entwickelung und Ausbildung des psychischen Lebens; es ist vielmehr in und mit dem Ursprung der Seele selbst gegeben als die Bestingung ihres Lebens, ihres Wirkens, ihrer Entwicklung. In den geistigen, des Bewußtseyns fähigen und auf Bewußtseyn ange-

legten Wesen ist dieß Centrum zugleich ber Sit des Unterscheidungsvermögens, bes Intellects, b. h. berjenigen Kraft, auf beren Birtsamkeit bas Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn beruht. Indem bie Seele diefes ihr Centrum als den lebendigen Ausgangs = und Ziel= punkt aller ihrer Bewegungen, Kräfte und Thätigkeiten zunächst nur im Selbstgefühl erfaßt, sobann aber von jeber einzelnen Kraft und Wirkung, That und Thätigkeit unterscheibet, wird sie ihrer Centras lität sich bewußt, erfaßt sie ihr Centrum als ihr innerstes Selbst. Und weil sie bieß Bewußtseyn nur burch Sich-unterscheiben gewinnt, und weil die unterscheidende Thätigkeit wiederum nur von demselben Centralpunkt ihres Wefens geübt wird, von welchem alle übrigen Bewegungen und Thätigkeiten ausgehen, so bezeichnet sie biesen Bunkt als ihr Ich, als ben Träger und Quell aller ihrer Kraft und Wirtsamkeit, als das Subject all' ihres Thuns wie als Object all' ihres Leibens, als das Selbst bes Selbstbewußtsenns, das ebenso sehr Subject (Erzeuger) als Object (Erzeugniß) ihres Erkennens und Wissens ist, wie als das Selbst des Willens, das sie ihren einzelnen Impulsen, Gefühlen, Strebungen 2c. gegenüber als die entscheibende Boteng geltend macht. Insofern kann man sagen, das Ich sen bie Boraussetzung alles geistigen Lebens und mit seiner Selbstfetzung fen bas geistige Leben selbst erft gesett (Bergl. Binchologie S. 323 ff. 599 f.).

Erreichen nämlich unter günftigen Umständen in gewissen bevoraugten und entsprechend organisirten Organismen die durch jene Dovpelbewegung entstehenden Strebungen, Empfindungen und Perceptionen eine solche innere Stärke und Lebhaftigkeit, daß sie nicht nur ju Impulsen für eine weitere Thätigkeit der Seele werben, sondern die reflexive Selbstbewegung derselben auf fich felbst (die Empfinbungen, Strebungen 2c.) zu lenken vermögen, so kann die bloße Empfindung zur bewußten Borstellung, und bamit weiter bie Strebung zum bewußten Willensacte werden. Wir können wenigstens das Unterscheiben einer Empfindung, Strebung, Perception von ber andern — worauf, wie gezeigt, alles Bewußtseyn beruht, — nur als eine Wechselwirkung zwischen ber Seele und ihrer Empfindung fassen. Die Empfindung regt die Unterscheidung an, und wird von ihr jum Object ihrer Thätigkeit gemacht. Diese ift einerfeits ein Scheiben ber einen Empfindung von ber andern und zugleich eine Zusammenstellung und Beziehung berfelben auf einander, womit implicite die Seele sich beiben Empfindungen gegenüberstellt. Andrerseits beweat sich in diesem Beziehen der einen auf die andre (welches das Hauptmoment in der Thätigkeit des Unterscheibens bilbet) bie Seele zwischen beiben Empfindungen gleichsam oscillirend (in einer amischen dem Centrum und den beiden Empfindungspunkten auf- und ablaufenden Bewegung) hin und her, und empfängt damit Einbrücke von ihrer Bestimmtheit. Gben bamit aber wird fie fich nicht nur bes Dasenns, sondern auch der Bestimmtheit ihrer Empfinbungen bewuft, - fie wird fich bewuft, baf fie empfindet und mas sie empfindet. Denn in dieser Wechselwirkung werden ihr die Empfindungen nicht nur (durch bas Sondern und Gegenüberstellen berfelben) immanent gegenständlich, sondern diese Gegenständlichkeit erbalt auch eine Bestimmtheit für die Seele burch jene Einbrude, bie fie ihrerseits von ben Empfindungen als Bestimmtheiten ihrer selbft empfängt. — Wir behaupten nicht, daß es erwiesenermaßen so sen ober nothwendig so seyn muffe. Aber wollen wir uns ben Borgang bes ersten Erwachens bes Bewußtseyn burch Zurudführung besselben auf die Form der Bewegung - die Anschauungsform alles Thuns und Wirkens - verbeutlichen, so wird sich aus ben Elementen, bie fich uns barbieten, kaum eine andre Anschauung gewinnen lassen.

Wir behaupten auch keineswegs, daß jede centrale Beweauna und Gegenbewegung bas psychische Leben, Empfinden, Streben, Borstellen, unmittelbar ergebe; wir behaupten nur, daß es aus ihr entspringen könne, wenn bas thätige Agens, bas lebenbige Wefen auf pspchisches, geistiges Leben angelegt ist; wir meinen nur, daß iene innere Doppelbemegung die Vorgange bes psychischen, geistigen Lebens erläutere. Wir sagen baber nur: es könne so senn, und mithin sen es benkbar, daß in und mit der Entwickelung der Welt ohne einen neuen schöpferischen Act Gottes bie verschiebenen Reiche ber Natur, auch die organischen, lebenbigen, beseelten Geschöpfe aus ben ursprünglichen Kräften und Kraftcentren fich bervorgebildet baben. Rur die Anlage der Welt, die Qualification und Disposition ber Kräfte mußte von Anfang an so beschaffen seyn, daß durch bas Jusammenwirken berselben die höheren aus den niederen und so die aufsteigende Reihenfolge ber Geschöpfe vom Silicat bis zum Menschen hin hervorgehen konnten. Die Naturwissenschaft ist jedoch bis jest völlig außer Stande, auf die Frage, um die es sich bandelt. eine entscheibende Antwort zu geben. Es hindert baber auch nichts.

bas Gegentheil anzunehmen und ben Ursprung ber organischen Geschöpfe ober wenigstens ber geiftbegabten Wefen auf einen neuen besonderen Schöpfungsact Gottes gurudguführen. Um meiften indeß empfiehlt sich wohl eine dritte Sypothese, welche die Mitte zwischen ber ersten und ber zweiten halt, indem sie annimmt, daß zwar von Anfang an die Entstehung organischer, beseelter, geistiger Geschöpfe in ber ursprünglichen Anlage ber Welt mitgesett, aber bas erfte Bervorgehen berselben boch burch eine besondere Thätigkeit Gottes, nur nicht burch eine fcopferische, fonbern burch eine blog bisponis rende, leitende, anregende, die bereits vorhandenen Rräfte nur verwendende Birffamfeit Gottes vermittelt fen. Unter biefer Voraussetung erklärt sich einerseits die geologische Thatsache, bak in ben verschiebenen Berioben ber Erbbilbung die entstandenen Aflanzen und Thiere in vollem Ginklange mit der gegebenen Entmickelunasstufe des Erdkörpers und somit durch dieselbe bedingt er-Es erklären fich aber auch andrerseits jene aunftigen Umftände und Bedingungen, die einen unentbehrlichen Factor für bie erste Spoothese bilden. Es erklärt sich endlich auch der thatsächliche Umftand, daß die auffteigende Reihenfolge der entstehenden Organismen erft mit der Geburt des Menschen, des geistbegabten Wesens, ihren dauernden Abschluß erhalten hat. Denn nach ben Resultaten unfrer bisherigen Erörterung ist eben die Entstehung bes Menschen, Leben und Geschichte ber Menscheit, ber Zwed ber ganzen Entwidelung, wenigstens bes Erdförpers.

Rur durch die vorausgesetzte Mitwirkung Gottes bei der Entwicklung und Fortbildung der Welt unterscheidet sich diese dritte Hypothese von der ersten; in allen übrigen Beziehungen fallen beide in Eins zusammen. Nach der dritten wie nach der ersten Hypothese erscheint der Entwicklungsgang der Welt als ein Proces der Erhebung und Umbildung des Unorganischen in's Organische, des Organischen in's Psychische, des Psychischen in's Geistige, — also ein Proces stusenweis sortschreitender Bergeistigung des Materiellen. Dieser Annahme entsprechen wenigstens insofern die Thatsachen, als sie auf einen solchen Entwicklungsgang überall hinweisen. Auch ist es Thatsache, daß der Proces ein perennirender ist. Auf der Spize desselben mit der Entstehung und Entwicklung geistbegabter Wesen erreicht daher die Welt fortwährend die reale Möglichkeit jener abschließenden Einigung mit Gott, jener ethisch-geistigen Gemeinschaft bes Lebens und Wirkens, welche die Liebe Gottes, das Motiv der Weltschöpfung, fordert und als Ziel der Weltentwickelung hingestellt hat, in welcher also Grund und Zweck des weltlichen Werdens in Eins zusammenfallen. In der Einigung der creatürlichen Geister mit Gott wird zugleich die Natur mit ihm Eins, weil die creatürlichen Geister zugleich Naturwesen sind, in denen der ganze Entwickelungsproces der Natur mit allen ihren Kräften culminirt und zu concreter Einheit sich zusammenfaßt.

Aber biefe Ginigung, obwohl von Gott gewollt, tann boch nicht von ihm allein bewirkt werden, sondern ift nothwendig zugleich eine That der creatürlichen Geifter. Als ethische Gemeinschaft des Wollens und Wirkens kann sie, wie bemerkt, nur zu Stande kommen burch jene Selbsthingabe ber creatürlichen Geister an Gott. Die zwar im Gefühl bes Sollens (im Gewissen) als Aweck ihres Dasenns fich ankundigt, boch aber immer ein Act ihrer freien Selbstbestimmung ift. Damit aber icheint ein Wiberspruch fich ju ergeben: bie Creatur als folche schlechthin bedinat und bestimmt von ber icopferischen Thätigkeit Gottes, und boch die Berwirklichung bes göttlichen Zwecks ber Schöpfung abhängig von dem Wollen und Thun der Creatur! Es fragt sich, wie bei einer solchen Ansicht noch von ber Absolutheit Gottes und göttlicher Allmacht, ja wie dabei auch nur von einer göttlichen Leitung ber Weltentwickelung, von Weltregierung Gottes die Rebe senn könne; ober mas basselbe ift, wie gegenüber ber gottlichen Allmacht und Weltregierung eine solche Freiheit ber Creatur möglich sen. Es tritt mithin ein neues Broblem in die speculative Erörterung bes Berhältnisses von Gott und Welt ein, bas in unmittelbarem Zusammenhange fteht mit bem religiösen Begriff ber aöttlichen Borfebung. Berfuchen wir junächft jenen anscheinenben Wiberspruch zu lösen.

Die Freiheit ift, wie gezeigt, die Einheit von Wollen, Wissen und Können: nur wo diese drei Factoren zusammen wirken, ist die That eine freie, ein Act der Selbstbestimmung. So weit einer berselben in sich beschränkt oder seine Eristenz, Entwickelung, Mitwirkung an Bedingungen gedunden ist, soweit ist auch die Freiheit eine beschränkte und bedingte. Nur wo das Wollen an sich ebenso unbeschränkt ist als das Wissen und beiden ein gleich unbeschränktes Können zur Seite steht, und wo dennoch alle drei Factoren eben kraft ihrer Unbedingtheit ungezwungen zu demselben Liele und in

berfelben Tenbeng zusammenwirken, kann von abfoluter Freiheit bie Rebe senn. So gewiß baber bie menschliche wie alle creatürliche Freiheit nur eine beschränkte und bebingte ift und mit dem Wollen, Wiffen und Können wird und fich entwickelt, steigt und finkt, so gewiß ist Sottes Freiheit eine absolute und fällt mit seiner Allwissenbeit (Weisheit) und Allmacht in Gins zusammen. Denn ist Gott keine bloke, wenn auch unbeschränkt waltende Urkraft, ist er kein selbstund bewußtloses, über den bedingten Naturfräften blind waltendes Fatum, ift er vielmehr ethisch=geistiger Wesenheit, so kann auch seine Allmacht nicht als eine blind waltende, Alles unterschiedlos auswirtende Kraft gefaßt werben. Im Gegentheil, die Allmacht wäre, wie schon bemerkt, nicht wahrhaft allmächtig, die absolute Kraft wäre in Wahrheit nicht absolut, wenn sie nicht auch ihrer felbft mächtig, sich felbst zu beschränken, sich felbst zu richten und zu lenken im Stande Eben biese Macht über sich selbst, biese Selbstleitung und Selbstbestimmung ift ber absolute Bille, ber in ber Allmacht mit bem absoluten Können Gins ift. Diese Selbstleitung und Selbstbeftimmung involvirt aber, wie gezeigt, zugleich bas Bewuftsenn und Selbstbewußtsenn, und somit bas absolute Wiffen (benn alles Beftimmen supponirt und involvirt die Thätigkeit des Unterschei-Umgekehrt ist das absolute Wissen nur ein absolutes, wenn es seinen Inhalt sich selbst gesetzt und bestimmt hat; benn nur in biesem Falle ift nothwendig ber Gegenstand schlechthin so, wie es ihn faßt und erkennt. Und ebenso endlich ift der Wille nur ein absoluter, wenn er nicht nur absolutes Können sondern auch Wissen ift; benn nur in biefem Kalle ift er ber Ausführung bes Gewollten Das göttliche Können kann mithin unmöglich über absolut sicher. ben göttlichen Willen und ber göttliche Wille ebenso wenig über bie göttliche Weisheit hinausreichen. Reiner ber brei Kactoren kann für fich bestehen, ohne seine Absolutheit einzubüßen. Alle drei fordern fich vielmehr gegenseitig und bilben baber nur die untrennbaren Momente einer Einheit, in welcher bas göttliche Selbst als bas Wiffende, Wollende, Könnende seine absolute Freiheit bethätigt. gewiß nun aber bas göttliche Wiffen tein blokes Selbstwiffen, bas aöttliche Wollen und Können fein bloges Selbstwollen ift, sondern - wie bas Daseyn ber Schöpfung beweift - jugleich ein Wiffen, Wollen und Schaffen eines Andern ift, so gewiß erweift sich bamit wiederum, daß das göttliche Wollen, Wiffen und Schaffen nicht blok

ein metaphysisches, sonbern zugleich ein ethisches ift. Denn ber Wille, ber, obwohl schlechthin frei und unbeschränkt, doch das Entfteben und Besteben eines Anbern will und bem entsprechend nicht nur fich felber bestimmt, sonbern auch fich felber beschränkt, ift insofern ein ethischer, als er eben damit die Selbstbeherrschung und Selbstüberwindung übt, welche die Grundbestimmung alles wahrhaft ethischen Wollens ift. In der That aber könnte das Andre als ein Andres nicht bestehen, wenn es nicht in sich selbst eine (wenn auch bedingte) Kraft bes Dasepns, und somit eine relative Selbständigfeit hätte. Gin nur burch Gott, burch göttliche Selbstbeftimmung und Selbstthätigkeit Beftebenbes fiele in bas göttliche Seyn und Wefen gurud. Denn gum Anbersfenn gebort, bag es nicht nur burch ein Andres, burch Gott, entstanden ift, sondern daß es auch in andrer Beise als Gott besteht, also nicht wie Gott burch Gott felbst und somit in un bedingter Beise, sondern in bedingter Form, also durch eigne bedingte Kraft, in relativer Selbständigkeit, und mithin zwar nur in und mit Gott, aber boch nicht burch Gott al-Das ist ber logisch metaphysische Grund ber relativen Selbständigkeit der Creatur. Diese Selbständigkeit aber involvirt eine Selbst beschräntung bes göttlichen Bollens und Konnens. weil letteres nothwendig ba aufhört, wo die Selbständigkeit und Selbstthätigkeit ber Creatur beginnt. Sie kommt, im geringsten Daafe, auch ben Kräften und Gebilben ber unorganischen Natur zu; fie steigert sich im Laufe ber Weltentwickelung mit der zunehmenden Inbivibualisirung der Geschöpfe, mit der Erhebung des Unorganischen jum Organischen, Pfpchischen, Geiftigen, bis fie in ben geiftbegabten individuellsten (perfonlichen) Befen zur Freiheit bes Billens, zur bewußten Selbstbestimmung erwächft. Eben in biesem Schaffen relativ felbständiger Geschöpfe bethätigt sich aber gerade die Allmacht Gottes auf ihrer bochften Stufe. Denn fie bethätigt bamit nicht nur jene Macht über sich selbst, sonbern erweist sich auch höber und größer als jebe andre productive Selbstthätigkeit. Das menfchliche Thun und Wirken wenigstens steht gerade barin hinter ber göttlichen Schöpferfraft am weitesten zurud, bag es schlechthin nichts zu produciren vermag, bem eine wenn auch noch so geringe Selbständiakeit des Bestehens beizumeffen wäre.

Sonach aber ergiebt sich, daß die Allmacht Gottes, weit entfernt, durch die relative Selbständigkeit der Creatur vermindert oder

aufgehoben zu werben, gerabe in biefer Selbstänbigkeit ihren höchsten Triumph feiert. Jene culminirt ihrerseits in ber freien ethischen Selbstbestimmung ber geistbegabten Geschöpfe, von welcher die Berwirklichung bes göttlichen Zwecks ber Schöpfung abhängt. oberfte Stufe ber creatürlichen Selbständigkeit hat allerdings keinen logisch-metaphysischen, sonbern nur einen ethischen Grund. nur um des ethischen Awecks der Weltschöpfung und seiner Verwirklichung willen erscheint es nothwendig, daß die Creatur zu geiftiger Wesenheit sich erhebe und die relative Selbständigkeit zu bewußter Freiheit sich steigere. Allein wenn die relative Selbständigkeit ber Creatur überhaupt nicht in Widerspruch steht mit der göttlichen Allmacht, fo kann auch in biefer höchsten Stufe creatürlicher Selbstänbigkeit kein Widerspruch mit ihr gefunden werden. Bon der ethi= schen Seite aber ist sie eine Nothwendiakeit, weil ja nur burch die freie Selbsthingabe ber Creatur an Gott ihre Einigung mit Gott und barin der Aweck der Weltschöpfung realisirt werden kann. ferbem involvirt ja biese Nothwenbigkeit keineswegs die andre, daß ber Awed ber Weltschöpfung nicht zur Verwirklichung gelange. bie Möglichkeit seiner Nichtverwirklichung folgt aus ber ethischen Diefe bloke Möglichkeit muß auch nothwendig Freiheit ber Creatur. Denn wollten wir (mit Seberholm u. A.) annehbefteben bleiben. men, ber menschliche Geift sen ursprünglich so geschaffen und beschaffen, daß er trot alles Frrens und Sündigens schließlich doch zur Einigung mit Gott gelangen muffe, und eine Entwickelung, die nothwendig zu biefem Riele führe, fen baber im göttlichen Beltplan ursprünglich mitgesett, so wäre damit die Freiheit und Selbstentscheidung bes Menschen in Bahrheit geleugnet, aufgehoben, zum bloken Scheine herabgesett, weil offenbar mit bem nothwendigen Riele bes Wollens und Handelns die Nothwendigkeit des Wollens und Handelns eo ipso mitgesett ift. Nichts dagegen hindert, anzunehmen, daß dem Wirklichwerden jener blogen Möglichkeit von Seiten Gottes so viel als möglich vorgebeugt werbe. Im Gegentheil bie Liebe, bas Motiv der Weltschöpfung, wird nothwendig jum Motive einer göttlichen Thätigkeit, durch welche Gott die creatürlichen Geifter, unbeschadet ihrer ethischen Selbstentscheibung, zur Verwirtlichung bes Zwecks ber Weltschöpfung hinleitet. Das ift die Basis bes religiösen Dogmas von ber göttlichen Borfebung. Denn jene Thätigkeit ist zwar einerseits nur ein Ausfluß und eine Fortsetzung ber göttlichen Welterhaltung umb Weltregierung b. h. jener Leitung bes Processes ber Weltentwickelung-überhaupt; andrerseits aber betrifft sie den Gang der Weltgeschichte, das Leben und die Entwickelung der creatürlichen Geister: sie giebt sich uns kund in der Geschichte unsres eignen Geschlechts als eine Leitung derselben im ethischen Sinne und aus ethischem Motive. Rur die Beltzregierung Gottes in diesem Sinn zum Zwecke ethischen Fervollzkommnung, zur fortschreitenden Verwirklichung der ethischen Ideen, ist der Begriff der göttlichen Vorsehung.

Die göttliche Vorsehung hat die nächste Sandhabe ihrer Wirtsamteit an einem wesentlichen Momente im Begriffe ber menschlichen Freiheit selbst. Ift, wie gezeigt, die creaturliche Freiheit als solche eine werbende, sich entwickelnde, bedingte und beschränkte, so ift fie eben bamit abhängig von bem Processe ber Weltentwickelung, ber Bilbung und Gestaltung ber natürlichen Berhältniffe, in welche ber Mensch gestellt ist. Die göttliche Leitung biefes Processes involvirt keineswegs eine Abanderung oder Verletung ber allgemein bertschenden Naturgesetze. Diese Gesetze sind ja nur ber Ausbruck ber bestimmten Art und Weise, in welcher die allgemeinen Kräfte ber Natur wirken. Aber biese allgemeinen Kräfte sind an die unendliche Mannichfaltigkeit ber Atome gleichsam vertheilt: die Atome find die Träger berfelben, und ber Erfolg ihrer Wirksamkeit anbert fich baber nothwendig mit der sich ändernden Berbindung der Atome zu mannichfaltigen Körpern (Dingen). Die Kraft und die Wirffamkeit bes Wassers ist eine andere als die von Hydrogen und Drugen. also im Processe ber Erbbilbung eine unermegliche Menge biefer beiden Gase chemisch sich verbindet und zu Wasser wird, so tritt bamit eine neue Kraft in den Proces ein, und wird Wirkungen nach fich ziehen, die ohne jene Verbindung unmöglich waren. Die Kräfte, welche die Verbindung und Trennung der Atome herbeiführen, find mithin als die lette Ursache ber Naturerscheinungen und bes f. g. Naturlaufs anzusehen. Sie wirfen nach gemiffen Gefeten: Sybrogen und Orggen g. B. verbinden fich nur bei Glübhite zu Baffer. biefe Gesete find boch wiederum nur Ausbruck ber bestimmten Art und Weise, in der jene Kräfte wirken, Ausbruck der Natur bieser Das Geset z. B. daß jene Gase nur bei Glübhite zu Baffer werben, besaat nur, daß es in der Natur der Bärme lieat diese Wirkung zu haben, b. h. daß eine Maffe von Aetheratomen, wenn

sie in eine solche Bewegung versetzt werden, die wir als Glübhite empfinden, und wenn fie zugleich mit einer Maffe von Sauer- und Wasserstoffatomen zusammentreffen, die Gemische Verbindung der letteren zur Folge habe. Das Gefet fagt mithin nichts barüber aus, wie und wodurch jene Bewegung der Aetheratome (bie Glübhite) und das Zusammentreffen berselben mit den Sauer= und Wasserstoffatomen herbeigeführt sen. Das Gesetz bleibt gültig, möge beides durch den f. g. Lauf der Natur oder willführlich in Verfolauna wissenschaftlicher Zwede durch die Manipulationen des Chemikers bewirkt senn. Die Naturwissenschaft bermag die Entstehung bes Wasfers nicht weiter zurudzuverfolgen: benn fie vermag nicht anzugeben. burch welche Kräfte das unermeßliche Aethermeer in Bewegung gefest, wodurch ber Verbrennungsproces, ben die Photosphäre ber Sonne barftellt, seit Millionen von Jahren in Bang erhalten wird. Sie weiß ebenso wenig ju sagen, wodurch die elektrischen Strome, welche die Erde umtreisen und durchziehen, ihre Bewegung und Richtung erhalten. Gleichwohl hängt von biefen Kräften ber ganze f. g. Lauf der Natur, die ganze Gesetzmäßigkeit der Naturerscheinungen, auf der Erde wenigstens, ab. Das Brincip diefer Gesetmäßigkeit ift bas Brincip ber Causalität-überhaupt; und bieses besagt, baß biefelben wirkenden Kräfte unter benfelben Bedingungen, Umftanben und Verhältnissen b. h. unter Mitwirkung berselben anderweitigen Sträfte, ftets bieselben Wirkungen und Erfolge haben muffen. ber Lauf ber Natur zeigt, wie wir bereits näher bargelegt haben, baß bie schlechthin felbigen Bedingungen und Umftande niemals wiederkehren. Daraus haben wir schon im Obigen den Beweiß bergeleitet, daß eine Einwirtung freier Kräfte angenommen werden muffe, burch welche bie Umftanbe und Bebingungen mannichfach geändert werben. So gewiß die winzige Quantität Waffer, welche ber Chemiker in seinem Laboratorium willkührlich erzeugt, eine wenn auch winzige Wirkung auf ben Naturlauf und bessen weiteren Gana ausüben muß, so gewiß also hier durch die freie Thätigkeit bes Menschen eine wenn auch noch so geringfügige Aenderung des Naturlaufs bewirkt wird, ohne daß barum die Gesete ber Natur irgend beeinträchtigt werden, so gewiß kann eine beständige Ginwirfung Gottes auf den Naturlauf und die gefammte Weltbewegung stattfinben, ohne die geringste Verletzung der waltenden Naturgesetze und der sie befolgenden wirkenden Kräfte.

Ift nun burch eine solche Einwirkung die Gestaltung und die Kolge ber Naturerscheinungen und somit der Complex der natürlichen Bebingungen ber menschlichen Entwickelung-überhaupt, also auch bes menschlichen Wiffens, Wollens und Könnens und damit ber menichlichen Freiheit bedingt, fo fteht bamit implicite auch die ethische Entwickelung bes Menichen unter bem Ginfluß göttlicher Thatigkeit. Die Freiheit, wenn auch in Betreff ber einzelnen Willensacte unbehindert und unbeschränkt, kann boch im Allgemeinen, princis viell keine höhere Bestimmung bem Inhalte bes Willens und Bewuktsenns geben als welche ber Bilbunasstufe bes menschlichen Wiffens, Wollens und Könnens entspricht. Der bewußte Inbalt ber allgemeinen ethischen Normen und Gesete ift mithin nothwendia abhängig von bem Stanbe ber geiftigen Entwidelung überhaupt; es fann nicht anders fenn, wenn die Freiheit felbst im Werben, in ber Bilbung und Entwickelung begriffen ift. Der Inhalt und bie Kassung der allgemeinen Normen und Gesetze bedingt aber nothwenbig bas sittliche Bewuftsenn bes Einzelnen, und wird baber auf bie einzelne Entscheidung, auf ben einzelnen Willensact Einfluß üben. Der Mensch braucht amar nicht bem Sittengesetze zu folgen, worin auch ber Inhalt besselben bestehen möge; aber seine Entscheibung wird anders ausfallen, wenn bas geltende Sittengeset mit feinem wahren menschlichen Wohl in Uebereinstimmung steht, als wenn es ihm widerspricht; sie wird anders ausfallen, wenn er diese Uebereinstimmung erkennt, anders, wenn er sie migkennt. Es ift mithin von großer Bedeutung für die Freiheit des Entschluffes, wie der Inhalt des Sittengesehes gefaßt wird, wie die herrschenden ethischen Begriffe und Principien beschaffen sind. Welch bedeutenben Ginfluß nun aber Klima und Bobenbeschaffenheit, Gebirge ober Ebene, Riften- ober Binnenland, trübende Keuchtigkeit ober trodene Selle ber Luft u. s. w., turz die Naturverhältnisse, die den Menschen umgeben, auf die religiösen und ethischen Anschauungen ausüben, ist burch alte und neue Forschungen zur Evidenz bargethan. Es ist Sache ber Religionsphilosophie und der Philosophie der Geschichte, in die sem Einflusse, in ber Geftaltung ber Naturverhältnisse und bes Raturlaufs, die leitende Sand Gottes nachzuweisen. Hier kam es nur barauf an, barzuthun, baß die Natur und ber Naturlauf mit seiner Gesehmäßigkeit keineswegs einer solchen Leitung wibersprechen. Es hindert aber auch nichts, neben diefer mittelbaren Gin-

wirkung Gottes auf die ethische Entwickelung der Menschheit, eine unmittelbare, birecte Sinwirfung von Geift ju Geift, eine bas Bewußtseyn auftlärende, den Willen anregende, die Thatfraft stärkende Thätigkeit Gottes anzunehmen. Die einzelnen Momente einer folden erziehenden Thätigkeit — bie Erwedung gottbegeifterter Weisen. Gesetgeber. Brovheten 2c. — können unter bem allgemeinen Namen und Begriff einer durch die Geschichte der Menscheit binburchgebenden und mit ihr fortschreitenden Offenbarung Gottes befaßt werben. Der große Lessing nahm biesen alten Gebanken wieber auf, indem er darzuthun suchte, daß Alles, was als göttliche Offenbarung in der Geschichte der Menscheit auftritt, die Hauptstadien im Entwickelungsprocesse ber Welt - und Gotteserkenntnig, ber intellectuellen und ethischen Bilbung ber Menschheit, als bie Momente eines göttlichen Erziehungsplans anzusehen senn bürften. ber im Laufe ber Weltgeschichte zur Ausführung komme. Die Natur und die Naturwiffenschaft widersprechen biefem Gebanken fo wenig, daß sie ihm vielmehr insofern eine Stüte gewähren, als sie, wie wir gesehen haben, überall zeigen, daß auch ber Naturlauf, die Weltbildung und Weltentwickelung eine göttliche Leitung und einen ursprünglichen Disvositionsplan poraussepen, ber im Berlauf ber Naturereignisse zur Ausführung gelangt. Es kommt nur barauf an, ob und wie weit die historischen Forschungen, Ethnologie, Sprachwissenschaft 2c., jenen Gebanken bestätigen, ob burch sie seine Wahrheit fich erharten läßt. Die bisberigen Ergebnisse berselben sprechen anerkannter Maßen bafür.

Run bleibt es zwar in abstracto immer benkbar, aber in concreto erscheint es unbenkbar, baß die creatiklichen Geister der sortbauernden Sinwirkung Gottes einen perennirenden Widerstand entgegensetzen werden. Wir sagen einen perennirenden Widerstand. Denn da sich uns ergeben hat, daß nicht nur Religion und Sittlichkeit, sondern auch die Naturwissenschaft consequenter Weise das Dogma von der Unsterdlichkeit der Seele annehmen muß, so würde der Widerstand sich in alle Ewigkeit erstrecken müssen, wenn er die Verwirklichung des göttlichen Zwecks der Weltschöpfung, die schließliche geistigsethische Sinigung der Creatur mit Gott, zu hinterstreiben im Stande seyn sollte. Die tägliche Ersahrung deweist freislich, daß die Fortsetzung eines verdrecherischen Lebenswandels, die Gewohnheit des Sündigens ebens sehns sur andern Natur werden

kann wie jede Gewohnheit, und eine Ertöbtung bes Gewiffens, eine Abstumpfung bes fittlichen Gefühls, eine Berbartung und Berftodung im Bosen hervorruft, die je höher sie steigt, eine Umtehr immer schwieriger macht. Allein baraus folgt nicht, daß die Besserung nicht jenseit bes irbischen Dasenns, in einer zweiten, höheren Lebenssphare erfolgen könnte. Hier könnte sich bas Berhältniß umkehren: hier tonnte, je stärter die Verstodung im Bosen gewesen ift, besto leichter eine Umkehr eintreten. Denn bas Bose, weil es bem Zwede und der Bestimmung des menschlichen Dasenns widerspricht, involvirt nothwendig eine Störung ber innern Harmonie zwischen den Elementen des menschlichen Wesens. Daraus erklärt sich das Gefühl des Migbehagens, das der unsittlichen Handlung folgt und, wo das Gewissen noch der Erweckung fähig ift, jum peinigenden Schmerz ber Reue sich verstärkt. Ift bie Verstodung im Bosen eingetreten. bas Sündigen zur Gewohnheit und bamit bas Bofe zum habituellen Motive, zur herrschenden Maxime bes Wollens und Sandelns geworden, so wird nothwendig jene Störung ber Harmonie zu einer mehr und mehr fich befestigenben Disharmonie, zu einer fixirten Berkehrung ber naturgemäßen Ordnung, ber Elemente und Factoren bes psychischen wie bes physischen Lebens bes Menschen. Diese Disharmonie entsteht nothwendig dadurch, daß infolge der Herrschaft ber Sunde die Bermogen. Triebe und Strebungen ber Seele naturwidrig (weil dem Zwed ihres Dasenns zuwider) sich entwickeln, inbem diejenigen, welche dienen und andren untergeordnet feyn follten — die selbstischen Gelüste und Reigungen — durch Uebung und Ausbildung eine überwiegende Kraft gewinnen und zur Herrschaft über die andern (bas Gewissen — das sittliche Gefühl — das natürliche Wohlwollen) gelangen. Damit schwindet zwar bas Mikbehagen, das der einzelnen bofen Sandlung folgt; aber zugleich verliert sich die ruhige Heiterkeit und Freudigkeit der Seele, — die ber Gute selbst bei leiblichen Schmerzen sich zu bewahren vermag. und an beren Stelle tritt eine allgemeine Difftimmung (bie nur in einzelnen Momenten bes Sinnesrausches von einer zügellosen, betäubenden Luftigkeit unterbrochen wird). Sie ift ber Gefühlsausdruck, bie Selbstaffection der Seele von ihrer eignen Disharmonie, der Refler jener Verkehrung der Ordnung.

In biesen unmittelbaren, natürlichen, unvermeiblichen Folgen ber Sünde zeigt sich wiederum beutlich die ethische, auf Sittlichkeit

angelegte Natur bes menschlichen Wesens. Ist diese Anlage im letzten Grunde eine göttliche Bestimmung, so kann man jene Kolgen als Ausfluß und Ausbrud ber göttlichen Gerechtigkeit betrachten. Denn in und mit ihnen ift implicite eine Strafe auf bas Bofe gefest, zwar nur eine Selbftbeftrafung, weil eben unmittelbar burch bas Bose selbst bedingt, eben bamit aber eine Strafe im mahren und höchsten Sinne bes Worts, sofern ber Begriff ber Strafe als ethischer Begriff forbert, daß fie bem Schulbigen nicht von Auken wider seinen Willen durch eine fremde Gewalt auferlegt werde, sonbern von innen heraus infolge seines eignen Willens und Thuns Aber ebenso mohl können jene Folgen der Sunde als Ausfluß und Ausbruck ber göttlichen Liebe betrachtet werben. Denn fie find jugleich ebenso viele Impulse jur Umtehr und Befferung bes Sünders. Und in der That kann von einer strafenden Gerechtigkeit Gottes nur die Rede fem, sofern sie als die bloge Rehrseite ber göttlichen Liebe, als unmittelbare Consequenz ber auf bas Gute (bas mahre Wohl ber Creatur) gerichteten Thätigkeit Gottes sich faffen läßt. Jener Born ber Götter über ben Ungehorfam ber Menichen ist ein Anthropomorphismus, ber mit ber ethischen Bürde und Erhabenheit, mit dem nur aus der Tiefe des eignen Wesens ents springenben, von nichts Andrem erregbaren Wollen und Wirken Gottes in Wiberspruch fteht und die stille Majestät des göttlichen Daseyns in den Awiespalt vorübergehender Affecte und störender Gemüthsbewegungen auflöft. Damit ift indeg keineswegs gesagt, baß bas göttliche Wefen in gefühlloser Gleichgültigkeit bem mensch= lichen Wollen und Thun und seinen Consequenzen zuschaue. Dem lebendigen persönlichen Gotte werden wir vielmehr auch eine liebende Theilnahme an seiner Schöpfung, Gefühl und Empfindung aus ber innigen Wechselbeziehung zwischen ihm und ber Schöpfung entspringend, beimessen durfen. Aber diese Gefühle — welcher Art fie auch feyn mögen, sowohl bas Gefühl ber eignen Seligkeit, wie bie Gefühle des Boblgefallens und Miffallens, der Mitfreude und bes Mitleids über das Thun und Lassen und die baraus folgenden Ruftande seiner Geschöpfe, - können boch immer nur aus seiner eignen ethisch en Wefenheit hervorgeben. Seine ethische Wefenheit aber ist die Liebe, nicht die Gerechtigkeit, nicht ber Born ober Unwille ober irgend ein andrer Affect. Alle f. g. ethischen Eigenschaften Gottes können baber nur besondre Seiten, Aeußerungen ober Ulrici, Gott u. Die Ratur. 2. Mufl.

Bethätigungsweisen ber göttlichen Liebe seyn, die nur infolge ber Verschiedenheit der Objecte verschieden erscheinen. Bon der Gerechtig feit haben wir bieß foeben bargethan. Die Güte. als bas absolute Wollen bes Guten, bie Wahrheit; als bas absolute Wissen besselben, die Schönheit, als die absolute Form seiner Berwirklichung, fallen, wie früher gezeigt, von selbst mit der selbstbewußten Liebe und ihrer Bethätigung in Gins zusammen. auch die Beiligkeit Gottes, wenn fie eine objective, Gott felbft zukommenbe Bestimmung seines Wesens senn soll, kann nur jene absolute, unerreichbare und unverletbare ethische Erhabenbeit bes aöttlichen Wesens bezeichnen, die wiederum nur auf seiner absoluten Liebe beruht. Denn die mahre Liebe allein ift nicht nur ihrer schlechthinnigen Berechtigung und damit ihrer unantaftbaren Würde sich bewußt, sondern kann auch nicht beleidigt, gekränkt, verlett werden, weil ihr gegenüber jede Beleidigung auf das Haupt bes Beleibigers zurückfällt, indem sie ja in Wahrheit gegen ibn felbst, gegen sein eignes Wesen, sein eignes Wohl (bas bie Liebe will) gerichtet ift. Die Liebe Gottes kann einen fo tief greifenben Awiespalt, einen solchen Widerspruch der Creatur mit fich selbst bemitleiben und für die Lösung beffelben thätig fenn, aber niemals von ihm getroffen werben.

Im irdischen Dasenn bes Menschen ist bieser Zwiespalt, die Folge ber Berftodung im Bofen, an ein gewiffes Maaß gebunden, bas burch die Bebingungen der leiblichen Eristenz bestimmt ift. Erreicht die Verkehrung der psychischen und physischen Ordnung — ber Wiberspruch gegen die Natur und die Bestimmung des menschlichen Wesens — eine solche Höhe, daß die Bedingungen des organischen Lebens gestört und aufgehoben werben, so tritt der leibliche Tod Aber ber Tod ist nur ber Uebergang in ein andres Dasem. bas, wie gezeigt, nicht als ein abstract geistiges gefaßt werben kann, sonbern ebenfalls seine physische (organische) Unterlage haben muß. Der Unterschied ift nur, daß die Seele mahrend ihrer irdischen Eris stenz im Werben und in der Entwickelung begriffen ift und zur Geistigkeit sich erst emporbildet; in das neue Daseyn dagegen bie gewonnene Bildung mit hinübernimmt und zum Ausgangspuntte ihres ferneren Bilbens und Wirlens macht. Muffen wir, wie gezeigt, vom naturwissenschaftlichen Standpunkt zu biefer Annahme uns bekennen, so werben wir auch beren Consequenzen gelten lassen

muffen. Nun ift aber, wie ebenfalls bereits bemerkt, kaum zu bezweifeln, daß die entstehende Leiblichkeit im ersten Reime bereits beseelt (von der psychischen Kraft durchdrungen) ist, und daß daher die Secle als Lebenstraft ober im innigsten Rusammenwirken mit ber Lebenskraft — wenn auch unter dem Einfluß der allgemeinen Naturfräfte — ihren Leib sich selber aufbaut oder boch an der individuellen Gestaltung und Beschaffenheit beffelben wesentlichen Antheil bat. Bilt also für die irbische Eriftenz ber Sat, daß von ber individuellen Beschaffenheit ber Seele die ihres Leibes bedingt ift, so wird berselbe Sat auch für das neue Dasenn jenseit des Todes gelten müssen. Dann aber werden wir auch annehmen muffen, daß der neue Leib, mit bem die Scele fich bekleibet, nach Geftalt und Beschaffenheit abhängig senn wird von berjenigen Bildung und charakteristischen. intellectuellen wie ethischen Bestimmtheit, welche bie Seele mabrend ihrer irdischen Laufbahn gewonnen hat und in das neue Dafenn binübernimmt. Ift infolge ber Sunde biese Bilbung eine bisharmonische, verkehrte, miggestaltete, so wird auch die neue Leiblichkeit, welche die Seele fich anbilbet, an ber gleichen Disharmonie und Berkehrtheit leiben. Ihre Glieber und beren Functionen werden nicht nur untereinander, sondern auch mit der ursprünglichen Natur und Bestimmung der Seele — die trot aller Mißbildung doch niemals schlechthin zerftort werden kann — in Zwiespalt und Wiberstreit steben. Je schärfer und schroffer ber Zwiespalt, besto peinigenber wird das Gefühl des Migbehagens, besto empfindlicher das Leiben ber Seele unter bem Stachel bes innern Wiberspruchs senn. Man kann biese Folge ber Sünde wiederum unter ben Begriff ber Strafe subsumiren; und bas religiose Bewuftseyn bat bemgemäß überall bas jenseitige Daseyn als ein Daseyn bes Lohns und der Strafe gefaßt und in unmittelbare Beziehung zu bem ethischen Werthgehalte ber irbischen Eristenz bes Menschen gesett. Aber die Strafe ist wiederum nur die Selbstbestrafung bes Bosen. Und je entschiebener sie als solche sich manifestirt, je stärker und empfindlicher bas Leiden ist, in welchem sie besteht, desto kräftiger wird sie als Impuls zur Umkehr und Befferung wirken. Jedenfalls müßte die weiterschreitenbe Verstodung im Bosen, ber Fortschritt auf biefer Bahn und damit die Steigerung bes Zwiespalts und Widerspruchs schließlich zur geiftigen Bernichtung ber Creatur führen ober, mas baffelbe ift, zu einer Depotenzirung der psychischen Kraft, mit welcher die 48\*

Seele von der Höhe geistiger Bildung wiederum herabsinken würde auf die niederen Bildungsstusen des psychischen Daseyns. — Die Naturwissenschaft kann über diese (eschatologischen) Fragen keinen Entscheid geden. Sie muß dieß ganze Gediet der Ethik und Relisgionsphilosophie überlassen, und kann nur fordern, daß deren Antsworten den seisstehenden Ergebnissen naturwissenschaftlicher Forschung nicht widersprechen. Gestatten, ja sordern letztere die Annahme der Unsterblichkeit der Seele, so kann von einem principiellen Widerspruche zwischen der Naturwissenschaft und jenen philosophischen Disciplinen nicht die Rede seyn, und Ethik und Religionsphilosophie behalten vollen Spielraum, um die Postulate des religiösen und sittlichen Bewustsenzs in alle ihre Consequenzen zu entwickeln.

Sonach aber durfen wir annehmen: die Erziehung der Dlenschbeit burch Gott trifft nicht nur bas irbische Dasenn berselben, sondern erftreckt sich über die ganze Eristenz bes Ginzelnen, wie über das gemeinsame Leben bes ganzen Geschlechts. Sie ist ein integrirendes Moment ber Ibee ber Welt, bes göttlichen, von Ewigfeit ber in und mit der Weltschöpfung festgestellten Ameds und Plans der Weltentwicklung und ihres Verlaufs. Sie endet nicht eber, als bis fie ihren Aweck erreicht hat, und darum wird und muß fie — auf bem einen ober andern der obenverzeichneten Wege — ihren Zweck schließlich erreichen. Und boch ift sie zugleich eine unendliche, indem fie fortwährend die immer neu entstehenden geistigen Wefen der Welt zu dem unendlichen Geisterreiche hinführt, bessen Centrum die Liebe Gottes und ihre Seligkeit ift. In ihr, in ber planvollen Ordnung bes Naturlaufs und der menschlichen Geschicke, in der anregenben, erhebenden, offenbarenden Einwirtung von Geift zu Geift wird das religiofe Gefühl zuerst bes Dasenns Gottes inne. Dogma von ber Leitung ber menschlichen Geschicke burch Gott bat baber in allen Religionen der Welt — vielleicht das einzige, allen gemeinsame Element, — wenn auch unter ben verschiedensten Formen und Ausbrucksweisen, Aufnahme gefunden. Der reflectirende, nach Grund und Zweck forschende Verstand mag immerhin außer Stande fenn, überall im Ginzelnen bie leitende Sand Gottes zu erkennen. Denn da sie die Gesetze der Natur keinesweas aufheben oder verlegen muß, um zum Riel zu gelangen, ba fie vielmehr im Allgemeinen nur in und mit ben Gesetzen ber Natur wirkt, so bleibt es immer möglich, bas einzelne Ereigniß nur als Erfolg ber wirkenben Kräfte des Weltlaufs, der Verhältnisse und Zustände der Natur und Menschheit zu betrachten. Aber im großen Ganzen, im allgemeinen Gange der Weltgeschichte und Weltentwickelung werden auch dem ruhig erwägenden, unbefangenen Forscher, je schärfer er unterscheibet und vergleicht, um so mehr Thatsachen entgegentreten, die er nicht wohl anders erklären kann, als wenn er sie auf eine göttliche Ordenung der Weltgeschichte zurückstuft.

Auf eine Kritik der verschlebenen philosophischen und theologischen Systeme, die von gang andern, oft gerade entgegengesetzten Standpunkten ausgeben, können wir uns hier nicht weiter, als gelegentlich gescheben, einlassen. Einerseits gehören solche Auseinandersetzungen mit philosophischen und theologischen Gegnern, welche ben Sang ber wiffenschaftlichen Entwickelung nothwendig stören, in besondre Abhandlungen; andrerseits bewegen wir uns - wie nicht oft genug erinnert werben tann — auf bem Gebiete des wissenschaftlichen Glaubens, auf welchem, wie gezeigt, eine ftreng exacte Beweisführung, eine mathematische Gewisheit und Evidenz unerreichbar ist und auf welchem daher immer andre Auffassungen und Anschauungen sich geltend machen werden. Unfre Aufgabe dürfen wir als erfüllt ansehen, wenn es uns gelungen sem sollte darzuthun, daß die Naturwissenschaft in ihren wiffenschaftlich feststehenden Ergebniffen den Grundlagen der Ethit, dem Sittengeset, ber Freiheit, bem Gewissen, wie bem Fundamente aller Religion und Sittlichkeit: ber Ibee eines perfonlichen (felbstbewußten) Schöpfers und Regierers der Welt, nicht nur nicht widerspricht, sondern in richtiger Confequenz ihrer Grundbegriffe und Grundthatsachen bas Daseyn eines solchen Gottes wie die Annahme freier Kräfte als mitwirkender Ursachen des Naturlaufs selber fordert. Wäre uns bieser Nachweis und die barauf gestütte nähere Entwicklung bes Gottesbegriffs gelungen, so ware u. E. zugleich ben Anforberungen, bie an eine Metaphysit billiger Beise - unter Berucksichtigung ber Schranken menschlicher Erkenntnig — gestellt werben können, genügt und die Möglichkeit dieser die Systematisirung der menschlichen Erkenntniß bedingenden, die philosophische Weltanschauung tragenden und abschließenden Wiffenschaft bargethan. Nur Ein Bunkt bleibt noch zu erörtern. Es ift ber Schlufpunkt bes Gangen, ber Uebergangspunkt von der Metaphysit zur Psychologie und praktischen Philosophie, der Punkt, welcher die Ethik, die Religions- und bie Geschichtsphilosophie — bie nothwendig auf die Metaphysik sich stüken, weil sie ohne eine Erörterung des Gottesbegriffs unausführbar sind — mit der Metaphysik in Berbindung sett. Es ist die Frage nach dem ersten Ursprunge der Religion, nach dem Reim und Quell, aus dem im letzen Grunde unser Glaube an das Daseyn Gottes, unsre Vorstellung von Gott hervorgeht.

## IV. Gott als Grund und Quell unfres Glaubens an ihn.

Die neueren culturhistorischen, ethnologischen und sprachwissenschaftlichen Forschungen haben ergeben, daß die mannichfaltigen Naturreligionen — vom Schamanismus und Ketischismus bis zu ben ausgebilbetsten mythologischen Systemen binauf — im letten Grunde nicht, wie man früher allgemein annahm und ber Raterialismus noch immer behauptet, auf einer Bergötterung und Anbetung von Naturgegenständen oder Naturpotenzen beruben, sondern ausgegangen find von ber wenn auch völlig buntlen und unbeftimmten Borftellung eines Göttlichen : überhaupt, einer unbekannten hinter ben Erscheinungen wirkenden Kraft und Wefenheit, und daß sie erft im weitern Berlaufe ihrer Entwickelung dazu fortgeschritten sind, gewisse Naturerscheinungen als die Repräsentanten biefer göttlichen Urkraft anzusehen und mit ihr zu identificiren. \*) Historisch also war es nicht die Betrachtung der Natur, keine Resterion ober Induction, die ursprünglich zur Annahme göttlicher Wefen, göttlicher Wirksamkeit geführt hat, sandern umgekehrt das religiose Bemußtseyn, der sich entwickelnde Glaube an das Wirken göttlicher

<sup>\*)</sup> Dieß ist nach E. Burnouf's Erklärung das Resultat der vielseitigen grundlichen Forschungen, auf die eine neue Wissenschaft "die Wissenschaft der Rectigion" sich aufbaut (La science des religions in der Revue des deux mondes, T. LIV, 1864, p. 525 s. 535). Eben dahin sühren die Schriften von Klemm: Algem. Culturgeschichte der Menschheit z. Leipz. 1843 f. A. Buttte: Geschichte des heidenthums z. Bressau 1852. J. G. Müller: Geschichte der amerikanischen Urreligionen, Basel, 1852. T. T. Moadows: The Chines and their Rebellions etc. London, 1856. J. G. Plath: Die Religion und der Cultus der alten Chinesen, München, 1862. G. Roth: Die Religion und der Cultus der alten Chinesen, München, 1862. G. Roth: Die Brahma-Religion, Küb. 1846. J. Barthélémy St. Hilaire: Des Védas, Paris, 1854. N. L. Westergaard: Zendavesta or the Religious Books of the Zoroastrians, Copanh. 1854. R. Lapsius: Ueber den ersten Acquetischen Götterkreis, Bersin, 1851. M. Carriere: Die Kunst im Jusammenhang der Culturentwicklung ze. Leipz., 1863.

ľ

3

!

L

Ē

Ē

Mächte war es, welcher sich ber Naturerscheinungen bemächtigte, sie in seinem Sinne interpretirte und zu Trägern, Agenten, Repräsentanten einer göttlichen Sinwirkung auf die Natur und die Geschicke ber Wenschen stempelte. Der Polytheismus erscheint überall nur allmälig aus dem dunklen Schooße eines ursprünglichen, unentwickelten, keimartigen Wonotheismus hervorgegangen.

Dieß Ergebniß der historischen Forschung bestätigen die psychologischen Thatsachen, die jedem Beobachter ungesucht sich darbieten. Ihnen gegenüber ist es nicht nur unwahrscheinlich, sondern unmöglich anzunehmen, daß irgend ein Naturgegenstand, und wäre es auch die allbelebende Sonne, un mittelbar als Gottheit gefaßt und verehrt worden sey. Denn dem Kinde, dem sinnlichen, noch unents wickelten Menschen ist der sinnliche Gegenstand unmittelbar nur Das als was er erscheint, die Sonne eine leuchtende Scheibe, der Mond daffelbe nur von milberem Glanze u. f. w. Erst wenn die Frage nach Grund und Urfache ber Naturerscheinungen, ber Glücks- und Unglückfälle bes menschlichen Lebens, ber Bedingungen bes menschlichen Wohls erwacht, kann bem einen Naturgegenstande eine höhere Bedeutung beigemessen werden als dem andern. wenn erkannt ift, daß Wachsthum, Leben und Gebeihen von Pflanzen, Thieren und Menschen durch das wärmende Licht der Sonne bedingt ift, kann die Sonne zur Gottheit ober boch zum Repräsentanten berselben, zum Bollstrecker göttlicher Gebote erhoben werden. Aber mit jener Frage, die erft nach einer Antwort sucht, ift eben das religiose Bewußtseyn erwacht; sie ift nur Rolge biefes Erwachens, nur Reichen und Ausbruck, daß das ursprüngliche, von Anfang an vorhandene religiöse Gefühl zum Bewußtseyn gekommen und nach einer Bezeichnung seines Inhalts, nach einer ihm entsprechenben Vorstellung sucht. Denn die Frage nach Grund und Urfache sett die Annahme (Borstellung — Erkenntniß) voraus, daß die einzelne Erscheinung nicht schlechthin selbständig, absolut, sondern nach Existenz und Beschaffenheit von einem Andern abhängig, bedingt sey: nur aus dieser Boraussepung kann jene Frage entspringen, ohne sie ist sie unmöglich. (Von den Thieren wird sie daher auch niemals aufgeworfen.) Aber das Bedingte kann als bedingt gar nicht gefaßt, vorgestellt, erkannt werden ohne die Unterscheidung desselben von einem Andern, Richt-bedingten. Wie ich Roth von Blau nicht unterscheiben kann, ohne neben ber Sinnesempfindung von Roth auch die von Blau zu haben, so kann ich das Bedinate unmöglich pom Unbedingten unterscheiben, wenn nicht auch bas Unbedingte bereits irgend wie in den Areis meines Seelenlebens, meiner Empfindungen. Gefühle 2c. eingetreten ift: die Borftellung bes Bebingten ift baber unmöalich ohne die gleichzeitige, wenn auch noch fo buntle Borftellung eines es Bebingenben, Unbedingten. Aus bemfelben Grunde ist die Vorstellung eines Endlichen, Begränzten, Beschränkten (burch ein Andres Bestimmten) unmöglich, ohne die gleichzeitide, wenn auch völlig unklare Borftellung eines Andern, burch bas es begränzt ist: und mare biek Begränzende (Bestimmende) wiederum seinerseits bearanzt, so wurde es nur ein andres Bearanzendes porausseten, ohne das es undenkbar wäre. Das lette Begränzenbe, bas Begränzenbe rein als foldes ift mithin nothmendia von keinem Andern begränzt, sondern das alle Gränze und Schranke Sepende, das (positiv) Unendliche. Kurz die Borstellung bes Endlichen ist unmöglich, ohne die Unterscheidung (Boraussekung) von Unendlichem: sie involvirt die Borftellung des Unendlichen. aleichaültig ob daffelbe mit porgestellt (mit Bewuktsenn erfakt) wird ober nicht. Ebenso endlich ist die Vorstellung einer Wirkung als soldier undenkbar ohne die gleichzeitige, wenn auch noch so bunkle Vorstellung einer Ursache, und diese wiederum involvirt die Borstellung einer letten Grundurfache, von der alle Wirfungen ausgeben Mag diese Vorstellung eines Unendlichen, Unbedingten, einer letten Grundurfache, eben weil sie nur implicite in der Borftellung bes Bedinaten enthalten ift, ursprünglich immerhin so unklar und unbestimmt seyn, daß sie als mitwirkender Kactor der entstehenden Borftellung eines Bedingten und seiner Bedingung, einer Birtung und ihrer Ursache gar nicht zum Bewuftseyn kommt: - jedenfalls ist sie wenn auch als bloke Gefühlsperception ein solcher mitwirfender Factor, ohne ben die Entstehung jener Borstellungen unmöalich ist.

Aber, wird man einwenden, wenn der Wilde, der Naturmensch, sieht, daß der Sturm seine Hitte umwirft, der übertretende Strom sie fortschwemmt, seine Heerden ersäuft 2c., so hat er ja Wirkung und Ursache unmittelbar vor sich, und denkt daher sicherlich nicht entfernt an ein Unbedingtes, eine Grundursache. Wir bestreiten dieß keineswegs. Aber so lange er dabei nicht an ein Unbedingtes denkt, so lange faßt er auch sicherlich den Strom nicht als Gottheit.

ŗ

ı

ľ

ţ

ŗ

ľ

į

1

ŀ

Sobald er dieß thut, sobald er ihm religiose Berehrung zollt. kann er ihn nicht mehr als bloßes Wasser b. h. als ein durch andre Kräfte ober Ursachen bestimmtes und bedingtes Senn ober Wesen, Wirken und Thun fassen: benn sonst müßte er schlechthin jedes thätige Wesen, ja seinen eignen Arm, der den Baum fällt, das Wilb erlegt, religiös verehren. Nur weil und indem er den Sturm, den Strom ober irgend einen andern Naturgegenstand nicht als bedingt, nicht als dem Willen oder der Macht eines andern Wesens, sonbern als ein Wesen ober die Erscheinung eines Wesens vorstellt, bas burch eigne spontane Macht thut was es thut, also in selbständiger, unbedingter Thätigkeit wirkt, faßt er ihn als Gottheit und entsteht ihm das Gefühl der Scheu und Kurcht, der Abhängigkeit 2c. Und diese Vorstellung involvirt nicht nur die Vorstellung des Unbedingten, sondern sept sie wenn auch als bloke Gefühlsperception voraus, weil sie durch keine Sinnesperception vermittelt, durch keine Wahrnehmung hervorgerufen sepn kann. Sie ist in der That ein urfprünglicher Factor unseres Dentens, teine bloß subjective Borftellung, die wir nur auf eigne Sand uns bilben und zu ben bloß phänomenalen, nur ber Erscheinung angehörigen Wirkungen und Urfachen hinzubenken, weil das unfrem Denken eingeborene Gesetz ber Causalität uns bazu nöthigt, die aber eben deßhalb keineswegs beweift, daß eine unbedingte Grundursache realiter und objec-Das Gesetz ber Causalität ift nicht ihre Quelle, weil Denn so gewiß der Sat, daß fie sich nicht aus ihm ableiten läßt. Alles was geschieht eine Ursache haben müffe, als Denkgesetz bem menschlichen Geiste und seiner unterscheibenden Thätigkeit ursprünglich immanent ift, so gewiß besagt boch bas Geset nur, bag wenn wir etwas als ein Geschehenes, Gewordenes, Entstandenes fassen, wir auch eine Ursache seiner Entstehung annehmen müssen. sett mithin die Borstellung eines Entstandenen, Geschehenen voraus: es ware unausführbar, unbefolgbar, wenn wir außer Stande wären zu einer solchen Vorstellung zu gelangen. Nun können wir aber etwas nur als entstanden, als Wirkung ober Folge fassen, wenn und indem wir es als ein nach Eriftenz und Beschaffenheit Bedingtes fassen; und wir können das Bedingte nur als bedingt fassen, indem wir es von einem Andern, Nichtbedingten unterscheiben, wir konnen die Bedingung nur als Bedingung benken, wenn und indem wir sie — bewußt oder unbewußt — als un=

bedingt fassen. Folglich ruft das Geset ber Causalität keinesweas die Sbee eines Unbedingten erft hervor, sondern sett im Gegentheil diese Idee — wenn auch zunächst nur als bloke Gefühlsperception - voraus. Ja es fest nicht nur die Ibee fondern auch bas reelle Dafenn einer letten unbedingten Grundurfache voraus. Denn bie Immaneng bes Gesetes als Gesetes in ber menschlichen Seele mare unmöglich, wenn unfre Seele nicht felbst ein bedingtes Wefen. Glied eines Causalzusammenhangs märe. Für ein unbebingtes Senn und Wirken giebt es fein Gefen, an bas es gebunden mare. weil sonst sein Senn und Wirken kein unbebingtes ware. Gott be folgt nicht das Gesetz ber Causalität als ein ihm gegebenes, sonbern er ist und setzt es, indem er als absolute Grund- und Endursache schafft und wirkt und eine Mannichfaltigkeit von bedingten Kräften (von Mittelursachen) sest. Und ebenso befolgt er nicht bas Geset ber Ibentität, und bes Wiberspruchs, sonbern - weil alles Unterscheiben basselbe involvirt — ist und sett er es, indem er die Dinge, ihre Elemente und Kräfte setz und bestimmt, von einander und von sich selbst unterscheibet. Rur barum wirkt jede bedingte Rraft gemäß ben beiben Gefeten, b. h. die Rraft muß nicht nur eine Wirtung und folglich die Wirtung eine Urfache haben, sondern beibe muffen auch nach Größe und Beschaffenheit fich entsprechen und von andern Ursachen und Wirkungen sich unterscheiben. Und nur weil die menschliche Seele wesentlich unterscheibende Thätigkeit und zugleich nur eine geschaffene, bebingte, der Anregung bedürftige Kraft ist, wirkt in ihr bas Gesetz ber Ibentität und bes Widerspruchs wie bas Geset ber Causalität, befolgt sie nothwendig beide Gesete und gewinnt burch die Reflexion das Bewußtseyn ihrer Gesetlichkeit und Befetestraft.

Auf das Geset der Causalität läßt sich daher, wie wir gesehen haben, wohl ein völlig überzeugender Beweiß für das Daseyn Gottes gründen. Aber seht das Geset selber die Borstellung Gottes, wenn auch nur als Gesühlsperception voraus, so folgt unadweislich, daß der auf das Geset gegründete Beweiß sie ebensfalls voraussetzt: er kann die Vorstellung selbst nicht erzeugen, sondern nur die objective Gültigkeit (Wahrheit) derselben, die Realität ihres Gegenstandes darthun. Zur Erhöhung der Klarheit und lleberzeugungskraft solcher Beweise und damit zur Ausbildung der Idee Gottes, zur Vergewisserung seines Daseyns, kann die Ve-

tractung (und namentlich die wissenschaftliche Erkenntniß) der Natur und des menschlichen Wefens bedeutsam beitragen; aber die Entftehung der 3dee Gottes liegt außerhalb ihres Rreises. vermag, wie gezeigt, die einfache unmittelbare Naturanichauung ben Gebanken Gottes nicht hervorzubringen, — weil es logisch wie psychologisch unmöglich ist irgend einen Raturgegenstand un mittelbar für etwas Andres als was seine Erscheinung besagt, zu nehmen, so könnte die Naturbetrachtung nur dadurch, daß sie über die gegebenen Elemente ber unmittelbaren Anschauung reflectirt, sie unter einander vergleicht, scheibet und combinirt, ein Ergebniß gewinnen, das in der unmittelbaren Anschauung nicht enthalten ist. Eine solche Betrachtung aber mare im Grunde boch nur ein verhüllter, unentwickelter, ber logischen Form noch ermangelnder Beweis für das Daseyn Gottes. Denn nicht jede beliebige Betrachtung kann zu jenem Resultate führen. In der Naturwissenschaft wenigstens ift es eine anerkannte Thatsache, daß es für den Erfolg von wesentlicher Bebeutung ift, welche "Fragen" ber Naturforscher an die Natur stellt. Eben damit aber ift anerkannt, daß nicht jedes beliebige Experiment, nicht jebe beliebige Combination, Scheibung oder Verknüpfung, also nicht jede beliebige Naturbetrachtung zu wissenschaftlichen Entbedungen führt, sondern daß dem Naturforscher das Ergebniß, um das es sich handelt, bereits klar oder unklar vorschweben, daß er ihm gemäß seine Experimente, seine Combinationen und Inductionen lenken und richten muß, und daß daher jede Induction im Grunde eine Deduction ist (Bergl. J. v. Liebig: Inbuction und Deduction. Rede 2c. Milnehen, 1865). Dasselbe gilt von aller miffenschaftlichen Forschung, die ja überall nur eine Betrachtung der Dinge in einer bestimmten Richtung (auf Erkenntniß ber Wahrheit, der Gründe und Ursachen, der Gesete, Zwecke, Motive —) ist. Daffelbe gilt von jeder Betrachtung ober Restexion überhaupt: keine gelangt zu einem Ergebniß, welche willkührlich ohne Ziel und Richtung ihre Objecte hin und her wirft: alles Reflectiren muß in einer bestimmten Richtung vorschreiten. wenn es nicht ein leeres Gedankenspiel bleiben soll. Aber die bestimmte Richtung muß einen Grund ihrer Bestimmtheit, ein Riel ihres Fortschreitens haben, und bieß Ziel tann nur in der Geminnung des Ergebnisses selbst bestehen, b. h. die Bestimmtheit der Richtung kann nur daber rühren, daß dem betrachtenden Geiste das

Ergebniß, noch bevor es gefunden ist, wenn auch nur in der Form einer s. g. Ahnung, eines als undewußtes Motiv wirkenden Gefühls, bereits vorschwebte. Sine solche Ahnung, eine solche Gefühlsperception, muß mithin auch die religiöse Naturbetrachtung leiten, wenn sie zu einer bestimmten Idee von Seyn und Wesen Gottes führen soll. Und sonach wird und kann der ganze Borgang nur darin bestehen, daß diese unbestimmte unmittelbare Gefühlsperception durch die Naturs und Selbstbetrachtung zur bewußten Borstellung ershoben, entwickelt, ausgebildet wird.

Bas vom kosmologischen ober Caufalitätsbeweise, gilt von allen Beweisen für bas Daseyn Gottes: alle segen ben Gebanten Gottes als bereits vorbanden voraus. Der Grund bavon liegt in ber Natur unfres Denkens, im Begriff bes Beweisens felbft. nen überhaupt nur biejenige Gedankenverknüpfung einen Beweis. aus welcher die objective Gultigkeit einer Vorstellung mit Gewißbeit und Evidenz sich ergiebt, b. h. mittelst deren uns die Denknothwenbiakeit, daß der Inhalt ober Gegenstand der Borstellung nur so und nicht anders gebacht werden könne, zum Bewußtseyn kommt (Bergl. Glauben u. Wiffen, S. 17 f. Comp. d. Logit, S. 2 ff.). Will also alles Beweisen nur Gewifibeit geben, nur die Denknothwendigs keit bes Senns und So-senns der Sache, um die es sich handelt, zum Bewußtsenn bringen, aufzeigen, entwickeln, so ift jeder Beweis schlechthin unmöglich ohne die Vorstellung bessen, was er beweisen mill. So gewiß das Kind die Sinnesperception von Roth. Hart 2c. erst haben muß, bevor es das Bewuftseyn und die Gewißheit vom Dafenn eines ihr entsprechenben Gegenftanbes gewinnen kann, so gewiß sett jede Argumentation, jede mittel- oder unmittelbare Gemifibeit vom Dafenn Gottes ben Gebanken Gottes menn auch zunächst als bloke Gefühlsperception - voraus. Zwar wenn ber Mathematiker mir bemonstrirt, daß die Winkel eines Dreiecks = 2 R. sind, so brauche ich allerdings die Vorstellung bieser Gleichheit nicht vorher schon zu haben, sie wird mir erst burch ben Beweis zum Bewußtseyn und zugleich zur Gewißheit gebracht. Aber der Mathematiker selbst muß nothwendig von dieser Vorstellung ausgeben, um den Beweis führen, die Prämissen und Elemente befselben so ordnen zu können, daß die Vorstellung und ihre Gewißbeit aus ihm entspringt. Und der erste große Mathematiker, der den Beweis ursprünglich gefunden, mußte baher die Vorstellung (wenn auch zunächst nur in unklarer hypothetischer Form) bereits auf irgend einem andern Wege gewonnen haben, eben weil der Beweis nur die objective Gültigkeit, die Gewißheit und Evidenz der Borstellung darlegt, diese aber das Dasen derselben voraussett. Sbenso kann wohl dem Kinde, dem rohen Wilden, dem wüsten Weltling 2c. unter Anknüpfung an dereits vorhandene Vorstellungen, auf inductivem oder deductivem Wege durch argumentirende Belehrung und Anleitung die wahre Idee Gottes erst zum Bewußtseyn gebracht, derichtigt, ausgeklärt werden. Aber die Argumentation selbst, welcher Art sie auch immer seyn möge, sett die Idee Gottes ebenso nothwendig voraus wie die mathematische Demonstration den Inhalt des Lehrsass, den sie beweisen will.

Der erste Mensch, in bessen Bewußtseyn die Idee Gottes zuerst auftauchte, konnte baber weber burch Betrachtung ber Natur noch burch Reflexion auf sein eignes Wefen, seine Bedürfnisse, Buniche, Neigungen, noch durch irgend eine Argumentation zu ihr gelangen. Man prüfe die verschiedenen Beweisführungen, die zur Stüte bes religiösen Glaubens aufgestellt worden sind: von welchen Brämissen fie auch immer ausgehen, die Prämissen setzen entweder stillschweis gend die Idee Gottes voraus, oder sie führen zu ihr nur mittelft einer bestimmten Verknüpfung ber Clemente bes Beweises, und in biesem Falle sett wiederum diese Verknüpfung die Idee Gottes als bereits vorhanden voraus. So gewiß wir, wie gezeigt, das Bebingte gar nicht als Bedingtes, das Endliche nicht als Endliches, die Wirkung nicht als Wirkung, ja nicht einmal die gegebenen Unterschiebe ber Dinge als Unterschiebe zu fassen vermögen, ohne ben Gebanken einer unterscheibenben, unbedingten, uranfänglichen Thätigkeit — wenn auch nur als dunkle Gefühlsperception — bereits zu haben; ebenso wenig vermögen wir ein gesetliches, geordnetes, zwedmäßiges Geschehen als solches aufzufaffen, ohne ben Gebanken einer nach Gefeten, nach Orbnungsprincipien, nach Ameden wirkenden Thätigkeit (Kraft) implicite, wenn auch noch ohne klares Bewußtseyn, bereits in uns zu tragen. Und ebenso wenig vermögen wir die ethischen Gesete, Normen und Kategorieen als Sittengesete, als gegebene Normen unfres Wollens und Handelns, als welche sie im Gefühl bes Sollens sich ankundigen, zu fassen, obne die wenn auch noch sehr unklare Vorstellung eines Sittengesetgebers bereits zu haben. Alle Beweise für bas Daseyn Gottes, alle Argumente für eine richtigere. Flarere, abägngtere Kaffung ber Ibee Gottes, wenn fie auch die objectiv gultigen Grunde bes Glaubens an Gott, die Denknothwendiakeit bes Dafenns Gottes in vollkommen correcter logischer Form barzulegen und alle Aweifel und Bebenten zu tilgen vermöchten, erscheinen mithin insofern ungenügend, ale fie ben erften Urfprung ber Ibee Gottes und bamit bie Grundbedingung unfres Glaubens an Gott nicht nur nicht nachweisen, sondern im Gegentheil zeigen, daß bas Erkennen Gottes in Natur und Geschichte, im Wesen und Leben ber Menscheit fein uriprüngliches Erfassen ber Ibee selbst und somit tein erftes Erfennen. fonbern nur ein Wieberertennen, eine Bewährung und Beglaubigung Deffen ift, mas subjectiv im Geiste, wenn auch nur als Ahnung ober bunkle Gefühlsperception, bereits porhanden war. - ein Wiebererkennen, durch welches nur dem Inhalte der unmittelbaren Gefühlsperception gleichsam bas Siegel ber Objectivität und Realität aufgebrückt wird.

Allein gerade biefe Unmöglichkeit, aus gegebenen Anschammgen. aus Betrachtungen, Reflerionen, Schluffolgerungen bie Ibee Gottes abzuleiten, wird zum ftartften Beweise für bas Dafenn Gottes, für bas Dafenn einer ichopferischen, überweltlichen Urfraft und Urwesenheit. Denn die Bee - wie unklar, verwirrt und ents stellt sie auch erscheinen moge - ist nicht nur vorhanden in allaemeiner Berbreitung über alle Bölfer bes Erdfreises, sondern fie mar porhanden in den erften Anfangen der Menschheit, von denen bie Geschichte Kunde hat. Gleichwohl muß sie einen Ursprung, einen Grund ober Urfache ihrer Entstehung haben. Kann sie aus keiner Naturanichauung, feiner Welt- und Gelbstbetrachtung bes Menschen entspringen, so bleibt nichts andres übrig als anzunehmen, daß sie ihren ersten Ursprung, ihren primitiven Grund in einer Thatiateit (Einwirkung) Gottes selbst habe. Man hat baber vielfach ein "angeborenes Gottesbewußtsem", eine "angeborene 3bee" Gottes bem menschlichen Geifte vindicirt und als Quelle der Religion bezeichnet. Allein ware die Idee als bewußte Borftellung uns "angeboren", so wäre es schlechthin unbegreiflich, wie doch die Vorstellungen ber Menschen von Gott und göttlichem Wesen so vielfach und so schroff pon einander differiren könnten. Außerdem aber - und bas ift die Hauptsache - giebt es überall keine angeborenen Borftellungen und tann teine geben, weil nun einmal unfer Bewuftfeun felber

kein angeborenes ift. Alle unfre Vorstellungen und mit ihnen das Bewußtseyn ent stehen (wie die Psychologie nachweist) nur allmälig aus sinnlichen Empsindungen und psychischen Gesühlen (mittelst der unterscheidenden Thätigkeit der Seele). Das ist unumstößliche Thatsache. Die Vorstellung Gottes macht keine Ausnahme; wenigstens zeigt sich im Kinde, selbst nachdem es zum Bewußtseyn erwacht ist, keine Spur von ihr. Undewußte Vorstellungen (Begrisse — Ideen) anzunehmen ist aber ein Widerspruch in sich; denn undewußte Vorstellungen sind eben keine Vorstellungen, sondern bloße Empsindungen oder Gesühlsperceptionen. Endlich würde die angeborene bewußte Vorstellung von der absoluten Macht und Größe Gottes, mit welcher nothwendig auch das Bewußtseyn des Sollens gemäß dem göttlichen Willen uns angedoren seyn würde, dergestalt die menschliche Selbsbestimmung beeinslussen, daß damit die Willensfreiheit, wie schon bemerkt, thatsächlich ausgehoben seyn würde.

Es kann baber nur ein bestimmtes Gefühl, eine durch unmittelbare Einwirkung Gottes entstehende Affection ber Seele seyn, in welcher ihr das Dasenn Gottes ebenso unmittelbar sich kund giebt wie in ber Sinnesempfindung das Dasenn äußerer Gegenstände. Ift Gott geiftiger Wesenheit, die unterscheibend-producirende, in selbstbewußter Zweckthätigkeit schaffende Urkraft, die Welt seine Schöpfung, die nur durch ihn entsteht, wird und sich entwickelt, so ergiebt sich dieß Gefühl ganz von selbst und läßt sich erklären, ohne daß wir für beffen Urfprung eine besondere göttliche Einwirkung vorauszusehen brauchen. Denn die Welt, wie wir gesehen haben, entsteht nicht nur burch Gott, sondern sie besteht auch nur burch Ihn. Sie besteht nur badurch, daß seine schöpferische Kraft fortwährend in sie einstrahlt, fortwährend in ihr wirkt als bas primum movens, welches die bedingten elementaren Naturkräfte als beren perennirend thätige Bedingung in Bewegung fest und erhält: fie kann nur ba= burch fortbestehen, weil jebe bedingte Kraft zu wirken aufhört, wenn ihre Bedingung wegfällt. Insofern ift Gott nicht nur Schöpfer, sondern auch Erhalter der Welt. Manifestirt sich nun jebe Ursache in ihrer Wirkung, so manifestirt fich nothwendig auch ber Schöpfer und Erhalter bes Geschöpfs unmittelbar in seiner Schöpfung. bas Geschöpf ein fühlenbes, percipirenbes, bes Bewußtseyns fähiges Wesen, so ist diese Selbstmanifestation Gottes im Geschöpfe zugleich eine Manifestation für das Geschöpf. Denn die schaffende und er-

haltende Thätigkeit Gottes ist ja nicht bloß ein Setzen und Broduciren, sondern involvirt zugleich ein Bestimmtwerden und Bestimmtfenn des Geschöpfs durch den Schöpfer. Und ift, wie gezeigt, anzunehmen, daß die lebendigen, beseelten Wesen durch einen besondern Act Gottes in's Dasenn gerufen und also auch erhalten werben, so wird diese göttliche Thätigkeit ba, wo das Geschöpf so fein besaitet. von so zartem Gefühlsvermögen ist, daß es von ihr merkbar afficirt wird, auch ein bestimmtes Gefühl, eine eigenthümliche, von andern unterschiedene Affection der Seele als integrirendes Moment des Selbstgefühls in einem solchen Geschöpfe hervorrufen. Denn wie jebe sinnliche Empfindung im Grund zugleich eine Selbstempfindung involvirt, so ist auch jedes Gefühl - nur directer und unmittelbarer noch - ein Selbstgefühl, weil eine Affection der Seele durch ihre eignen Bestimmtheiten und Ruftanbe, Erregungen und Bemegungen, woher dieselben auch stammen mögen. Nicht also bas Bewußtfenn und Selbstbewußtfenn, wohl aber bas Selbftg efühl ber Seele, das Gefühl ihres eignen Senns und Lebens, involvirt zugleich ein Gottesgefühl, ein Gefühl vom Daseyn und Wirken Gottes: indem Gott schaffend und erhaltend in der menschlichen Seele fich offenbart, offenbart er sich zugleich ber menschlichen Seele, wenn auch zunächst nur in einer Form, die noch kein Erkennen, kein Glauben noch Wiffen von Gott, sondern nur die Grundlage und Möglichfeit beffelben enthält.

Diefes Selbstgefühl, sofern es zugleich Gottesgefühl ift, eine Beziehung, eine Hinweisung auf Gott, wenn auch nur als Rebenmoment in fich trägt und tundgiebt, ift bas religiofe Gefühl, auf bas man mit Recht die Religion zurückgeführt hat, weil auf ihm die subjective Seite aller Religion, die eigene innere Ueberzeugung vom Daseyn Gottes beruht. Es ist eines ber ursprünglichsten Gefühle ber menschlichen Seele, ebenso ursprünglich als bas sittliche Gefühl, das Gefühl bes Sollens, die Grundlage der ethischen Natur des Menschen. Die nähere Erörterung beffelben gehört indeß in die Psychologie, auf die ich ben geneigten Leser verweisen muß. tam es nur barauf an, ben letten Grund bes religiöfen Glaubens. weil unfres Wiffens von Gott überhaupt in Gott selber nachauweisen, und ben damit sich ergebenben neuen Beweis für das Dasenn Gottes geltend zu machen. Dort dagegen habe ich nicht nur die Einwendungen gegen die Ursprünglichkeit des religiösen Gefühls.

gegen die Faffung deffelben, als Quelle der Religion und Gotteserkenntniß zu widerlegen (S. 705 f.), sondern auch des Nähern barzuthun gesucht, daß und inwiefern bas religiöse Gefühl, obwohl anscheinend ganz durch die religiöse Vorstellung — burch die Idee, die der Mensch von Gott gewonnen — bedingt und bestimmt, doch im Grunde die Bedingung der religiösen Vorstellung ist (S. 695 f.). Ich habe insbesondere zu zeigen gesucht, daß das religiöse Gefühl nicht nur eine subjective, sondern auch eine objective Seite bat, und daß und wie von diefer Seite aus die religiöse Vorstellung sich entwidelt und die Impulse zu ihrer weiteren Ausgestaltung, Umwandlung und Fortbildung empfängt (S. 711 f.). Ich habe ferner zu zeigen gefucht, daß die subjective Seite bes religiösen Gefühls, die bisher allein beachtet worden, nur der Refler der objectiven ift. und baber nicht bloß in bem Gefühle ber schlechthinnigen Abhängigkeit, ber Unterwürfigkeit, ber Furcht und Scheu aufgeht, sonbern zugleich ein Gefühl der Erhebung, weil der Gottesverwandtschaft und damit ber Menschenwürde, und namentlich auch ein Gefühl ber Sehnsucht, einen Rug noch unbewußter Liebe zu Gott (als dem höchsten Ideale aller Bollkommenheit) involvirt (S. 714 f.), daß ferner aus dem letteren Momente allein die Verwandtschaft zwischen Religion und Kunft, ber Ursprung aller Kunft aus ber Religion zu erklären ift (S. 716), daß aber alle drei Momente, obwohl hinsichtlich ihrer Stärke und Intensität nicht nur in ben einzelnen Menschen, sonbern bei ganzen Bölkern sehr verschieden, boch untrennbar zusammengehören und ihre Aufammengehöriakeit auch im Wesen der Andacht kundgeben (S. 717 f.). Ich habe endlich barzuthun gesucht, daß das religiöse und das sittliche (im Bewußtsenn als Gewissen auftretende) Gefühl, obwohl nicht ibentisch, boch in engster innigfter Beziehung zu einander fteben, sich gegenseitig ergänzen und an sich vollkommen übereinstimmen, und daß daher der so häufige Widerspruch zwischen dem religiösen und bem sittlichen Bewuftseyn nicht vom Gefühl, sonbern nur von ben religiösen und sittlichen Vorstellungen ausgehen kann. Ich glaube die Möglichkeit und den Grund des Widerspruchs in dem gegebenen Nachweis von dem Ursprunge der irrigen Vorstellungen über das Wesen Gottes aufgebeckt und zugleich gezeigt zu haben, daß biese Irrthumer gerade nur vom religiösen und sittlichen Gefühl aus berichtigt und beseitigt werben, die Impulse zu solcher Berichtigung aber im letten Grunde nur von Gott ausgehen konnen (S. 719 f. 722 f.). Ulrici, Gott u. die Ratur. 2. Aufl.

Gestützt auf diese Nachweisungen schließe ich die porliegende Schrift mit benfelben Worten, mit benen ich die Binchologie geschlossen habe. Das innerfte Leben ber menschlichen Seele wurzelt in Gott, weil eben im religiösen und ethischen Gefühle, welches nur burch Ihn entsteht, wird und sich entwickelt. Und wie aus biesem innersten Lebensquell, aus biefer unmittelbaren unbewuften Communication der Seele mit Gott, alle jene Ampulse, Strebungen und Gedankenkeime im letten Grunde bervorquellen, welche als weltbistorische Thaten und Ideen ben Sana der Geschichte leiten und die Menschheit mahrhaft weil ethisch fördern, so kann auch aus ihm allein das religiose und sittliche Gefühl neues Leben, neue Kraft und Stärke, neue Antriebe und Weisungen ichopfen. Hier also ist bie Stätte jener erziehend-offenbarenden Thatigfeit Gottes. jener providentiellen Leitung ber Beltgeschichte, welche alle einigermaßen ausgebildete Religionen lehren. In welcher Beise fie fich kundgegeben hat, welches der Inhalt der von ihr ausgegangenen Offenbarungen und die Form ber Beglaubigung berfelben gewesen, läkt sich nur aus ber Weltgeschichte selbst und insbesondere aus dem Gange ber religiösen und ethischen Entwickelung ber Menschbeit nachmeisen. Das religiöse und sittliche Gefühl, die unmittelbare Offenbarung Gottes im menschlichen Geifte, ift nur die nothwendiae Grundlage jeder anderweitigen (mittelbaren) Offenbarung an ben menschlichen Geift, moge bieselbe in ber Natur ober in ber Geschichte an ihn herantreten. Denn ohne bas religiöse und sittliche Gefühl würden wir eine gegebene göttliche Offenbarung gar nicht als göttliche Offenbarung zu erkennen, die Bahrheit von Täuschung und Arrthum nicht zu unterscheiden vermögen. —



